
opusdei.org

Algo grande e que
seja amor (4): Como
se descobre a
vocação?

Há tantas histórias de vocação
como pessoas. Neste artigo,
mostram-se alguns dos marcos
mais frequentes neste caminho
pelo qual se obtém a convicção
sobre a própria vocação.

20/02/2019

Faça o download do livro “Algo
grande e que seja amor”

https://opusdei.org/pt-pt/article/ebook-algo-grande-e-que-seja-amor/
https://opusdei.org/pt-pt/article/ebook-algo-grande-e-que-seja-amor/


O sol já se pôs na Judeia. Nicodemos,
inquieto, vai ter com Jesus. Procura
respostas para o que está a fervilhar
no seu interior. A chama de uma
lamparina esculpe-lhes os rostos. O
diálogo que se segue entre sussurros
está cheio de mistério. As respostas
do Nazareno às suas perguntas
deixam-no perplexo. Jesus avisa-o: "O
vento sopra onde quer e tu ouves a
sua voz, mas não sabes de onde vem
nem para onde vai. Assim acontece
com todo aquele que nasceu do
Espírito"(Jo 3,8). A vocação, toda a
vocação, é um mistério e a sua
descoberta, um dom do Espírito.

O livro dos Provérbios diz: "Há três
coisas que são um mistério para
mim, e uma quarta que não
compreendo: o voo da águia nos
céus, o rasto da cobra sobre a rocha,
o rumo de um navio em pleno mar, e
a atitude do homem para com a



donzela "(Pr 30,18-19). Com muito
mais razão, quem, sem a ajuda de
Deus, poderia seguir o rasto da graça
numa alma, identificar o seu
propósito e descobrir o significado e
o destino de uma vida? Quem, sem
ser guiado pelos dons do Espírito
Santo, seria capaz de saber "de onde
e para onde vai" esse sopro divino na
alma, muitas vezes audível na forma
de anseios, incertezas, presságios e
promessas? É algo que nos supera
completamente. Portanto, a primeira
coisa de que precisamos para
vislumbrar o nosso chamamento
pessoal é a humildade: pôr-se de
joelhos perante o inefável, abrir o
nosso coração à ação do Espírito
Santo, que sempre pode
surpreender-nos.

Para descobrir a própria vocação, ou
para ajudar alguém a fazê-lo, não é
possível, portanto, "oferecer
fórmulas pré-fabricadas, ou métodos
ou regras rígidos" [1]. Seria como



tentar "pôr trilhos à ação sempre
original do Espírito Santo" [2], que
sopra onde quer. Numa ocasião,
perguntaram ao Cardeal Ratzinger:
"Quantos caminhos há para chegar a
Deus?" Com simplicidade
desconcertante, respondeu: "tantos
quantos os homens" [3]. Há tantas
histórias vocacionais quantas as
pessoas. Neste texto mostraremos,
para ajudar a reconhecê-los, alguns
dos marcos mais frequentes nesse
caminho através dos quais se obtém
a convicção sobre a própria vocação.

Inquietação do coração

Nicodemos percebe uma inquietação
no coração. Tinha ouvido Jesus
pregar e ficou tocado. No entanto,
alguns dos Seus ensinamentos
escandalizaram-no. Tinha
testemunhado os Seus milagres com
assombro, sim, mas inquieta-o a
autoridade com que Jesus expulsa os
comerciantes do Templo, a que



chama de "a casa do Meu Pai" (cf. Jo
2,16). Quem se atreve a falar assim?
Por outro lado, interiormente mal
pode reprimir uma secreta
esperança: Será este o Messias? Mas
ainda está cheio de incertezas e
dúvidas. Ainda não dá o passo de
seguir abertamente Jesus, embora
procure respostas. E é por isso que
vem ter com Ele de noite: «Rabi, nós
sabemos que Tu vieste da parte de
Deus, como Mestre, porque ninguém
pode realizar os sinais portentosos
que Tu fazes, se Deus não estiver
com ele.» (Jo 3,2). Nicodemos está
inquieto.

O mesmo acontece com outras
figuras evangélicas, como o jovem
que um dia se aproxima de Jesus e
Lhe pergunta: «Mestre, que hei de
fazer de bom, para alcançar a vida
eterna?» (Mt 19,16). Está insatisfeito.
Tem o coração inquieto. Pensa que é
capaz de mais. Jesus confirmará que
a sua procura é fundamentada:



"falta-te uma coisa..." (Mc 10,21).
Também podemos pensar nos
apóstolos André e João. Jesus, vendo
que O seguiam, pergunta-lhes: «Que
procurais?» (Jo 1, 38). Uns e outros
eram "buscadores": estavam à espera
de um acontecimento maravilhoso
que mudasse as suas vidas e os
enchesse de aventura. Tinham a
alma aberta e faminta, cheia de
sonhos, anseios e desejos. Inquieta.

Certa ocasião, um jovem perguntou a
S. Josemaria como se sentia a
vocação para a Obra. A sua resposta
foi: "Não é uma questão de sentir,
meu filho, embora se perceba
quando o Senhor chama. Está-se
inquieto. Nota-se uma insatisfação...
Não estás contente contigo
mesmo!»[4]. Frequentemente, no
processo de procura da própria
vocação, tudo começa com esta
inquietação de coração.

Uma presença amorosa



Mas em que consiste essa
inquietação? Donde vem? Ao relatar
a cena do jovem que se aproxima do
Senhor, São Marcos diz que Jesus,
fitando nele o olhar, sentiu afeição
por ele (Mc 10,21). Assim faz também
connosco: de alguma forma,
percebemos na nossa alma a 
presença de um amor de predileção
que nos escolhe para uma missão
única. Deus está presente nos nossos
corações e procura o encontro, a
comunhão. No entanto, esse objetivo
ainda está por ser alcançado e, daí a
nossa inquietação.

Essa presença amorosa de Deus na
alma pode manifestar-se de
diferentes maneiras: anelos de uma
maior intimidade com o Senhor;
gosto por satisfazer com a minha
vida a sede de Deus pelas almas;
desejos de fazer crescer a Igreja, a
família de Deus no mundo; anseio de
uma vida em que os talentos
recebidos realmente rendam;sonho



de aliviar tanto sofrimento em todos
os lugares; a consciência de ser um
agraciado: «Porquê eu e não os
outros?»

O chamamento de Deus também
pode ser revelado em
acontecimentos aparentemente
fortuitos, que nos tocam
interiormente e deixam um rasto da
sua passagem. Ao contemplar a
própria vida, S. Josemaria explicou:
"O Senhor preparou-me apesar de
mim mesmo, com coisas
aparentemente inocentes, que usou
para colocar na minha alma aquela
inquietação divina. Por isso, entendi
muito bem esse amor, tão humano e
tão divino, de Teresa do Menino
Jesus, que se emociona quando,
através das páginas de um livro,
aparece uma gravura com a mão
ferida do Redentor. Coisas desse
estilo também aconteceram comigo,
que me removeram”[5].



Outras vezes, essa presença amorosa
descobre-se através de pessoas ou
modos de viver o Evangelho que
deixaram a marca de Deus na nossa
alma. Porque, embora às vezes seja
um acontecimento ou um encontro
inesperado que muda as nossas
vidas, é muito comum que o nosso
chamamento tome forma a partir do
que vivemos até àquele momento.
Ou ainda, às vezes são algumas
palavras da Sagrada Escritura que
ferem a alma, nidificam dentro dela
e ressoam docemente, talvez até para
nos acompanhar por toda a vida. Isto
aconteceu, por exemplo, a Santa
Teresa de Calcutá com uma das
palavras de Jesus na cruz: "Tenho
sede" (Jo 19, 28); ou a S. Francisco
Xavier, para quem esta questão foi
decisiva: "Que aproveita ao homem
ganhar o mundo inteiro, se perder a
sua vida?" (Mt 16,26).

Mas talvez o aspeto mais
caraterístico dessa inquietação do



coração seja que ela toma a forma do
que poderíamos chamar uma 
simpatia antipática. Com palavras de
S. Paulo VI, o chamamento de Deus é
apresentado como "uma voz que é
perturbadora e tranquilizante ao
mesmo tempo, uma voz doce e
imperiosa, uma voz irritante e ao
mesmo tempo amorosa" [6]. O
chamamento atrai-nos ao mesmo
tempo que produz rejeição; impele-
nos a abandonar-nos no amor,
enquanto nos assustamos com o risco
da liberdade: "Resistimo-nos a dizer
sim ao Senhor, quer-se e não se quer"
[7].

Unir os pontos na oração

Nicodemos vai ter com Jesus
impulsionado pela sua inquietação. A
figura amável do Senhor já está
presente no seu coração: já começou
a amá-Lo, mas precisa de se
encontrar com Ele. No diálogo que se
segue, o Mestre abre-lhe novos



horizontes: «Em verdade, em
verdade te digo: quem não nascer da
água e do Espírito não pode entrar
no Reino de Deus.» e convida-o a
uma nova vida, a um novo começo;
nascer "da água e do Espírito" (Jo
3,5). Nicodemos não entende e
pergunta simplesmente: e como pode
ser isso? (cf. Jo 3,9). Nesse encontro
face a face com Jesus, pouco a pouco,
ir-se-á formando uma resposta sobre
quem ele é para Jesus, e quem deve
ser Jesus para ele.

Para que a inquietação do coração
adquira um significado relevante no
discernimento da própria vocação,
deve ser lida, valorizada e
interpretada na oração, no diálogo
com Deus: "Porque acontece isto
agora, Senhor? Que me queres dizer?
Porquê estes anseios e inclinações no
meu coração? Por que é que isto me
incomoda e não aos que me
rodeiam? Porque me amas tanto?
Como fazer o melhor uso destes dons



que me deste?» Somente com esta
disposição habitual de oração é que
se vislumbra o cuidado amoroso de
Deus - a Sua Providência - nos
acontecimentos da nossa vida, nas
pessoas que fomos encontrando, até
mesmo na forma como o nosso
caráter se foi moldando, com seus
gostos e aptidões. É como se Deus, ao
longo do caminho, tivesse colocado
alguns pontos que, somente agora,
unindo-os na oração, assumem a
forma de um desenho reconhecível.

Bento XVI explicou assim: "O segredo
da vocação está no relacionamento
com Deus, na oração que cresce
precisamente no silêncio interior, na
capacidade de ouvir que Deus está
próximo. E isso é verdade tanto antes
da escolha, ou seja, no momento de
decidir e partir, como depois, se se
quiser perseverar e ser fiel ao longo
do caminho"[8]. Portanto, para
aqueles que se interrogam sobre a
sua vocação, primeiro e fundamental



é aproximar-se de Jesus em oração e
aprender a ver com os Seus olhos a
própria vida. Talvez aconteça como
àquele cego a quem Jesus unge com
saliva nos olhos: ao princípio vê tudo
turvo; Os homens parecem árvores a
andar. Mas deixa que o Senhor
insista, e acaba por ver tudo
claramente (cf. Mc 8,22-25).

O detonador

Dois anos depois desse encontro
noturno com Jesus, terá lugar um
acontecimento que forçará
Nicodemos a assumir uma posição
definida e a dar-se a conhecer
abertamente como um discípulo do
Senhor. Instigado pelos príncipes dos
sacerdotes e os fariseus, Pilatos
crucifica Jesus de Nazaré. José de
Arimateia consegue licença para
retirar o Seu corpo e enterrá-Lo. E
São João escreve: "Nicodemos, aquele
que antes tinha ido ter com Jesus de
noite, apareceu também" (Jo 19,39). A



cruz do Senhor, o abandono dos Seus
discípulos e, talvez, o exemplo da
fidelidade de José de Arimateia,
interpelam pessoalmente Nicodemos
e forçam-no a tomar uma decisão:
"Outros fazem isto; que vou eu fazer
com Jesus?

Um detonador é uma pequena
quantidade de explosivo, mais
sensível e menos potente, que é
iniciado por meio de um pavio ou de
uma faísca elétrica e, portanto,
explode a massa principal de
explosivo, menos sensível, mas mais
poderosa. No processo de procura da
vocação, muitas vezes há um
acontecimento que, como detonador,
atua sobre todas as preocupações do
coração, e lhes faz cobrar um sentido
preciso, apontando um caminho e
encorajando a segui-lo. Este
acontecimento pode ser muito
diversificado e a sua carga emocional
pode ter mais ou menos entidade. O
importante, como acontece com a



inquietação do coração, é que seja
lido e interpretado na oração.

O detonador pode ser uma moção
divina na alma, ou o inesperado
encontro com o sobrenatural, como
aconteceu com o papa Francisco
quando tinha cerca de 17 anos. Era
um dia de setembro, e preparava-se
para sair para festejar com os seus
colegas. Mas decidiu passar pela sua
paróquia primeiro. Quando chegou,
encontrou-se com um padre que não
conhecia; impressionou-se com o seu
recolhimento, pelo que decidiu
confessar-se a ele. «Nessa confissão
algo estranho aconteceu comigo, não
sei o que foi, mas mudou a minha
vida; diria que me surpreenderam
com as defesas baixas", evocou
passado meio século. E interpretou
assim: "Foi a surpresa, o espanto de
um encontro; percebi que estavam
esperando por mim. Daquele
momento em diante, para mim, Deus



é o mais importante. Procuramo-Lo,
mas Ele procura-nos primeiro»[9].

Outras vezes, o detonador será o
exemplo da entrega de um amigo
próximo: «o meu amigo entregou-se
a Deus, e que tal eu?»; ou o seu
amável convite para acompanhá-lo
num caminho concreto: aquele «Vem
e verás!» (Jo 1:46) de Filipe a
Natanael. Pode até ser um
acontecimento aparentemente
trivial, mas cheio de significado para
aquele que já tem a inquietação no
seu coração. Deus sabe usar até
mesmo coisas muito pequenas para
remover a nossa alma. Foi o que
aconteceu a S. Josemaria quando, no
meio da neve, o Amor de Deus saiu
ao seu encontro.

Muitas vezes, no entanto, mais do
que uma detonação, é uma
decantação, que ocorre
simplesmente no gradual
amadurecimento da fé e do amor,



através da oração. Pouco a pouco,
quase sem se perceber, com a luz de
Deus, chega-se a uma certeza moral
sobre a vocação pessoal, e essa
decisão é tomada com o impulso da
graça. O Beato John Henry Newman
descreveu brilhantemente esse
processo, relembrando a sua
conversão: "A certeza é instantânea,
ocorre num momento específico; a
dúvida, no entanto, é um processo.
Eu ainda não estava perto da certeza.
A certeza é uma ação reflexa: é saber
que se sabe. E isso é algo que eu não
tive até pouco antes da minha
conversão. Mas (...) quem pode dizer
o momento exato em que a ideia que
se tem, como os pratos da balança,
começa a mudar, e o que era mais
provável a favor de um lado começa
a ser a dúvida?" [10]. Este processo
de decantação, no qual uma decisão
de entrega é amadurecida pouco a
pouco e sem sobressaltos, é na
realidade normalmente muito mais
seguro do que o provocado pelo



relâmpago fulgurante de um sinal
externo, que pode facilmente
deslumbrar-nos e confundir-nos.

Em qualquer caso, ao dar-se esse
ponto de inflexão, não só se clarifica
a nossa visão: também a nossa
vontade é movida a abraçar esse
caminho. Por isso, S. Josemaria
escreveu: "Se me perguntarem como
se nota o chamamento divino, como
nos damos conta, direi que é uma
visão nova da vida. É como se se
acendesse uma luz dentro de nós; é
um impulso misterioso»[11]. O
chamamento é luz e impulso. Luz na
nossa inteligência, iluminada pela fé,
para ler a nossa vida; impulso no
nosso coração, inflamado no amor de
Deus, para desejar seguir o convite
do Senhor, mesmo com aquela 
simpatia antipática característica das
coisas de Deus. Portanto, convém que
cada um peça "não apenas a luz para
ver o seu caminho, mas também a



força para se unir à vontade divina" 
[12].

A ajuda da direção espiritual

Não sabemos se Nicodemos
consultou outros discípulos, antes ou
depois de ver Jesus. Talvez tenha sido
José de Arimateia quem o encorajou
a seguir Jesus abertamente, sem
temer os outros fariseus. Desta
forma, o teria levado ao seu encontro
definitivo com Jesus. É precisamente
nisso que consiste o
acompanhamento ou direção
espiritual: poder contar com o
conselho de quem caminha
connosco; alguém que tenta viver em
harmonia com Deus, que nos
conhece e nos quer bem.

É verdade que o chamamento é
sempre algo entre Deus e eu.
Ninguém pode ver a vocação por
mim. Ninguém pode decidir por
mim. Deus dirige-se a mim, convida-
me e dá-me a liberdade de



responder, e a sua graça para o
fazer... a mim. No entanto, neste
processo de discernimento e decisão,
é de grande ajuda ter um guia
especializado; entre outras coisas,
para confirmar que tenho as
aptidões objetivas necessárias para
empreender esse caminho, e para
assegurar a retidão da minha
intenção ao tomar a decisão de me
entregar a Deus. Por outro lado,
como diz o Catecismo, um bom
diretor espiritual pode tornar-se um
mestre de oração [13]: alguém que
nos ajuda a ler, amadurecer e
interpretar as ansiedades do coração,
inclinações e acontecimentos na
nossa oração. Também nesse sentido,
o seu trabalho ajudará a esclarecer a
própria chamada. Finalmente, é
alguém que talvez nos diga um dia,
como São João a São Pedro, quando
viu à distância o homem que lhes
falava da margem: "É o Senhor" (Jo
21,7).



Em todo o caso, o discernimento é,
em grande parte, um caminho
pessoal; e assim é também a decisão
final. O próprio Deus nos deixa
livres. Mesmo depois do detonador.
Portanto, após o momento inicial, é
fácil que surjam dúvidas. Deus não
para de nos acompanhar, mas fica a
uma certa distância. É verdade que
Ele fez tudo e continuará a fazê-lo,
mas agora quer que demos o último
passo com plena liberdade, com a
liberdade do amor. Não quer
escravos, quer filhos. E por isso,
ocupa um lugar discreto, sem se
impor à consciência, quase
poderíamos dizer de "observador".
Contempla-nos e espera paciente e
humildemente pela nossa decisão.

***

"Conceberás no teu seio e darás à luz
um filho" (Lc 1, 31-32). No instante de
silêncio que se seguiu ao anúncio do
Arcanjo São Gabriel, o mundo inteiro



parecia conter a respiração. A
mensagem divina tinha sido
entregue. A voz de Deus tinha-se
deixado ouvir durante anos no
coração da Virgem. Mas agora, Deus
ficou em silêncio. E esperava. Tudo
dependia da resposta livre daquela
donzela de Nazaré. «Então Maria
disse: «Eis a serva do Senhor, faça-se
em mim segundo a tua palavra.»(Lc
1,38). Anos depois, ao pé da cruz,
Santa Maria receberia das mãos de
Nicodemos o cadáver do seu Filho.
Que impressão faria neste discípulo
recém-chegado ver como, no meio
dessa dor imensa, a Mãe de Jesus
aceitava e amava mais uma vez os
caminhos de Deus: "Faça-se em mim
segundo a tua palavra". Como não
podemos dar tudo por um amor tão
grande?

[1] S. Josemaria, Carta 6.V.1945, n. 42.



[2] Ibidem.

[3] J. Ratzinger, O sal da terra

[4] S. Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, Crónica, 1974, vol.
I, p. 529.

[5] En diálogo con el Señor, edición
crítico-histórica, Rialp, Madrid 2017,
p. 199.

[6] S. Paulo VI, Homilia, 14-X-1968.

[7] S. Josemaria, Notas de una
reunião familiar, Crónica, 1972, p.
460.

[8] Bento XVI, Encontro com os
jovens em Sulmona, 4-VII-2010.

[9] S. Rubin e F. Ambrogetti,Papa
Francisco. Conversas com Jorge
Bergoglio, Paulinas Editora, Lisboa
2013.



[10] Beato J.H. Newman, Apologia pro
vita sua, Ciudadela, Madrid 2010, p.
215.

[11] Carta 9-I-1932, citado em O Opus
Dei na Igreja, Lisboa, 1994.

[12] F. Ocáriz, «Luz para ver, força
para querer», Expresso, 27-X-2018
(transcrito em www.opusdei.pt)

[13] Cf. Catecismo da Igreja Católica,
n. 2690.

José Brage

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/como-se-
descobre-a-vocacao/ (14/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/como-se-descobre-a-vocacao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/como-se-descobre-a-vocacao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/como-se-descobre-a-vocacao/

	Algo grande e que seja amor (4): Como se descobre a vocação?

