opusdei.org

Como num filme:
“Para além do
enredo”

Parabolas como a do fariseu e
do publicano surpreender-nos-
do ainda mais se soubermos
mergulhar nas palavras de
Jesus.

30/04/2021

Ver os outros textos da série “Como
num filme”



https://opusdei.org/pt-pt/article/serie-de-textos-como-num-filme
https://opusdei.org/pt-pt/article/serie-de-textos-como-num-filme
https://opusdei.org/pt-pt/article/serie-de-textos-como-num-filme
https://opusdei.org/pt-pt/article/serie-de-textos-como-num-filme

Como no bom cinema, a riqueza das
passagens evangélicas vai além do
enredo principal. EXistem outros sub-
enredos, com significados profundos,
que respondem a uma ampla
variedade de circunstancias e
leitores. E muitas vezes o guido
apresentara um resultado que
deixara o espetador confuso.

A parabola do fariseu e do publicano
(cf. Lc 18, 9-14) tem um enredo bem
definido. S. Lucas exp0e a sua
interpretacdo de antemado: refere-se
a «alguns que confiavam em si
mesmos considerando-se justos e
desprezando os outros». Ao
principio, pode-se pensar: “Este
episddio ndo é para mim porque 0s
meus problemas agora sdo outros”.
Mas o texto ndo oferece outros
significados? Que surpresas trara a
historia? Somente se mergulharmos
nas palavras de Jesus, descobriremos
aqueles enredos secunddarios que
ajudardo a guiar as nossas vidas.



Surpresas do Evangelho

As parabolas de Jesus sdo muito
dadas a surpresas. Sempre ha algo
fora do comum nas histdrias que
conta. Muitas vezes o0s protagonistas
e as acoes desconcertam-nos: um
patrdo que fixa o salario sem
proporcdo com o trabalho realizado,
um servidor com uma divida propria
de uma multinacional, um pai que
organiza uma festa para acolher um
filho sem exigir justa reparacdo, um
juiz e administrador corrupto... Mas
ndo é o caso da parabola do fariseu e
do publicano. Nesta, os protagonistas
sdo bastante normais, conhecidos
pelos ouvintes da época e por nos:
um vive dedicado a causa de Deus e o
outro é considerado traidor por
arrecadar impostos para os
estrangeiros. O enredo, portanto, ndo
apresenta muitas surpresas a
primeira vista.



Mas onde encontramos um elemento
que quebra os nossos esquemas € na
perspetiva. Jesus da-nos uma
abordagem insolita: torna-nos
testemunhas do didlogo de duas
pessoas com Deus, permite-nos
entrar onde s6 o proprio Senhor e o
interessado tém acesso. Numa
situacdo normal, poderiamos julgar
as acoes visiveis, mas ndo as
intencdes, uma vez que elas ndo
estdo ao nosso alcance. E por isso que
sempre podemos salvar a intencgao
de quem atua, porque para nés ela
normalmente ficara oculta:
«Enquanto interpretares com ma fé
as intencoes alheias, ndo tens direito
a exigir compreensdo para ti
mesmo»".

Pelo contrario, nesta parabola que
Jesus constrai é-nos permitido nada
mais nada menos do que contemplar
a competéncia divina para julgar. O
nosso olhar ndo é apenas externo,



mas ouvimos a oracao de um e de
outro.

A oracdo do fariseu é de acdo de
gracas. Desde o inicio, ndo presume
diante de Deus, mas agradece-Lhe,
supondo que € o apoio divino que lhe
permitiu comportar-se como se
comportou: «O Deus, dou-Te gracas
porque ndo sou como 0S outros
homens» (Lc 18, 11). Se atribui a
Deus ndo ter cometido furtos,
injusticas ou adultérios de que tenha
conhecimento, também da a
entender que sem a ajuda divina
poderia ter caido em tudo isso. E
certamente ndo € como um
publicano, nem no trabalho, nem a
luz dos seus concidadaos, nem no seu
compromisso religioso. Quanto a este
ultimo, inclusivamente excede-se,
pois descreve praticas religiosas que
vao para além do prescrito para o
israelita piedoso.



O publicano, por sua vez, limita-se:
«0 Deus, tem piedade de mim, que
sou pecador» (Lc 18, 13). E como um
resumo que representa um
verdadeiro arrependimento. A
descricdo dos seus gestos corporais
—«batia no peito» (Lc 18, 13)-
exprime que esta sinceramente
magoado por aquilo que ndo fez
bem.

Uma nao justificacao insolita

Agora que fomos testemunhas duma
oracdo e doutra, estamos em posicao
de fazer o nosso juizo. Mas, antes que
possamos fazé-lo, Jesus adianta-Se e
mostra-nos a segunda surpresa.

Primeiro, afirma que o publicano
«desceu justificado para sua

casa» (Lc 18, 14). Parece-nos bem e
l6gico. Bem, porque queremos apoiar
0 desejo divino: «Porventura me hei
de comprazer com a morte do
pecador —oraculo do Senhor Deus- e



ndo com o facto de ele se converter e
viver?» (Ez 18, 23). Logico, porque a
infinita misericordia de Deus ndo
espera mais do que o
arrependimento sincero para operar
essa maravilha da justificacao.

Ora, o que quebraria os moldes dos
ouvintes da época seria «aquele
ndo» (Lc 18, 14), ou seja, a afirmacao
contundente de que o fariseu ndo
desceu justificado para sua casa. A
multiddo, perplexa, comecava a
perguntar: O esforco do fariseu para
cumprir com excesso 0s seus deveres
para com Deus ndo conta para nada?
Devemos entender que o que une a
Deus é o pecado? O fariseu ndo pode
ser perdoado por roubos que ndo
cometeu. O que deveria ter dito?
Qual é o problema?

Uma possivel resposta a esta
pergunta pode ser dada pela
introducdo de S. Lucas a esta
parabola: é uma histdria sobre



pessoas que desprezam 0S outros,
considerando-se justas.
Desconsiderar os outros é
obviamente errado. E facilmente se
chega a essa situacdo por
comparacdo. Pode parecer ldgico que
o fariseu se sinta em vantagem ao
comparar-se com um pecador
publico. O problema néo esta nesse
sentimento, mas na propria
comparacdo. O fariseu define a sua
vida em comparag¢do com 0s "outros
homens" e, aproveitando as
circunstancias, com o publicano que
tem ao lado. Neste processo existe
um erro de fundamento. O valor de
uma vida € o que ela tem aos olhos
de Deus e todas as comparacdes do
mundo ndo sdo capazes de emular
nem de longe o alcance do olhar
divino. Por isso, evitar comparacdes
€ um conselho espiritual comum.
Além disso, ao desprezar o publicano
que esta diante dele, esta a descuidar
0 mandamento mais importante:
amar a Deus e ao proximo.



A comparacao serve como recurso
para acalmar a consciéncia. Nao
porque revele motivos para estar
serenos, mas porque esconde a luz
que revelaria o que precisa ser
redimido. Como explica S. Josemaria:

«0 pecado dos fariseus ndo consistia
em nao verem Deus em Cristo, mas
em encerrarem-se voluntariamente
em si mesmos, em ndo tolerarem que
Jesus, que ¢é luz, lhes abrisse os olhos.
Este ensimesmamento tem
resultados imediatos na vida de
relacdo com os nossos semelhantes.
O fariseu que, por se considerar a si
proprio como luz, ndo deixa que
Deus lhe abra os olhos é 0 mesmo
que trata soberba e injustamente o
proximo: — “gracas te dou, 0 Deus,
porque nao sou como 0S outros
homens: ladroes, injustos, adulteros,
nem como este publicano”»".

Dessa forma, o fariseu ndo consegue
definir por que precisara da



misericordia de Deus. E o problema
ndo é pequeno, porque so a
misericordia de Deus nos pode
conduzir a meta nos pode salvar e
ndo as nossas proprias forgas
sozinhas.

A questdo suscitada pela rejeicdo da
oracdo do fariseu é suscitada
também pelas conhecidas palavras
de Jesus: «Nao vim chamar justos,
mas os pecadores» (Mt 9, 13). Mas
alguém pode perguntar-se: e 0s
justos? E preciso procurar
positivamente pelo pecado para que
Jesus o chame? Nada disso. Nao so
seria absurdo, mas perverteria a
légica do que o Senhor pretende. O
pecado nunca é desejavel, mas: «Se
dizemos que ndo temos pecado,
enganamo-nos a nds mesmos, e a
verdade ndo esta em nos» (1Jo 1, 8). E
0 mais importante ndo € o pecado em
abstrato, mas o meu em particular.
Quer dizer, ou descubro a minha
indigéncia, ou ndo me abrirei a



misericordia de Deus, que é a unica
que me pode salvar.

Desse ponto de vista, a vantagem que
0 publicano possui ndo é o pecado,
mas o clamor geral do ambiente que
o faz lembrar que ele é um pecador.
A sua indigéncia é 6bvia, publica,
proclamada. O seu unico recurso €
«O Deus, tem compaixdo de mim». O
publicano apresenta-nos assim o
caminho a seguir:

«Age com humildade, s esta seguro
de ser um pecador necessitado de
piedade. Se o fariseu nada pedia
porque ja possuia tudo, o publicano
sO pode implorar a misericordia de
Deus. E isto € bonito: suplicar a
misericordia de Deus! Apresentando-
se «de maos vazias», com 0 coracado
despojado e reconhecendo-se
pecador, o publicano mostra a todos
nos a condigdo necessaria para
receber o perddo do Senhor. No final
€ precisamente ele, tdo desprezado,



que se torna um icone do auténtico

crente»™,

Um resultado inesperado

E finalmente, quando se quer tirar
consequéncias de tudo isso, vem a
reviravolta do guido, a surpresa final:
o fariseu olha para o publicano e o
despreza e eu percebo que estou a
desprezar o fariseu por desprezar o
publicano! Descubro, para minha
surpresa, que a referéncia aos «que
confiaram em si proprios,
considerando-se justos e
desprezando os outros» nao visa
apenas alguns individuos maus que
estdo por ai, mas sim a sua funcgao é
por de sobreaviso perante uma
ameaca especifica e continua para
aqueles que querem ficar da parte de
Deus.

Aquele que habitualmente 1€ o
Evangelho em principio esta
vitalmente mais proximo do fariseu



do que do publicano. Muito
provavelmente, ndo € um criminoso,
ndo comete ultrajes, ndo leva um
estilo de vida desonesto ou contrario
ao ideal cristdo. Por isso é muito
interessante lembrar que Jesus ndo
enfrenta os fariseus porque os odeia,
mas porque os ama. O amor infinito
e concreto de Deus manifestado em
Jesus Cristo ndo veio a terra para
denunciar os malfeitores por
despeito. Veio para nos revelar a
altura e a profundidade de um Amor
de que temos necessidade imperiosa.
E as vezes uma repreensdo pode ser
um bom instrumento para abrir os
nossos olhos, para reconhecer que
somos necessitados diante de Deus.

Ndao ha razdo para pensar que o
fariseu seja mau, perverso e negador
das suas misérias. E que
simplesmente ndo as vé! E ao
contemplarmos esta historia que
Jesus nos conta, surge a necessidade
urgente de sermos humildes e



pedirmos ao Senhor que nos faga ver
as nossas misérias.

[1] Sdo Josemaria, Sulco n. 635.

[2] Sdo Josemaria, Cristo que passa, n.
71

[3] Francisco, Audiéncia 01/06/2016.

Carlos Jédar

Foto: Ben White (Unsplash)

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/como-num-
filme-para-alem-do-enredo/ (22/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/como-num-filme-para-alem-do-enredo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/como-num-filme-para-alem-do-enredo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/como-num-filme-para-alem-do-enredo/

	Como num filme: “Para além do enredo”
	Surpresas do Evangelho
	Uma não justificação insólita
	Um resultado inesperado


