
opusdei.org

Como num filme:
“Para além do
enredo”

Parábolas como a do fariseu e
do publicano surpreender-nos-
ão ainda mais se soubermos
mergulhar nas palavras de
Jesus.

30/04/2021

Ver os outros textos da série “Como
num filme”

https://opusdei.org/pt-pt/article/serie-de-textos-como-num-filme
https://opusdei.org/pt-pt/article/serie-de-textos-como-num-filme
https://opusdei.org/pt-pt/article/serie-de-textos-como-num-filme
https://opusdei.org/pt-pt/article/serie-de-textos-como-num-filme


Como no bom cinema, a riqueza das
passagens evangélicas vai além do 
enredo principal. Existem outros sub-
enredos, com significados profundos,
que respondem a uma ampla
variedade de circunstâncias e
leitores. E muitas vezes o guião
apresentará um resultado que
deixará o espetador confuso.

A parábola do fariseu e do publicano
(cf. Lc 18, 9-14) tem um enredo bem
definido. S. Lucas expõe a sua
interpretação de antemão: refere-se
a «alguns que confiavam em si
mesmos considerando-se justos e
desprezando os outros». Ao
princípio, pode-se pensar: “Este
episódio não é para mim porque os
meus problemas agora são outros”.
Mas o texto não oferece outros
significados? Que surpresas trará a
história? Somente se mergulharmos
nas palavras de Jesus, descobriremos
aqueles enredos secundários que
ajudarão a guiar as nossas vidas.



Surpresas do Evangelho

As parábolas de Jesus são muito
dadas a surpresas. Sempre há algo
fora do comum nas histórias que
conta. Muitas vezes os protagonistas
e as ações desconcertam-nos: um
patrão que fixa o salário sem
proporção com o trabalho realizado,
um servidor com uma dívida própria
de uma multinacional, um pai que
organiza uma festa para acolher um
filho sem exigir justa reparação, um
juiz e administrador corrupto... Mas
não é o caso da parábola do fariseu e
do publicano. Nesta, os protagonistas
são bastante normais, conhecidos
pelos ouvintes da época e por nós:
um vive dedicado à causa de Deus e o
outro é considerado traidor por
arrecadar impostos para os
estrangeiros. O enredo, portanto, não
apresenta muitas surpresas à
primeira vista.



Mas onde encontramos um elemento
que quebra os nossos esquemas é na
perspetiva. Jesus dá-nos uma
abordagem insólita: torna-nos
testemunhas do diálogo de duas
pessoas com Deus, permite-nos
entrar onde só o próprio Senhor e o
interessado têm acesso. Numa
situação normal, poderíamos julgar
as ações visíveis, mas não as
intenções, uma vez que elas não
estão ao nosso alcance. É por isso que
sempre podemos salvar a intenção
de quem atua, porque para nós ela
normalmente ficará oculta:
«Enquanto interpretares com má fé
as intenções alheias, não tens direito
a exigir compreensão para ti
mesmo»[1].

Pelo contrário, nesta parábola que
Jesus constrói é-nos permitido nada
mais nada menos do que contemplar
a competência divina para julgar. O
nosso olhar não é apenas externo,



mas ouvimos a oração de um e de
outro.

A oração do fariseu é de ação de
graças. Desde o início, não presume
diante de Deus, mas agradece-Lhe,
supondo que é o apoio divino que lhe
permitiu comportar-se como se
comportou: «Ó Deus, dou-Te graças
porque não sou como os outros
homens» (Lc 18, 11). Se atribui a
Deus não ter cometido furtos,
injustiças ou adultérios de que tenha
conhecimento, também dá a
entender que sem a ajuda divina
poderia ter caído em tudo isso. E
certamente não é como um
publicano, nem no trabalho, nem à
luz dos seus concidadãos, nem no seu
compromisso religioso. Quanto a este
último, inclusivamente excede-se,
pois descreve práticas religiosas que
vão para além do prescrito para o
israelita piedoso.



O publicano, por sua vez, limita-se:
«Ó Deus, tem piedade de mim, que
sou pecador» (Lc 18, 13). É como um
resumo que representa um
verdadeiro arrependimento. A
descrição dos seus gestos corporais
–«batia no peito» (Lc 18, 13)–
exprime que está sinceramente
magoado por aquilo que não fez
bem.

Uma não justificação insólita

Agora que fomos testemunhas duma
oração e doutra, estamos em posição
de fazer o nosso juízo. Mas, antes que
possamos fazê-lo, Jesus adianta-Se e
mostra-nos a segunda surpresa.

Primeiro, afirma que o publicano
«desceu justificado para sua
casa» (Lc 18, 14). Parece-nos bem e
lógico. Bem, porque queremos apoiar
o desejo divino: «Porventura me hei
de comprazer com a morte do
pecador –oráculo do Senhor Deus– e



não com o facto de ele se converter e
viver?» (Ez 18, 23). Lógico, porque a
infinita misericórdia de Deus não
espera mais do que o
arrependimento sincero para operar
essa maravilha da justificação.

Ora, o que quebraria os moldes dos
ouvintes da época seria «aquele
não» (Lc 18, 14), ou seja, a afirmação
contundente de que o fariseu não
desceu justificado para sua casa. A
multidão, perplexa, começava a
perguntar: O esforço do fariseu para
cumprir com excesso os seus deveres
para com Deus não conta para nada?
Devemos entender que o que une a
Deus é o pecado? O fariseu não pode
ser perdoado por roubos que não
cometeu. O que deveria ter dito?
Qual é o problema?

Uma possível resposta a esta
pergunta pode ser dada pela
introdução de S. Lucas a esta
parábola: é uma história sobre



pessoas que desprezam os outros,
considerando-se justas.
Desconsiderar os outros é
obviamente errado. E facilmente se
chega a essa situação por
comparação. Pode parecer lógico que
o fariseu se sinta em vantagem ao
comparar-se com um pecador
público. O problema não está nesse
sentimento, mas na própria
comparação. O fariseu define a sua
vida em comparação com os "outros
homens" e, aproveitando as
circunstâncias, com o publicano que
tem ao lado. Neste processo existe
um erro de fundamento. O valor de
uma vida é o que ela tem aos olhos
de Deus e todas as comparações do
mundo não são capazes de emular
nem de longe o alcance do olhar
divino. Por isso, evitar comparações
é um conselho espiritual comum.
Além disso, ao desprezar o publicano
que está diante dele, está a descuidar
o mandamento mais importante:
amar a Deus e ao próximo.



A comparação serve como recurso
para acalmar a consciência. Não
porque revele motivos para estar
serenos, mas porque esconde a luz
que revelaria o que precisa ser
redimido. Como explica S. Josemaria:

«O pecado dos fariseus não consistia
em não verem Deus em Cristo, mas
em encerrarem-se voluntariamente
em si mesmos, em não tolerarem que
Jesus, que é luz, lhes abrisse os olhos.
Este ensimesmamento tem
resultados imediatos na vida de
relação com os nossos semelhantes.
O fariseu que, por se considerar a si
próprio como luz, não deixa que
Deus lhe abra os olhos é o mesmo
que trata soberba e injustamente o
próximo: – “graças te dou, ó Deus,
porque não sou como os outros
homens: ladrões, injustos, adúlteros,
nem como este publicano”»[2].

Dessa forma, o fariseu não consegue
definir por que precisará da



misericórdia de Deus. E o problema
não é pequeno, porque só a
misericórdia de Deus nos pode
conduzir à meta nos pode salvar e
não as nossas próprias forças
sozinhas.

A questão suscitada pela rejeição da
oração do fariseu é suscitada
também pelas conhecidas palavras
de Jesus: «Não vim chamar justos,
mas os pecadores» (Mt 9, 13). Mas
alguém pode perguntar-se: e os
justos? É preciso procurar
positivamente pelo pecado para que
Jesus o chame? Nada disso. Não só
seria absurdo, mas perverteria a
lógica do que o Senhor pretende. O
pecado nunca é desejável, mas: «Se
dizemos que não temos pecado,
enganamo-nos a nós mesmos, e a
verdade não está em nós» (1Jo 1, 8). E
o mais importante não é o pecado em
abstrato, mas o meu em particular.
Quer dizer, ou descubro a minha
indigência, ou não me abrirei à



misericórdia de Deus, que é a única
que me pode salvar.

Desse ponto de vista, a vantagem que
o publicano possui não é o pecado,
mas o clamor geral do ambiente que
o faz lembrar que ele é um pecador.
A sua indigência é óbvia, pública,
proclamada. O seu único recurso é
«Ó Deus, tem compaixão de mim». O
publicano apresenta-nos assim o
caminho a seguir:

«Age com humildade, só está seguro
de ser um pecador necessitado de
piedade. Se o fariseu nada pedia
porque já possuía tudo, o publicano
só pode implorar a misericórdia de
Deus. E isto é bonito: suplicar a
misericórdia de Deus! Apresentando-
se «de mãos vazias», com o coração
despojado e reconhecendo-se
pecador, o publicano mostra a todos
nós a condição necessária para
receber o perdão do Senhor. No final
é precisamente ele, tão desprezado,



que se torna um ícone do autêntico
crente»[3].

Um resultado inesperado

E finalmente, quando se quer tirar
consequências de tudo isso, vem a 
reviravolta do guião, a surpresa final:
o fariseu olha para o publicano e o
despreza e eu percebo que estou a
desprezar o fariseu por desprezar o
publicano! Descubro, para minha
surpresa, que a referência aos «que
confiaram em si próprios,
considerando-se justos e
desprezando os outros» não visa
apenas alguns indivíduos maus que
estão por aí, mas sim a sua função é
pôr de sobreaviso perante uma
ameaça específica e contínua para
aqueles que querem ficar da parte de
Deus.

Aquele que habitualmente lê o
Evangelho em princípio está
vitalmente mais próximo do fariseu



do que do publicano. Muito
provavelmente, não é um criminoso,
não comete ultrajes, não leva um
estilo de vida desonesto ou contrário
ao ideal cristão. Por isso é muito
interessante lembrar que Jesus não
enfrenta os fariseus porque os odeia,
mas porque os ama. O amor infinito
e concreto de Deus manifestado em
Jesus Cristo não veio à terra para
denunciar os malfeitores por
despeito. Veio para nos revelar a
altura e a profundidade de um Amor
de que temos necessidade imperiosa.
E às vezes uma repreensão pode ser
um bom instrumento para abrir os
nossos olhos, para reconhecer que
somos necessitados diante de Deus.

Não há razão para pensar que o
fariseu seja mau, perverso e negador
das suas misérias. É que
simplesmente não as vê! E ao
contemplarmos esta história que
Jesus nos conta, surge a necessidade
urgente de sermos humildes e



pedirmos ao Senhor que nos faça ver
as nossas misérias.

[1] São Josemaria, Sulco n. 635.

[2] São Josemaria, Cristo que passa, n.
71

[3] Francisco, Audiência 01/06/2016.

Carlos Jódar

Foto: Ben White (Unsplash)

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/como-num-

filme-para-alem-do-enredo/ (22/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/como-num-filme-para-alem-do-enredo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/como-num-filme-para-alem-do-enredo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/como-num-filme-para-alem-do-enredo/

	Como num filme: “Para além do enredo”
	Surpresas do Evangelho
	Uma não justificação insólita
	Um resultado inesperado


