
opusdei.org

Como num filme:
“Entrar na Vida”

O encontro de Jesus com o
jovem rico. No Evangelho têm
lugar acontecimentos que
desconcertam. Aparecem
pessoas com histórias que não
são absolutamente perfeitas,
mas que acabam com um travo
de amargura. Um deles é o
jovem rico. No entanto, é
precisamente através da
tristeza do relato que Deus
consegue oferecer motivos para
a esperança.



18/05/2023

Ver os outros textos da série “Como
num filme”

A vida não é um filme. Não há um
realizador que diga aos atores o que
têm de fazer ou que altere o enredo
para o ajustar ao final desejado. Deus
quer que sejamos protagonistas do
nosso filme.

Certamente que O andava a seguir há
vários dias, observando em silêncio.
Mas desta vez já não aguentou. Viu
tantas coisas em tão pouco tempo
que o seu coração não conseguiu
reprimir mais o desejo de se
aproximar, de conseguir comprovar
aquilo que desde há tempo começava
a intuir.

https://opusdei.org/pt-pt/article/serie-de-textos-como-num-filme
https://opusdei.org/pt-pt/article/serie-de-textos-como-num-filme
https://opusdei.org/pt-pt/article/serie-de-textos-como-num-filme
https://opusdei.org/pt-pt/article/serie-de-textos-como-num-filme


Jesus tinha voltado a ir da Galileia
até à Judeia, do outro lado do Jordão.
E tal como era o seu costume, pôs-se
a ensinar a multidão e a curar os
doentes que se aproximavam. Muitas
pessoas também começaram a trazer
algumas crianças para as abençoar.

Talvez tenha sido este esbanjamento
de carinho a gota que encheu o vaso
da nossa personagem. Nunca tinha
visto tanta coerência entre palavras e
obras, tanto amor pregado e
praticado. Tinha de falar com Ele,
mas as oportunidades estavam a
acabar porque não sabia se alguma
outra vez o teria tão próximo. Deste
modo, quando viu que Jesus «se
punha a caminho, correu para Ele e
ajoelhou-se» (Mc 10, 17).

À procura de uma resposta

Era um jovem distinto, que era rico.
Pelas suas palavras e atitudes
podemos intuir, além disso, que



estava à procura do amor que desse
sentido a tudo o que fazia. Não é
usual que alguém rico e distinto se
ajoelhe diante de outra pessoa. Mas a
sede existencial que o consumia era
tão ardente, que se importava muito
pouco com os modos ou com aquilo
que os outros pudessem pensar dele.
Precisava de uma resposta
satisfatória à pergunta da sua vida:
«Bom Mestre, que hei de fazer para
alcançar a vida eterna?» (Lc 18, 18).
Ardia em desejos de encontrar o
verdadeiramente bom. Soube dar o
primeiro passo: ajoelhar-se diante de
Deus. «Esta é a vida eterna: que te
conheçam a ti, único Deus
verdadeiro, e a Jesus Cristo, a quem
Tu enviaste» (Jo 17, 3).

É provável que a multidão ali
presente tivesse ficado surpreendida
ao contemplar a cena. Estariam
expectantes por ver a reação de Jesus
diante desse semelhante gesto de
humildade. A primeira resposta do



Senhor não coloca a ênfase no que
faz o homem, mas no que faz o seu
Pai: «Porque que me chamas bom?
Ninguém é bom senão Deus» (Lc 18,
19). É precisamente a bondade de
Deus, não a do ser humano, que abre
as portas. É a graça divina que
transforma e permite habitar na sua
casa. Mas viver na casa do Pai
requer, logicamente, abraçar as
regras da casa: «Se queres entrar na
vida eterna, cumpre os
mandamentos» (Mt 19, 17).

A resposta de Jesus não foi uma
descoberta, mas uma lembrança: «Tu
sabes os mandamentos» (Lc 18, 20).
Ao nosso desejo de procurar
respostas originais, responde
indicando-nos o caminho que já
sabemos. É como se o Senhor nos
indicasse: «O que disse antes é o que
digo agora». Jesus Cristo é o mesmo
ontem, hoje e pelos séculos (cf. Heb
13, 8). Às vezes, podemos pensar que
é preciso realizar algo extraordinário



para encontrar a felicidade. No
entanto, o Senhor mostra-nos que a
plenitude se encontra de uma forma
mais simples do que pensamos. «E tu
estavas dentro de mim e eu fora e
assim eu te procurava fora (…). Tu
estavas comigo, mas eu não estava
contigo»[1].

Mas o jovem não ficou satisfeito.
Jesus tinha-lhe dito algo que já sabia,
mas ele precisava de mais: «Tudo
isso tenho cumprido desde a minha
juventude» (Lc 18, 21). Tinha uma
forte familiaridade com as coisas de
Deus, mas continuava inquieto.
Talvez fosse essa proximidade que o
fazia procurar a resposta definitiva,
porque quem bebe da verdadeira
fonte sempre quererá mais. «És como
um mar profundo no qual quanto
mais procuro, mais encontro, e
quanto mais encontro, mais te
procuro»[2].



E então «Jesus, fitando nele o olhar,
sentiu afeição por ele» (Mc 10, 21). O
seu coração ardia por tornar sua essa
alma. Reconheceu o seu desejo de
plenitude e a inquietação que o tinha
levado a ajoelhar-se diante de si. Não
era um olhar qualquer: era um olhar
do enamorado disposto a dar a
própria vida por outra pessoa. Por
isso os olhos de Jesus mudariam a
existência desse jovem para sempre,
porque soube ser amado
infinitamente.

Finalmente, o Senhor decide-se a
oferecer ao rapaz a resposta que
poderia satisfazer os seus desejos de
eternidade. «Falta-te apenas uma
coisa: vai, vende tudo o que tens, dá
o dinheiro aos pobres e terás um
tesouro no Céu; depois, vem e segue-
me» (Mc 10, 21). Trata-se de uma
mudança radical de perspetiva. Não
é uma questão de pensar em como
merecer a eternidade, mas de imitar
o Senhor vivendo sem ataduras na



terra. «É a chamada a uma maior
maturidade, a passar dos preceitos
observados para obter recompensas
para o amor gratuito e total. Jesus
pede-lhe que deixe tudo o que
perturba o coração e bloqueia o
amor. O que Jesus propõe não é tanto
um homem despojado de tudo mas
um homem livre e rico em relações.
Se o coração está cheio de posses, o
Senhor e o próximo convertem-se
numa só coisa entre outras. O nosso
ter e querer demasiado sufocam o
nosso coração e tornam-nos infelizes
e incapazes de amar»[3].

A vertigem de voar

As palavras de Jesus ressoaram como
um trovão no meio do coração do
jovem. Era como se no seu interior o
sol estivesse a aparecer e de repente
surgisse a mais escura das noites. A
sua vontade e a sua inteligência,
desejosas de encontrar o sentido da



existência, tinham ficado confusas. O
seu espírito, derrotado.

Até esse momento tudo corria bem.
Mas quando Deus lhe pediu o
coração e, com ele, tudo o que levava
dentro, não soube que dizer. Fez-se
silêncio. Jesus continuaria a olhá-lo
com carinho à espera de uma
resposta. O jovem olhou para dentro
desses olhos e viu ali tudo o que
desejava: um futuro cheio de paz, de
felicidade, de eternidade. Dentro
desse olhar deu-se conta do quanto
podia voar para longe, mas também
sentiu com toda a força a vertigem
de quem se eleva: adeus à terra
firme, às seguranças. Em conclusão,
tudo aquilo que lhe dava um certo
bem-estar, mas que ao mesmo tempo
o prendia. Em última instância, tudo
aquilo não podia satisfazer os seus
desejos de plenitude. Por isso Jesus
convidou-o a soltar essas correntes,
mas ele preferiu a segurança da cela.



Os olhos começaram a encher-se de
lágrimas. O Mestre não acrescentou
mais nada: simplesmente estendeu-
lhe a mão para que se levantasse e
fosse com Ele. Não lhe explicou para
onde nem por quanto tempo. Só lhe
disse «segue-Me». Pediu-lhe que
confiasse n'Ele, que entendesse que
isso é o mais importante.

O jovem não se tinha importado que
os outros o vissem de joelhos, porque
antes só tinha olhos para Jesus. Mas
agora estava a começar a encher-se
de vergonha. Baixou a cabeça,
porque não queria assumir o que
aquele olhar amoroso lhe propunha,
e levantou-se do chão com tristeza.
Não quis dar a mão a Jesus, porque
tinha medo de que isso lhe exigisse
largar outras coisas. Olhou de lado
uma última vez para o Mestre e,
nesse último cruzar de olhares,
notou, da parte de Jesus, uma
confiança nele todavia incondicional;
ele, por seu lado, já tinha tomado



uma decisão. Deu a volta e «retirou-
se pesaroso, pois tinha muitos
bens» (Mc 10, 22).

Não quis voltar a cabeça. Se o tivesse
feito, ter-se-ia dado conta de que
Jesus o olhava até ao último instante,
até ao momento em que o caminho
virava e se perdia da sua vista. Como
acontece em muitos filmes, o
espectador conserva a esperança de
que voltará a correr, de que abraçará
Jesus, de que se dará conta de que «o
que é preciso para conseguir a
felicidade não é uma vida cómoda,
mas um coração enamorado»[4]. Mas
não, não volta.

A promessa do Senhor

Enquanto Jesus o via a ir-se embora,
os que presenciaram a cena ficaram
em silêncio. Os apóstolos, que tinham
escutado esse mesmo «segue-Me»,
perceberam com particular
intensidade a dor que transparecia



do rosto do Mestre. Então alegraram-
se de ter deixado Jesus entrar nas
suas vidas, de Lhe terem dito que
sim. E também eram testemunhos da
alegria que O embargava pela
presença contínua dos Doze e das
santas mulheres.

Finalmente, quando a figura do
jovem rico, cabisbaixo e com o passo
doloroso, se perdeu no horizonte,
Jesus suspirou e disse: «Como é difícil
para os que têm riquezas entrar no
Reino de Deus!» (Lc 18, 24). O Senhor
não tem nada contra os ricos; o seu
lamento dirige-se pelo contrário aos
que acreditam que só a abundância
de bens pode dar a autêntica
felicidade. «A verdadeira pobreza
não consiste em não ter, mas em
estar desprendido, em renunciar
voluntariamente ao domínio sobre as
coisas. Por isso há pobres que são
realmente ricos. E vice-versa»[5].



Pedro não conseguiu evitar intervir.
Certamente, os apóstolos não tinham
presenciado até esse momento um
não tão rotundo à chamada de Jesus.
De facto, tinham visto o contrário:
pessoas que Lhe tinham manifestado
o desejo de O seguir e que o Senhor
tinha convidado para permanecer na
sua casa (cf. Mc 5, 19). Por isso,
notando o contraste entre o que o
jovem tinha feito e o que eles
próprios tinham decidido, Pedro quis
saber qual era a diferença entre
dizer que sim e dizer que não: «Nós
deixámos tudo e seguimos-Te. Qual
será a nossa recompensa?» (Mt 19,
27).

Então, Jesus deu uma resposta que
moveu corações ao longo de todos os
séculos. Umas palavras que
consolaram os discípulos, que foram
o motor das loucuras de amor dos
santos. Uma promessa como a que
Javé fez a Abraão, a quem também
pediu para abandonar tudo,



inclusive o seu próprio filho: «Todo
aquele que tiver deixado casa,
irmãos ou irmãs, pai, mãe ou filhos
ou campos, por causa do meu nome,
receberá cem vez mais e terá por
herança a vida eterna» (Mt 19, 29).

A vida eterna. Precisamente o que o
jovem rico procurava. Em última
instância, é aquilo a que todos
aspiramos. Mas Jesus vai mais além:
nunca ninguém poderá ter sonhos
maiores do que os de Deus. As nossas
aspirações e anseios mais elevados
são pequenos em relação ao que o
Senhor nos quer dar. Assim como
Salomão pediu sabedoria e isso lhe
foi concedido e também tudo aquilo
a que renunciou (cf. 1Rs 3, 1-15), os
que seguem Jesus recebem tudo a
que aspiram e muito mais do que
isso. «Quem deixa entrar Cristo não
perde nada, nada – absolutamente
nada – do que torna a vida livre, bela
e grande. Não! Só com esta amizade
se abrem as portas da vida. Só com



esta amizade se abrem realmente as
grandes potencialidades da condição
humana. Só com esta amizade
experimentamos o que é belo e o que
nos liberta. (...) Abri de par em par as
portas a Cristo e encontrareis a
verdadeira vida»[6].

[1] Santo Agostinho, Confissões Livro
7, 10. 18, 27.

[2] Do Diálogo de santa Catalina de
Siena sobre a divina Providência, Cap.
167.

[3] Francisco, Mensagem, 29/06/2021.

[4] São Josemaria, Sulco, n. 795.

[5] São Josemaria, Caminho, n. 632.

[6] Bento XVI, Homilia, 24/04/2005.

Luis Miguel Bravo



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/como-num-

filme-com-o-jovem-rico-entrar-na-vida/
(19/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/como-num-filme-com-o-jovem-rico-entrar-na-vida/
https://opusdei.org/pt-pt/article/como-num-filme-com-o-jovem-rico-entrar-na-vida/
https://opusdei.org/pt-pt/article/como-num-filme-com-o-jovem-rico-entrar-na-vida/

	Como num filme: “Entrar na Vida”
	À procura de uma resposta
	A vertigem de voar
	A promessa do Senhor


