
opusdei.org

Como num filme:
“Abraçar a condição
de filhos”

A parábola do filho pródigo.
Jesus explica a força do amor
divino usando uma imagem
com um início surpreendente:
dois filhos que desprezam o pai.
Um, afastando-se dele e
quebrando todos os vínculos de
família; o outro, vivendo junto
dele, mas com o coração na
recompensa. Só quando
começarem a redescobrir a sua
verdade mais íntima, ficarão
dispostos a acolher a felicidade
que procuram.



13/04/2023

Ver os outros textos da série “Como
num filme”

Os fariseus e os escribas estavam a
murmurar entre eles. Começaram a
fazê-lo quando Jesus tinha acolhido
um publicano que queria falar com
Ele. A primeira vez que viram algo
assim devem ter pensado que, como
Jesus não era daquela zona, podia
não saber com quem se estava a
encontrar; mas quando, depois de
lho terem feito notar, foi almoçar a
casa de outro pecador público, é fácil
concluir que já não lhes ficou
nenhuma dúvida: «Este não pode ser
um profeta, por muito que digam as
pessoas». Por isso O criticavam: não
entendiam que passasse tempo com

https://opusdei.org/pt-pt/article/serie-de-textos-como-num-filme
https://opusdei.org/pt-pt/article/serie-de-textos-como-num-filme
https://opusdei.org/pt-pt/article/serie-de-textos-como-num-filme
https://opusdei.org/pt-pt/article/serie-de-textos-como-num-filme


essas pessoas. Como resposta, Jesus
contou-lhes três parábolas para
compreenderem como é realmente o
amor de Deus.

Primeiro contou a do pastor que
abandona o rebanho todo para
recuperar a sua ovelha perdida (cf.
Lc 15, 4-7). Seguidamente, a daquela
mulher que revolve e varre a casa
toda até encontrar a dracma
desaparecida (cf. Lc 15, 8-10). E, por
último, detém-se num relato mais
longo e detalhado: a história de um
pai que é rejeitado pelos filhos (cf. Lc
15, 11-32).

Uma vida que não é vida

«Um homem tinha dois filhos. O mais
novo disse ao pai: “Pai, dá-me a parte
dos bens que me cabe”. E o pai
repartiu entre eles os bens» (Lc 15,
11-12). O filho mais novo reclama
como um direito algo que ainda não
lhe pertence. Não pretende esperar



para receber o que no futuro será
seu, e exige a herança
imediatamente. Sem pôr qualquer
objeção, o pai «repartiu os bens» (Lc
15, 12), o fruto do seu trabalho. E
talvez o tenha feito porque os filhos
tinham sido o motivo dos seus
esforços, a razão pela qual tinha
criado uma riqueza suficientemente
grande para ter criados e campos em
abundância.

«Passados poucos dias, o filho mais
novo, juntando tudo o que era seu,
partiu para uma terra distante» (Lc
15, 13). «É provável que fosse
distante geograficamente, porque
deseja uma mudança, mas também
interiormente, porque quer uma
vida totalmente diversa.

Agora a sua ideia é: liberdade, fazer
tudo o que quero, ignorar estas
normas de um Deus que está
distante, não permanecer na prisão
desta disciplina da casa, fazer tudo o



que é bonito, aquilo que me agrada,
levar a vida com toda a sua beleza e
a sua plenitude»[1].

Longe de casa, durante algum tempo
talvez se sentisse “feliz” esbanjando
«a sua fortuna vivendo
dissolutamente» (Lc 15, 13).
Finalmente tinha aquilo que tinha
desejado durante muito tempo. Mas,
depois, voltou a experimentar uma
sensação de saudade e
aborrecimento como a que o tinha
levado a deixar a casa do pai, mas
desta vez muito maior. «Faz-se cada
vez mais vivo o sentimento de que
esta ainda não é a vida, ao contrário,
continuando com todas estas coisas,
a vida afasta-se cada vez mais. Tudo
se torna vazio: também agora se
repropõe a escravidão de fazer as
mesmas atividades»[2].

Aquele filho tinha posto como
fundamento de toda a sua felicidade
na área do dinheiro e dos prazeres.



Por isso, quanto lhe acabou o
património e chegou uma grande
fome àquela região, «começou a
passar necessidade» (Lc 15, 14).
Assim tão rápida foi a transição da
euforia para a amargura. Tão
desesperado estava, que foi tomar
conta de porcos e «desejava saciar-se
com as alfarrobas que eles
comiam» (Lc 15, 16). Foi nesse
momento que se deu conta de que o
seu nível de vida estava até abaixo
do daqueles animais. «Tendo entrado
em si, disse: “Quantos jornaleiros há
em casa de meu pai que têm pão em
abundância e eu aqui morro de
fome!”» (Lc 15, 17).

Como se vê, ao filho mais novo, o que
o move é o estômago. Não se detém a
pensar na afronta que fez ao pai ao
reclamar a herança antes da sua
morte. Também não considera as
consequências que o seu pecado teve
para os outros: a dor causada à
família, a indignação suscitada em



tantos conhecidos, o mau exemplo
que deu e o escândalo que
provocou… Ou para si próprio: como
chegou a estar na situação em que se
encontra, quais foram os seus
erros…. Somente se recorda do pão
que comia em casa. E provavelmente
lhe viriam à memória tantas
recordações da sua casa: momentos
da infância, o carinho do pai, as
conversas com o irmão, a satisfação
do dever cumprido depois de um dia
de trabalho... Por isso toma uma
resolução: «Levantar-me-ei, irei ter
com meu pai e dir-lhe-ei: “Pai, pequei
contra o céu e contra ti; já não sou
digno de ser chamado teu filho; trata-
me como um dos teus
jornaleiros”» (Lc 15, 18-19).

O anseio do pai

O pai não tinha voltado a ser o que
era. Desde que o filho mais novo
tinha abandonado o lar, certamente
parecia triste e magoado; quem sabe



o que lhe passaria pela cabeça e pelo
coração. É muito provável que se
perguntasse muitas vezes: «Que será
feito dele? Onde estará agora? Estará
bem?». Não o preocupava tanto a
afronta que lhe tinha feito e que
tivesse infringido um dos
mandamentos da lei: «Honrarás pai e
mãe». Devia provocar-lhe dor pensar
no dano que o seu filho se tinha
causado e estaria a sofrer, as
consequências que as ações do rapaz
teriam na sua vida. Porque, ao fim e
ao cabo, este era o verdadeiro drama
daquela situação: o mal que se estava
a fazer a si próprio.

Todos os dias subia ao terraço na
esperança de ver o filho a regressar
pelo caminho. Assim passaram os
meses até que, a certa altura, viu ao
longe uma pessoa que se aproximava
da sua propriedade. Embora, devido
à distância, parecesse impossível
perceber quem era, o pai não
duvidou: era ele. «E correndo ao seu



encontro, lançou-se-lhe ao pescoço e
cobriu-o de beijos» (Lc 15, 20).

O pai desejava este momento do mais
profundo do seu coração. Por isso foi
incapaz de se conter. Quando o filho
começa o discurso que tinha
preparado para obter o perdão do
pai – «Pai, pequei contra o céu e
contra ti» –, parece que ele nem
sequer o ouve. Não lhe interessam as
palavras calculadas. A única coisa
que deseja é festejar à grande este
momento: «Trazei depressa o vestido
mais precioso e vesti-lho, metei-lhe
um anel no dedo e as sandálias nos
pés. Trazei também o vitelo gordo e
matai-o, vamos festejar com um
banquete» (Lc 15, 22-23). Não quer
que o filho viva amargurado ao
recordar os pecados passados. Daí
que lhe ofereça uma receção
calorosa e confortável. «O pai podia
dizer: muito bem, filho, volta para
casa, volta para o trabalho, volta
para o teu quarto, instala-te e vai



trabalhar! E isso teria sido um bom
perdão. Mas não! Deus não sabe
perdoar sem festejar! E o pai festeja,
alegra-se porque o filho regressou»[3].

O filho sente-se comovido perante tal
manifestação de amor. Apesar de se
saber indigno de ser considerado e
tratado como filho, nunca tinha
deixado de reconhecer o pai como
tal. Ao começar o discurso que tinha
preparado – «já não sou digno de ser
chamado teu filho; trata-me como
um dos teus jornaleiros» –, não pode
evitar começar a chamar aquele que
tinha diante como quem realmente é:
«Pai!» Nesse momento, deu-se conta
de que, embora a fome o tivesse
levado a mexer-se, era outro o
motivo profundo que o tinha levado
a voltar para casa: o seu pai sempre
era pai, por muito que ele não fosse
digno de ser chamado filho.

Perante o abraço paterno, começa a
desfazer-se a máscara de



autossuficiência e independência que
tinha posto ao deixar o lar.
Reconhece que a felicidade de estar
junto do pai é muito mais profunda
que a que conseguiu obter de outros
prazeres. E também é mais segura,
porque nem sequer os seus pecados o
impediram de a reconquistar: «Sim,
tens razão: que profundidade, a da
tua miséria! Por ti, onde estarias
agora, até onde terias chegado?...
“Somente um Amor cheio de
misericórdia pode continuar a amar-
me”, reconhecias. – Consola-te: Ele
não te negará nem o seu Amor nem a
sua Misericórdia, se O procurares»[4].

Com o coração na
recompensa

Alheio a este encontro, o filho mais
velho passou, como sempre, o dia no
campo. Desde que o irmão mais novo
tinha ido embora, teve de trabalhar
mais e assumir para si mais
responsabilidades do que costumava



ter. Os dias passam entre os
trabalhos na quinta e as
responsabilidades da casa. Muitas
vezes, especialmente quando os dias
são mais intensos e absorventes, não
pode evitar que a imaginação voe
para onde quer que esteja o seu
irmão mais novo.

Talvez já tenha decidido há tempo
esquecê-lo e é possível que até se
aborreça quando o pai faz a mínima
alusão a esse filho, reprovando-lhe
que se atreva a continuar a recordar
semelhante ingrato. Vê a tristeza nos
olhos do pai, mas não está disposto a
dedicar nem um segundo a quem,
segundo ele, é a fonte dos desgostos
em casa. Quem sabe se, apesar dos
seus esforços para não pensar nele,
muitas vezes não estará a imaginar
como seria a sua vida se tivesse
tomado a decisão de partir. Por
vezes, sente-se culpado por desejar
abandonar a casa paterna porque
não devia fazê-lo: tem de cumprir as



expectativas que agora recaem só
sobre ele, o único filho. Podemos
imaginar que andava imerso nesses
pensamentos ao regressar a casa
quando, ao aproximar-se, ouviu a
música e o canto. Ficou surpreendido
e chamou um dos criados para
averiguar o se passava. «Teu irmão
voltou e teu pai mandou matar o
vitelo gordo, porque o recuperou
com saúde» (Lc 15, 27).

Não acreditou no que estava a
acontecer. Como podia voltar aquele
que tinha causado tanta dor à
família? E ainda por cima fazem-lhe
uma festa! Recusava-se a participar
em semelhante loucura. E quando o
pai tentou convencê-lo a entrar, o
filho indignou-se: «Há tantos anos
que te sirvo e nunca transgredi
nenhuma ordem tua» (Lc 15, 29).
Tudo o que durante muito tempo
tinha calado irrompeu da sua alma.
Não pode chamar pai àquele homem
porque não o reconhece como tal.



Ele, que sempre obedeceu para poder
ser digno de ser chamado filho de
seu pai, para poder viver na fazenda
familiar como filho do dono, não
recebeu nada em troca da sua
obediência: «Nunca me deste nem
um cabrito para me banquetear com
os meus amigos» (Lc 15, 29).

O filho mais velho vivia numa lógica
diferente da do pai. Tinha-se portado
bem e, portanto, merecia um prémio;
pelo contrário, o irmão, que tinha
agido mal – «devorou os teus bens
com meretrizes» (Lc 15, 30) –,
merecia um castigo, e não uma festa.
No fundo, o seu coração não
desfrutava do lar paterno: a sua
única esperança estava posta na
recompensa que iria obter. Por
pensar em si próprio, nem sequer foi
capaz de dar valor ao
arrependimento profundo que
estava na atitude do irmão.



A liberdade da casa

O pai ouve com crescente tristeza os
amargos protestos do filho mais
velho. Presta atenção a cada uma das
suas recriminações. Dói-lhe que o
seu amado filho entenda a sua
relação com ele só em termos legais
de estrita obediência e retribuição;
que não veja o tempo passado em
casa como fonte de alegria. Este
«pode ser também o nosso problema,
o nosso problema, entre nós e com
Deus: perder de vista que Ele é Pai e
viver uma religião distante, feita de
proibições e deveres»[5].

De qualquer modo, o pai decide não
recriminar a sua perspetiva, nem
criticar a sua visão legalista. Também
não desvaloriza a sua dedicação e
entrega, a sua fidelidade inegável e
constante. Não lhe diz: «Não
esperava menos de ti», nem «É o que
tinhas que fazer». Pelo contrário, o
que lhe propõe é um modo novo de



ver a sua presença na casa paterna e
de entender o que realmente vale a
pena: «Filho, tu estás sempre comigo,
e tudo o que é meu é teu» (Lc 15, 31).
Viver com liberdade na casa do pai,
desfrutar da sua condição de filho é
muito mais do que qualquer vitelo
gordo.

«Não é emancipando-nos da casa do
Pai que somos livres, mas abraçando
a nossa condição de filhos»[6]. O filho
mais velho, ao desejar a vida do
irmão e menosprezar a sua própria
fidelidade, desconhece a sua verdade
mais íntima[7]. Encontra-se,
definitivamente, em conflito consigo
próprio. «Por isso, como é libertador
saber que Deus nos ama; como é
libertador o perdão de Deus, que nos
permite voltar para nós mesmos e
para a nossa verdadeira casa. Enfim,
ao perdoarmos aos outros,
experimentamos também essa
libertação»[8].



* * *

Jesus conclui abruptamente a
parábola. Os fariseus e os escribas
olham-n’O intrigados, curiosos por
saber como terminará esta história.
Muitos aperceberam-se das
coincidências entre as três parábolas:
enquanto a ovelha e o filho mais
novo se perdem longe do rebanho e
do lar, a dracma e o filho mais velho,
mesmo estando em casa, também
estão perdidos. E Deus atua como o
pastor, como a mulher, como o pai.

Alguns ouvintes percebem por que
razão o Senhor não conta as reações
dos filhos. Que fez o filho mais novo
quando se viu vencido pela bondade
do Pai? O filho mais velho teria
entrada na festa ou afastado de casa?
Os publicanos e pecadores já tinham
respondido. Agora toca aos fariseus e
escribas aceitar ou recusar o convite
de Jesus.



[1] Bento XVI, Homilia, 18/03/2007.

[2] Ibid.

[3] Francisco, Angelus, 27/03/2022.

[4] São Josemaria, Forja, n. 897.

[5] Francisco, Angelus, 27/03/2022.

[6] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
09/01/2018.

[7] cf. São Josemaria, Amigos de Deus,
n. 26.

[8] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
09/01/2018.

Jaime Moya

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

https://opusdei.org/pt-pt/article/como-num-filme-abracar-a-condicao-de-filhos/


opusdei.org/pt-pt/article/como-num-
filme-abracar-a-condicao-de-filhos/

(20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/como-num-filme-abracar-a-condicao-de-filhos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/como-num-filme-abracar-a-condicao-de-filhos/

	Como num filme: “Abraçar a condição de filhos”
	Uma vida que não é vida
	O anseio do pai
	Com o coração na recompensa
	A liberdade da casa


