
opusdei.org

Como num filme: “A
felicidade que nada
pode tirar”

As bem-aventuranças: Deus não
só quer que tenhamos um final
feliz, mas também quer que
sejamos felizes no caminho.
Com a Sua graça, podemos
abraçar um estilo de vida que
está enraizado na presença de
Cristo em nós.

11/03/2021

Ver os outros textos da série “Como
num filme”

https://opusdei.org/pt-pt/article/serie-de-textos-como-num-filme
https://opusdei.org/pt-pt/article/serie-de-textos-como-num-filme
https://opusdei.org/pt-pt/article/serie-de-textos-como-num-filme
https://opusdei.org/pt-pt/article/serie-de-textos-como-num-filme


Todos nós gostamos de que os filmes
tenham um final feliz. Que o
protagonista, após intermináveis
aventuras e dificuldades, consiga
aquilo por que tanto trabalhou. E o
espetador, que testemunhou as suas
vicissitudes, participa na sua alegria.

Deus não tem apenas um final feliz
em mente para nós: Ele quer que
sejamos felizes ao longo de todo o
caminho. O Senhor quer que nós,
com a Sua graça, abracemos um
estilo de vida que se concentre no
que é verdadeiramente importante: a
presença de Cristo em cada um de
nós. Isto é precisamente o que Jesus
nos convidou a valorizar no Sermão
da Montanha (cf. Mt 5, 1-12).



Uns espetadores
boquiabertos

Jesus sentou-se na encosta de uma
montanha, onde podia ser visto mais
facilmente por todos os que O
seguiam. Tinha-se espalhado a
notícia de que um jovem estava a
remover os corações, e muitos não
queriam perder a ocasião. Alguns
tiveram a sorte de se aproximarem a
poucos metros d'Ele. Outros, por
outro lado, tiveram de se contentar
com vê-l'O de longe. Todos ficaram à
espera de ouvir as primeiras
palavras da boca do Mestre. «Não vos
comove contemplar Jesus, sempre
rodeado pelo povo, que se
precipitava para Lhe tocar na roupa,
que O seguia, oprimindo-o
incessantemente, a ponto de não Lhe
dar sequer tempo para comer?»[1].

Consciente de toda esta atenção, o
Senhor começou a falar: "Bem-
aventurados os pobres em espírito,



porque deles é o reino dos céus. Bem-
aventurados os que choram, porque
serão consolados. Bem-aventurados
os mansos, porque herdarão a terra".
E assim continuou a referir-Se aos
que têm fome e sede de justiça, aos
misericordiosos, aos puros de
coração, aos perseguidos....

O olhar de surpresa nos rostos de
todos os presentes deve ter sido algo
digno de se ver. Habituados a
compreender a prosperidade
humana como um sinal do amor de
Deus, ficaram perplexos com a
afirmação de que aqueles que sofrem
a pobreza ou a injustiça deveriam ser
considerados abençoados. Os
esquemas com que tinham julgado o
que estava a acontecer nas suas
próprias vidas são quebrados, e em
vez disso veem abrir-se perante os
seus olhos um panorama que não
podiam ter imaginado e que ainda
não compreendem.



Mas... os contemporâneos de Jesus
são os únicos que veem os seus
princípios de valorização do que
deveria ser desejável alterado?
Podemos não identificar a
prosperidade com o favor de Deus,
mas alguma dessa mentalidade ainda
sobrevive. Quando algo corre mal,
podemos pensar que Deus nos
abandonou, ou talvez em alguns
casos cheguemos mesmo a concluir
que envia um certo castigo a alguém.
Ou talvez nos sintamos contentes
com Deus, porque as coisas nos estão
a correr bem. À medida que lemos as
bem-aventuranças, podemos fazer
nossa a surpresa dos ouvintes e ficar
surpreendidos com o que Jesus nos
diz. «Por detrás das grandes
questões, Deus quer abrir-nos um
panorama de grandeza e beleza, que
talvez esteja escondido dos nossos
olhos. Precisamos de confiar n'Ele e
dar um passo ao Seu encontro, e
largar o medo de pensar que, se o
fizermos, perderemos muitas coisas



boas na vida. A capacidade que Ele
tem para nos surpreender é muito
maior do que qualquer uma das
nossas expetativas»[2].

Preparação para o eterno

O Senhor conhece bem a novidade
do que está a dizer. Sabe que as Suas
declarações abalarão profundamente
os alicerces daqueles que O seguem e
até escandalizarão alguns. Mas quer
fazê-los – e a nós – pensar. «Eu
gostaria de compreender o que diz o
Evangelho! E parece-me que muitas
vezes, em vez de longos caminhos de
aproximação, seria melhor dizer (...):
não gostamos deste Evangelho,
somos contrários ao que diz o
Senhor! Mas que significa isto? Se
digo sinceramente que à primeira
vista não concordo, já temos a
atenção: vê-se que eu gostaria, como
homem de hoje, de compreender o
que diz o Senhor. Assim podemos
entrar, sem longos circuitos, no vivo



da Palavra»[3]. Se quisermos
aprofundar a nossa compreensão do
que o Senhor nos quer dizer,
devemos questionar as nossas vidas
à luz da Sua mensagem e deixar-nos
surpreender.

Jesus vê os rostos espantados, ouve
os murmúrios daqueles que se
perguntam se o que acabam de ouvir
pode ser verdade... Certamente, as
Suas palavras soam muito belas, mas
talvez pareçam excessivamente
idealistas. Poderíamos pensar: como
pode a pobreza, a calúnia ou a
perseguição ser desejável? O que está
a dizer não é para mim, será antes
para pessoas especiais, mas não para
mim. Esta é uma simples declaração
de ideais nobres, mas com pouca
aplicação prática. O Senhor
experimenta mais uma vez a nossa
relutância em apontar alto e receber
o grandioso, a tendência para reduzir
tudo ao meramente prático e
controlável.



As bem-aventuranças podem
iluminar a vida de cada cristão,
porque são um reflexo do caminhar
terreno do Senhor. Ele quer viver em
nós, inspirar todas as nossas ações,
quer que sejamos "outro Cristo". Para
compreender e aceitar isto,
precisamos de confiar em Jesus
Cristo.

Naturalmente, o que o Senhor está a
dizer é uma novidade. Aqueles que o
ouvem reparam que Ele não é como
os fariseus, que apenas ditam o que é
permitido fazer no sábado ou
noutras circunstâncias. O que estão a
ouvir é todo um programa sobre uma
nova vida, sobre a felicidade; um
programa surpreendente, que parece
contradizer todas as ideias anteriores
sobre o que nos pode dar felicidade.

Talvez, meditando sobre isto mais
tarde, os apóstolos e outros
discípulos do Senhor tenham
começado a perceber que as palavras



de Jesus revelavam uma ideia mais
profunda de felicidade do que
tinham tido até então. Com as Suas
afirmações paradoxais, Jesus
propunha-lhes uma felicidade contra
a qual nada podem a pobreza, a
injustiça, a perseguição... Uma
felicidade que não depende do poder
ou das honras. Quem não desejaria
uma felicidade assim?

Nós, como eles, temos a experiência
de que algumas destas coisas
(carências, dores, calúnias,
injustiças) nos fazem sentir mal,
talvez até tendam a tirar-nos o nosso
desejo de sermos bons; e outras
(mansidão, paz, misericórdia,
limpeza do coração), embora
atraentes, podem parecer exigir um
esforço considerável, o que nos
assusta. Mas não nos escapa que o
poder, o domínio sobre os outros, os
prazeres, as riquezas ou as honras
dão uma satisfação muito fugaz e
sempre insuficiente: se



confundíssemos a satisfação
imediata que trazem com a
felicidade, acabaríamos por nos
encontrar bastante vazios, mesmo
que conseguíssemos atingir os nossos
objetivos.

Evidentemente, a proposta de Jesus
não é que acumulemos tanto
sofrimento quanto possível nesta
terra, como se a dor em si mesma
fosse um passaporte para a alegria
mais tarde no céu. Ele também quer
que sejamos felizes aqui na Terra.
Simplesmente deseja que não
esperemos a felicidade do efémero,
do que passa, mas que nos
preparemos para a encontrar no que
é verdadeiramente sólido, no que é
eterno, na única coisa capaz de
satisfazer a sede de infinito em nós.
Em suma, convida-nos a fomentar a
atitude de quem confia n'Ele, de
quem vive com a convicção de que é
muito mais valioso estar com Deus
do que experimentar certas



satisfações fugazes. Deseja, em
última análise, que aqui em baixo
aprendamos a viver pelo que, pela
Sua misericórdia, esperamos
desfrutar por toda a eternidade. Se,
com a graça de Deus, somos capazes
de ver o Seu amor em todas as
situações: na pobreza e na riqueza,
na honra e na calúnia, na saúde e na
doença, na paz e na perseguição,
estamos a preparar-nos para o céu
(cf. Fl. 4, 11-13).

«A alegria não é a emoção de um
momento: é outra coisa! A
verdadeira alegria não vem das
coisas, do ter, não! Nasce do
encontro, da relação com os demais,
nasce do sentir-se aceite,
compreendido, amado e do aceitar,
do compreender e do amar: e isto
não pelo interesse de um momento,
mas porque o outro, a outra é uma
pessoa»[4].



A felicidade indestrutível

Estes ensinamentos ficaram muito
gravados nos apóstolos e discípulos
mais próximos. É por isso que, anos
mais tarde, inspirados pelo Espírito
Santo, os registaram nos Evangelhos.
Também eles ficariam surpreendidos
ao ouvi-los, mas mesmo assim
tinham confiança – talvez ainda
incipiente – em Jesus Cristo; uma
confiança que se iria desenvolver
mais tarde. Quando temos essa
atitude, quando acreditamos
verdadeiramente que Deus quer que
sejamos felizes e sabe o que nos
ajudará a ser felizes, deixamos de
considerar estes conselhos
incompreensíveis, ou
surpreendentes, ou difíceis. Pelo
contrário, pedimos ajuda ao Senhor
para compreender melhor o que
significam e o que me sugerem para
a minha vida hoje.



«Bem-aventurados os pobres em
espírito, porque deles é o reino dos
céus». O Senhor sabe como é fácil
deixar-se levar pela impressão de
que quanto mais se tem, mais feliz se
é. Ele sabe que precisamos de bens
materiais, mas quer que a nossa
felicidade não dependa disso. Quer
que nos distanciemos das coisas,
para que elas não nos distraiam do
que é importante: a presença de
Deus e do Seu amor nas nossas vidas.

Também quando diz: «Bem-
aventurados os puros de coração,
porque verão a Deus», convida-nos a
identificar o nosso olhar com o Seu e
a formar uma interioridade que nos
ajude a dirigir os nossos
pensamentos e afetos para o Senhor.
Se, por outro lado, pensássemos
nesta purificação como um fardo,
limitar-nos-íamos a combater
tentações e impulsos desordenados;
mas tal luta acaba por nos fazer
sofrer. É por isso que o conselho do



Senhor nos ilumina: deixa-O
transformar o teu olhar! Aponta para
o mais alto, para o grandioso, porque
aí descobrirás uma felicidade mais
sólida e duradoura.

«Bem-aventurados os que têm fome e
sede de justiça, porque serão
saciados». Jesus exorta-nos a desejar
a santidade, mas também a
aproveitar as ocasiões em que a
justiça parece faltar, para nos
apoiarmos em Deus e não na
segurança de que as coisas sejam
como deveriam ser.

À primeira vista, pode parecer que a
fome de justiça tem pouco a ver com
a vida da maioria dos ouvintes, ou
com a nossa própria vida, que pode
não sofrer grandes injustiças. Mas
talvez possamos pensar que Jesus
também se está a referir aqui a essas
injustiças quotidianas. A todas
aquelas coisas que, quando
acontecem, nos fazem pensar: isto



não devia ser assim. O mau tempo
que arruína um plano que
esperávamos, uma dor de cabeça,
uma avaria inoportuna, uma
mudança de planos, uma correção
que recebemos numa altura que nos
parece menos favorável, um trabalho
que temos de enfrentar devido à
negligência de um colega, a atitude
de alguém que não parece levar-nos
em conta... Esta fome de justiça, esta
experiência de que a vida não nos
trata como julgamos merecer, é uma
oportunidade para nos ancorarmos
no que é realmente importante.
Claro que os reveses nos afetarão
sempre, mas se confiarmos neste
ensinamento de Jesus Cristo, chegará
o momento em que não terão forças
para nos tirar a alegria, porque
teremos aprendido a centrar-nos
n'Ele e a compreender que estas
dificuldades não nos roubam
necessariamente os dons mais
importantes que temos; teremos



aprendido a viver no amor de Deus,
que nunca nos faltará.

A surpresa dos ouvintes – a nossa –
transforma-se então em alegria e no
desejo de aproveitar cada
circunstância para permanecer cada
vez mais no amor de Deus e vê-l'O no
que a vida nos oferece: «O homem foi
criado para a felicidade. A vossa sede
de felicidade é, portanto, legítima.
Cristo tem a resposta para o vosso
desejo. Mas pede-vos que confieis
n'Ele»[5].

[1] São Josemaria, Carta 6 de maio de
1945, n. 42.

[2] Fernando Ocáriz, Deixar-se
surpreender por um bom Pai ,
publicado no Observador de
29/01/2019.

https://opusdei.org/pt-pt/article/deixar-se-surpreender-por-um-bom-pai/
https://opusdei.org/pt-pt/article/deixar-se-surpreender-por-um-bom-pai/


[3] Bento XVI, Colóquio com
sacerdotes da diocese de Roma,
26/02/2009.

[4] Francisco, Discurso, 06/07/2013.

[5] São João Paulo II, Discurso,
25/07/2002.

Julio Diéguez

Photo: Francisco T. Santos
(Unsplash)

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/como-num-

filme-a-felicidade-que-nada-pode-tirar/
(20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/como-num-filme-a-felicidade-que-nada-pode-tirar/
https://opusdei.org/pt-pt/article/como-num-filme-a-felicidade-que-nada-pode-tirar/
https://opusdei.org/pt-pt/article/como-num-filme-a-felicidade-que-nada-pode-tirar/

	Como num filme: “A felicidade que nada pode tirar”
	Uns espetadores boquiabertos
	Preparação para o eterno
	A felicidade indestrutível


