
opusdei.org

Como num filme: “A
experiência do
deserto”

A vida de Jesus não esteve livre
de dificuldades. Antes de
começar o seu ministério
público, passou quarenta dias
de jejum e de penitência no
deserto, onde sofreu as
tentações do demónio. Aquela
experiência pode mostrar-nos
um caminho para ver as
dificuldades como
oportunidades para
amadurecer a nossa vocação
cristã.



16/02/2024

Ver os outros textos da série “Como
num filme”

O enredo de um bom filme costuma
ter momentos de conflito. Se o
protagonista não tivesse de enfrentar
problemas seria talvez uma história
monótona e previsível. Pelo
contrário, são essas mudanças que
tornam um filme emocionante. O
espectador observa então como o
ator vai atravessando os diferentes
contratempos até alcançar o que
tanto desejava. E ao acabar esse
processo, que teve os seus altos e
baixos, muitas vezes sentir-se-á
transformado: a personagem que
começou o filme será diferente do
final.

https://opusdei.org/pt-pt/article/serie-de-textos-como-num-filme
https://opusdei.org/pt-pt/article/serie-de-textos-como-num-filme
https://opusdei.org/pt-pt/article/serie-de-textos-como-num-filme
https://opusdei.org/pt-pt/article/serie-de-textos-como-num-filme


Na história de qualquer pessoa
também acontecem essas situações
de conflito. Não existem biografias
sem momentos de dor, de dúvida ou
de cansaço. Assim, juntamente com
os momentos bons, essas
circunstâncias de conflito também
nos permitem crescer nos ideais que
inspiram a nossa vida. O próprio
Jesus quis abraçar uma experiência
semelhante: passou quarenta dias de
fome e de sede no deserto, onde
sofreu as tentações do demónio (cf.
Mt 4, 1-11).

Escolher quem queremos ser

Depois de Cristo receber nas águas
do Jordão uma manifestação do
Paráclito e do amor do seu Pai, é
conduzido por esse mesmo Espírito
para o deserto «para ser tentado pelo
diabo» (Mt 4, 1). Em vez de acolher o
êxito fácil diante da multidão do
Jordão, preferiu preparar a sua vida
pública com o sabor agridoce do



abandono e da prova. «Também
Jesus foi tentado pelo diabo, e
acompanha-nos a cada um de nós,
nas nossas tentações. O deserto
simboliza a luta contra as seduções
do mal, a fim de aprender a escolher
a verdadeira liberdade. De facto,
Jesus vive a experiência do deserto
pouco antes de começar a sua missão
pública. É precisamente através
dessa luta espiritual que ele afirma
decididamente o tipo de Messias que
pretende ser»[1].

Mediante as tentações que se possam
apresentar no dia a dia, também nós
podemos afirmar com decisão quem
queremos ser. Se Deus as permite é
precisamente para que possamos
descobrir a nossa verdade e purificar
o nosso amor, de maneira que os
nossos desejos se encaminhem para
ele. «A guerra do cristão é incessante,
porque na vida interior dá-se um
perpétuo começar e recomeçar, que
impede que, com orgulho, nos



pensemos já perfeitos. É inevitável
que haja muitas dificuldades no
nosso caminho; se não
encontrássemos obstáculos, não
seríamos criaturas de carne e osso.
Havemos de ter sempre paixões que
nos puxem para baixo e sempre
precisaremos de nos defender desses
delírios mais ou menos
veementes»[2].

O Senhor não nos deixa sós. Ao
mesmo tempo que experimentamos
a tentação, contamos com a mão
estendida de Jesus para continuar.
Através dessas provas, podemos
compreender melhor quem
queremos ser e escolher livremente
os ideais que nos movem. Cristo
compreende-nos melhor do que
ninguém quando sentimos esse
dilema entre aquilo que queremos ser
e o aparente bem que a prova põe ao
nosso alcance. A forma como Ele
viveu a experiência do deserto
poderá ajudar-nos a ver as tentações



com maior realismo: não é cedendo
ou dialogando com elas que
encontraremos a paz, mas abraçando
com decisão o amor que inspira a
nossa vida.

Escutar a fome

Como verdadeiro homem, depois de
ter passado quarenta dias de estrito
jejum e profunda oração, Jesus sente
fome. Não se trata de um apetite
pontual, nem de uma mera
necessidade humana: é uma fome
pela sobrevivência. O Senhor
encontra-se no limite das suas forças
humanas. Podemos imaginá-lo
extenuado, com o olhar percorrendo
a árida e infinita paisagem, até que
se detém numas pequenas rochas
distantes. E a imaginação, que
transforma sempre a necessidade em
sonhos, talvez o levasse pelos
caminhos das suas profundas
lembranças, quando comia os pratos
simples mas saborosos que com



tanto carinho lhe preparava a sua
mãe. É precisamente numa situação
como essa que apareceu em cena o
tentador: «Se Tu és o Filho de Deus,
ordena que estas pedras se
convertam em pães» (Mt 4, 3).

Adão e Eva cederam perante outra
insinuação do demónio quando se
deixaram seduzir pela beleza do
fruto da árvore, em vez da
comunhão com Deus (cf. Gn 3, 1-6).
Também o povo de Israel caiu em
desespero no deserto perante a falta
de alimento, enquanto recordavam
com nostalgia os legumes que
comiam sendo escravos no Egito (cf.
Nm 11, 5). Trata-se de uma prova
que, no final de contas, faz meditar
sobre a hierarquia do nosso coração
e a perguntar-se sobre aquilo que
conta de verdade na vida. «Superar
as tentações de submeter Deus a nós
mesmos e aos nossos interesses, ou
de o pôr num canto, e converter-se à
justa ordem de prioridades, reservar



a Deus o primeiro lugar, é um
caminho que cada cristão deve
percorrer sempre de novo»[3].

Quando a necessidade parece
rebelar-se no seu interior e
reivindicar os seus próprios direitos,
Jesus mostra a verdadeira fonte da
sua paz, aquilo que sabe que o faz
feliz: «Nem só de pão vive o homem,
mas de toda a palavra que sai da
boca de Deus» (Mt 4, 4). Cristo não
nega que tenha fome. Mas não quer
satisfazê-la com qualquer alimento,
mas com aquilo que o sacia
profundamente: ser fiel à chamada a
redimir todos os homens. «O meu
alimento é fazer a vontade daquele
que me enviou e consumar a sua
obra» (Jo 4, 34), dirá noutra ocasião
aos discípulos.

O Senhor revela que, quando aparece
a tentação, o primeiro passo é
reconhecê-la como tal. Atuar como se
nada se passasse, fingindo que na



realidade não temos fome, pode
provocar uma tensão latente que
pouco a pouco vai fazendo desejar e
olhar com interesse aquilo que no
princípio se rejeitava. Por isso Deus
convida-nos a ouvir a fome que tem
o nosso coração, para não o encher
com os primeiros pedregulhos que
encontremos. Através da experiência
da nossa necessidade, podemos
compreender uma mensagem.
Damo-nos conta de que o Senhor não
quer que saciemos essa fome com o
fruto de uma árvore ou os legumes
do Egito, pois poderiam apenas
anestesiá-la. A sua proposta perante
essa necessidade, pelo contrário, é
que enchamos o coração daquilo que
é realmente importante na nossa
vida: o amor a Deus e aos outros.

Abraçar a vontade divina

O demónio não se dá por vencido.
Jesus Cristo permite que ele O tente
ainda com mais força, para que



experimentemos de forma mais
gráfica a sua identificação com a
vontade do Seu Pai e a Sua profunda
proximidade com o homem pecador.
O tentador conduz Jesus ao pináculo
do templo. O vento deveria atingir o
seu rosto despido e fatigado; os pés
mal sustentavam o peso do seu corpo
trémulo pelo cansaço. Os seus olhos,
que dentro de uns meses chorariam
amargamente pelos habitantes da
Cidade Santa, atravessariam com o
seu amor cada um dos telhados e
percorreriam cada uma das suas
ruelas. Não seria esse um bom
momento para revelar com toda a
nitidez a sua verdadeira identidade?
A voz estridente do demónio quebra
rapidamente o denso silêncio da
altura. «Se Tu és o Filho de Deus,
lança-te daqui abaixo, pois está
escrito: “Dará a teu respeito ordens
aos seus anjos; eles suster-te-ão nas
suas mãos para que os teus pés não
se firam nalguma pedra”» (Mt 4, 5).



Perante uma distorcida insinuação
da serpente, Adão e Eva suspeitaram
de Deus. Porque é que não quer que
comamos desta árvore? Durante os
quarenta anos no deserto, também
os israelitas desconfiaram da
liberdade que o Senhor lhes tinha
oferecido. Não era melhor o nosso
passado como escravos do que esta
liberdade cheia de sofrimentos? Em
cada tentação vislumbrava-se a
possibilidade da ausência de Deus,
da sua impotência ou da sua
distância. Talvez nos lembremos
como uma companhia do passado,
que durante um tempo esteve
próxima mas que já não é real. Por
vezes é fácil reconhecer o Senhor
quando as coisas correm bem,
desfrutando das maravilhas do Éden
ou contemplando os prodígios que
realizou para libertar Israel da
escravidão. Mas quando surgem os
conflitos, parece que esses sinais se
desvaneceram: desejamos então uma
manifestação extraordinária, mais



clara, da proximidade de Deus.
Podemos pensar então que, se não
nos salva imediatamente, na
realidade não é tão bom Pai como
imaginávamos.

Jesus voltaria a experimentar uma
tentação semelhante pouco antes de
morrer, quando um dos ladrões lhe
disse: «Não és tu o Messias? Salva-te
a ti mesmo e a nós também» (Lc 23,
39). Trata-se de um raciocínio que
segue uma lógica avassaladora: se
realmente podes tudo, liberta-te
desta situação e salva-nos. Pelo
contrário, a atitude do outro ladrão é
diferente: «Quanto a nós, fez-se
justiça, pois recebemos o castigo que
as nossas ações mereciam» (Lc 23,
40). Não se revolta perante o destino
que o espera, mas aceita a sua
condição. Por isso, não suplica ao
Senhor que mude a realidade nem
que solucione agora mesmo todos os
seus problemas, mas reconhece a sua
realeza e pede-lhe que não se



esqueça dele: «Lembra-te de mim,
quando estiveres no teu Reino» (Lc
23, 42). A sua oração não foi uma
exigência – demonstra-me que és o
Salvador –, mas um ato de abandono
nas mãos do Messias – «Tu o queres,
Senhor?… Eu também o quero!»[4].

«Também está escrito: “Não tentarás
o Senhor, teu Deus”» (Mt 4, 7). Cristo
rejeitou a segunda tentação no
deserto – e também a que lhe
dirigiram na cruz – abraçando ainda
com mais força a vontade do seu Pai:
aceita que a salvação se faça como
ele quer. Não quis pô-lo à prova nem
procurar atalhos que aliviassem a
sua dor, pois sabia que Ele só
procurava o seu bem, apesar de às
vezes lhe ser difícil descobri-lo.
«Quando realmente te abandonares
no Senhor, aprenderás a contentar-te
com o que suceder, e a não perder a
serenidade, se as tarefas – apesar de
teres posto todo o teu empenho e
empregado os meios convenientes –



não saem a teu gosto… Porque terão
“saído” como convém a Deus que
saiam»[5].

Libertar-se dos ídolos

Há uma última prova que espera
Jesus. O demónio, astuto e
perseverante, conduziu-o a um
monte altíssimo onde se podem
avistar os numerosos reinos do
mundo, toda a glória e o poder dos
homens. Por acaso não era o Rei do
universo? Não tinha vindo para
juntar todos os povos e nações no
reino dos filhos de Deus? Bastaria
um só gesto para que o tentador o
ajudasse a cumprir definitivamente a
sua missão. «Tudo isto te darei, si,
prostrado, me adorares» (Mt 4, 9).
Mas os joelhos de Jesus não se
dobram.

Adão e Eva, ao desconfiarem de
Deus, preferiram afirmar-se a eles
próprios como deuses. Também os



israelitas, no seu deambular pelo
deserto, decidiram por vezes
construir as suas próprias
divindades, à medida das suas
ilusões e reflexo dos seus próprios
rostos. Cada vez que o homem
desconfia de seu Pai, acaba por
adorar-se a si mesmo. E, em vez de
colocar a sua esperança no
misterioso, mas eterno poder divino,
decide contentar-se com a sua
própria glória passageira, apesar de
ser pequena e se desvanecer com
facilidade. Talvez o demónio não nos
ofereça hoje «todos os reinos do
mundo» (Mt 4, 8), mas sim pequenos
reinos que talvez desejemos
secretamente no nosso coração, e nos
convença de que isso nos fará
suficientemente felizes para
continuar a caminhar. Divinizamos
assim realidades que não são Deus,
mas «cadeias que escravizam».

O Senhor criou-nos para que os
nossos anseios se dirijam para ele.



Estamos feitos para partilhar a sua
natureza divina – como pretendiam
Adão e Eva – e para ser felizes – como
procuravam os israelitas no deserto
–. E isto implica aprender a libertar-
se dos ídolos que desvirtuam o
caminho para a plenitude. «O
dinamismo do desejo está sempre
aberto à redenção. Também quando
ele se adentra por caminhos
desviados, quando persegue paraísos
artificiais e parece perder a
capacidade de ansiar o bem
verdadeiro. Também no abismo do
pecado não se apaga no homem
aquela centelha que lhe permite
reconhecer o verdadeiro bem,
saboreá-lo, e assim iniciar um
percurso de subida, no qual Deus,
com o dom da sua graça, nunca deixa
faltar a sua ajuda. De resto, todos
temos necessidade de percorrer um
caminho de purificação e de cura do
desejo. Somos peregrinos para a
pátria celeste, rumo àquele bem
pleno, eterno, que nada jamais nos



poderá extirpar. Por conseguinte,
não se trata de sufocar o desejo que
encontra no coração do homem, mas
de o libertar, para que possa
alcançar a sua verdadeira altura»[6].

A soberba insinua que não
necessitamos do Senhor. Mas Jesus
não se deixa enganar pela miragem
que lhe apresenta o demónio. Sabe
que fora de Jerusalém, no Calvário,
se abrirão definitivamente as portas
do paraíso. Na Cruz ensinar-nos-á em
que consiste a verdadeira felicidade:
dar a vida por amor. «Vai-te, Satanás,
pois está escrito: “Ao Senhor, teu
Deus, adorarás e só a Ele prestarás
culto”» (Mt 4, 10).

* * *

São Mateus termina o relato das
tentações afirmando que o diabo se
foi embora e vieram os anjos para
servir Jesus (cf. Mt 4, 11). Às vezes, as
forças do demónio parecem
invencíveis. As tensões a que



submete podem parecer nunca
acabar. Isto é precisamente o que ele
procura: roubar-nos a esperança e
fazer-nos acreditar que a única saída
possível é ceder ao que ele propõe.
Ao contrário, a maneira como Jesus
vive as tentações mostra-nos que
essa abordagem está errada e que a
vitória é possível. Finalmente, «o
diabo é o grande mentiroso, o pai da
mentira. Sabe falar bem, é capaz até
de cantar para nos enganar. É um
derrotado, mas move-se como um
vencedor. A sua luz é fulgurante,
como o fogo de artifício, mas não é
duradoura, depois esmorece. Ao
contrário, a luz do Senhor é suave,
mas permanente»[7].

Cristo pode ajudar-nos a aceitar as
tentações com serenidade e a vencer
o medo em momentos de dúvida e
debilidade, pois sabe que nenhuma
ação do demónio será superior às
forças humanas assistidas pela graça
(cf. 1Cor 10, 13). Jesus não dialoga em



nenhum momento com o tentador,
imaginando o que ocorreria se
aceitasse alguma das suas propostas.
Pelo contrário, corta com decisão,
tomando uma resolução firme. É
assim que responde aos convites do
demónio: escolhendo o bem que lhe
pretende esconder. Não se quer
alimentar de pão, mas da palavra
divina. Não quer pôr Deus à prova,
mas confia n’Ele. Não quer os reinos
do mundo, mas servir somente ao
seu Pai.

Desta maneira, o Evangelho mostra-
nos o Senhor como «o novo Adão que
Se mantém fiel ali naquilo em que o
primeiro sucumbiu à tentação. Jesus
cumpre perfeitamente a vocação de
Israel: contrariamente aos que
outrora, durante quarenta anos,
provocaram a Deus no deserto (cf. Sl
95, 10). Cristo revela-se o Servo de
Deus totalmente obediente à vontade
divina»[8]. A vitória do Senhor sobre o
tentador redunda também em nosso



benefício: «Porque não temos um
sumo sacerdote que não se possa
compadecer das nossas debilidades,
mas que, de maneira semelhante a
nós, foi provado em tudo, exceto no
pecado» (Heb 4, 15). Cristo «não só
conhece enquanto Deus a debilidade
da nossa natureza, mas também
enquanto homem experimentou os
nossos sofrimentos, apesar de estar
isento de pecado. Por conhecer bem
a nossa debilidade, pode conceder-
nos a ajuda que necessitamos, e ao
julgar-nos ditará a sua sentença
tendo em conta essa debilidade»[9].

Depois deste episódio, Jesus
começará a sua vida pública.
Naqueles quarenta dias no deserto
quis fortalecer o seu espírito para a
sua missão redentora, que ia ser dura
e exigente. Também os desertos que
pudermos atravessar na nossa vida –
tentações, crises, contrariedades –
podem servir-nos de impulso para
amadurecer a nossa vocação cristã e



podem ser um momento de graça.
Cristo ajudar-nos-á a percorrê-los
pela Sua mão, sabendo que em cada
deserto se esconde Deus.

[1] Francisco, Angelus, 06/03/2022.

[2] São Josemaria, Cristo que Passa, n.
75.

[3] Bento XVI, Audiência, 13/02/2013.

[4] São Josemaria, Caminho, n. 762.

[5] Ibid., Sulco, n. 860.

[6] Bento XVI, Audiência, 07/11/2012.

[7] Francisco, Homilia, 08/05/2018.

[8] Catecismo da Igreja Católica, n.
539.

[9] Teodoreto de Ciro, Interpretatio
ad Hebraeos, ad loc.



Gaspar Brahm e José María
Álvarez de Toledo

Photo: Wolfgang Hasselmann
Unsplash

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/como-num-

filme-a-experiencia-do-deserto/
(28/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/como-num-filme-a-experiencia-do-deserto/
https://opusdei.org/pt-pt/article/como-num-filme-a-experiencia-do-deserto/
https://opusdei.org/pt-pt/article/como-num-filme-a-experiencia-do-deserto/

	Como num filme: “A experiência do deserto”
	Escolher quem queremos ser
	Escutar a fome
	Abraçar a vontade divina
	Libertar-se dos ídolos


