
opusdei.org

O tempo de uma
presença (11): Como
uma grande
sinfonia, os santos
no ano litúrgico

No concerto da história, cada
santo toca um instrumento
diferente. Assomamo-nos a essa
música celebrando a sua
memória ao longo do ano
litúrgico.

21/08/2017



Descarregar livro completo «O
tempo de uma presença

Na representação do Juízo Final da
Capela Sistina, obra-prima de Miguel
Ângelo, vemos Cristo no centro, que
parece governar o universo com um
movimento de braço. Ao seu lado
encontra-se Santa Maria, que olha
com piedade os seus filhos enquanto
se apresentam diante do Juiz
supremo. Em torno destas duas
figuras dispõe-se uma multidão de
personagens: santos do Antigo e do
Novo Testamento, mártires e
apóstolos, que contemplam o
Salvador.

Este tipo de representação do Juízo
Final possui uma longa tradição na
arte cristã. Na Idade Média era
comum, nas fachadas das igrejas e
catedrais e, por vezes, também no

https://opusdei.org/pt-pt/article/livro-eletronico-tempo-de-uma-presenca/
https://opusdei.org/pt-pt/article/livro-eletronico-tempo-de-uma-presenca/


seu interior, mostrar Cristo rodeado
de santos: homens e mulheres,
jovens e anciãos, sábios doutores e
simples trabalhadores manuais, reis
e papas, monges e soldados, virgens e
pais de família, de todos os
ambientes e lugares, de todas as
raças e culturas. Esta imensa turba,
com frequência, era acompanhada
de anjos a tocar instrumentos
musicais, fazendo do conjunto uma
grande orquestra que interpreta uma
linda sinfonia, dirigida pelo
compositor e maestro, Jesus Cristo.
Bento XVI comparou os santos com
um grande «conjunto de
instrumentos que, mesmo com a sua
individualidade, elevam a Deus uma
única e grande sinfonia de
intercessão, de ação de graças e de
louvor»[1]. Cada um é mestre de um
instrumento diferente, e o resultado
é uma música variada, sempre nova,
que interpretamos quando, ao longo
do ano litúrgico, celebramos a sua
memória. Os bem-aventurados



fazem parte da nossa vida pela
Comunhão dos Santos: estamos
unidos à Igreja do Céu, «onde as
almas estão a triunfar com o
Senhor»[2]. A sensibilidade litúrgica
cristã manifesta-se quando se
entrelaça o que cremos, vivemos,
celebramos e rezamos.

Riquezas da santidade cristã

Ao longo da história, são inumeráveis
os homens e mulheres que puseram
em prática as palavras de Jesus:
«Estote ergo vos perfecti, sicut Pater
vester caelestis perfectus est, sede
perfeitos como o vosso Pai celestial é
perfeito»[3]. A riqueza de carismas do
Espírito Santo, as diferenças no
modo de ser das pessoas e a ampla
gama de situações em que os cristãos
viveram, fazem com que este
mandato do Senhor encarne de
maneiras diversas. «Cada estado de
vida conduz à santidade, sempre! Na
tua casa, pela rua, no trabalho, na



igreja, neste momento e no teu
estado de vida, abriu-se o caminho
para a santidade»[4].

Quanto atraem os santos! A vida de
uma pessoa que lutou por se
identificar com Cristo constitui uma
grande apologia da fé. A sua
potentíssima luz resplandece no
meio do mundo. Se em determinadas
ocasiões parece que a história dos
homens é governada pelo reino da
obscuridade, isso deve-se,
possivelmente, a que essas luzes
brilham em menor número ou mais
tenuamente: «estas crises mundiais,
indicava S. Josemaría, são crises de
santos»[5]. O contraste entre a
luminosa existência dos santos e as
trevas em que, quiçá, se viram
rodeados, pode ser grande; de facto,
muitos foram objeto de
incompreensões ou de perseguições,
abertas ou assolapadas, como
sucedeu ao Verbo Encarnado: «veio a
luz ao mundo e os homens amaram



mais as trevas do que a luz»[6]. No
entanto, a experiência mostra-nos o
indubitável atrativo dos santos: em
tantos ambientes da nossa sociedade,
continua-se a reconhecer com
admiração o testemunho de uma
vida cristã forte, radical, coerente. As
histórias dos santos mostram, além
disso, como o contacto com o Senhor
enche o coração de paz e de alegria;
como se pode difundir serenidade,
esperança e otimismo à nossa volta; e
como permanecer, ao mesmo tempo,
abertos às necessidades dos outros,
especialmente às dos mais
desfavorecidos.

A devoção aos santos

A insondável riqueza da santidade
cristã foi continuamente recordada e
meditada pela Igreja à luz da Palavra
de Deus. A Liturgia celebra com
amor todos os anos os seus filhos que
passaram pelo mundo, como Jesus,
«fazendo o bem»[7], sendo vivas



luminárias para os seus irmãos os
homens, ajudando-os a ser felizes
nesta terra e na vida futura. As datas
que comemoram as suas respetivas
memórias litúrgicas correspondem
habitualmente ao dia da sua morte
ou dies natalis: a data em que
nascem para a nova vida, a do Céu.
Noutras ocasiões, recordam outros
momentos destacados na sua
biografia, especialmente os
relacionados com a receção dos
sacramentos.

Grande era a devoção de S. Josemaria
aos santos: «Que amor, o de Teresa! –
Que zelo, o de Xavier! – Que homem
tão admirável, S. Paulo! – Ah, Jesus,
pois eu... amo-Te mais do que Paulo,
Xavier e Teresa!»[8]. A Sagrada
Liturgia é um lugar privilegiado para
crescer em amor a estes
intercessores celestes e para os sentir
próximos, como amáveis
companheiros de viagem, durante a
vida terrena. O Missal Romano,



recolhendo uma tradição
multissecular de fé celebrada,
contém formulários comuns de
orações para as Missas de mártires,
pastores, doutores da Igreja, virgens
e santos e santas que atingiram a
plenitude da vida cristã em
circunstâncias e estados de vida
diferentes. Na maioria dos casos, as
suas celebrações contêm algumas
destas orações comuns e outras
orações próprias.

Em qualquer família festejam-se, de
modo especial, os aniversários dos
membros mais destacados, como o
pai ou a mãe, os avós… Assim sucede
também na família de Deus que é a
Igreja. Além das festas de Santa
Maria, o calendário geral celebra as 
solenidades de S. José (19 de março);
da Natividade de S. João Batista (24
de junho); de S. Pedro e S. Paulo (29
de junho) e de Todos os Santos (1 de
novembro). A elas se somam um bom
número de festas de santos: além das



dos apóstolos e evangelistas, que
balizam todo o ano, são festas as
memórias litúrgicas de S. Lourenço
(10 de agosto); Sto. Estêvão
protomártir (26 de dezembro) e os
santos Inocentes (28 de dezembro). A
estas datas unem-se as memórias,
cuja celebração pode ser livre ou
obrigatória. Na Obra, além das festas
do Senhor, de Nossa Senhora e de S.
José, celebram-se com especial
devoção as festividades da Santa
Cruz; as dos santos Arcanjos e
Apóstolos, padroeiros dos trabalhos
apostólicos da Prelatura; as dos
outros Apóstolos e Evangelistas; a
dos Anjos da Guarda (2 de outubro).

Como se lê no livro do Apocalipse, os
santos constituem «uma grande
multidão que ninguém podia contar,
de todas as nações, tribos, povos e
línguas»[9]. Este Povo compreende os
santos do Antigo Testamento, como o
justo Abel e o fiel patriarca Abraão;
os do Novo Testamento; os



numerosos mártires do início do
cristianismo e os beatos e santos dos
séculos sucessivos. É a grande
família dos filhos de Deus, formada
por aqueles que modelaram a sua
vida sob o impulso do eterno
animador, o Espírito Santo.

As coletas do Missal Romano

Um escritor francês contemporâneo
dizia que os santos são como «as
cores do espetro em relação à luz»[10].
Cada um expressa, com tonalidades e
brilhos próprios, a luz da santidade
divina. Parece como se o fulgor da
Ressurreição de Cristo, ao atravessar
o prisma da humanidade, se abrisse
numa gradação de cores tão variadas
como fascinantes. «Quando a Igreja,
no ciclo anual, faz memória dos
mártires e dos demais santos
“proclama o mistério pascal
cumprido neles, que padeceram com
Cristo e foram glorificados com Ele;
propõe aos fiéis os seus exemplos,



que atraem a todos por meio de
Cristo ao Pai e, pelos seus méritos,
implora os benefícios divinos”»[11].

Através dos formulários das Missas
dos santos do Missal Romano, a
Igreja expressa a sua oração em
palavras que nos ajudam a
considerar as diferentes cores desse
espetro de luz. Em cada uma destas
celebrações, existe pelo menos a
oração coleta própria do santo, que o
sacerdote recita nos ritos iniciais,
imediatamente antes da liturgia da
Palavra. Esta breve oração indica-nos
o caráter da celebração[12]: recorda de
modo sucinto que aspeto da
santidade de Deus brilhou com mais
vigor no santo que comemoramos
nesse dia. Frequentemente começam
por evocar alguma faceta da história
da salvação, em particular do
Mistério de Cristo. É, além disso,
habitual que encomendem o povo
cristão ao santo ou santa, cuja



intercessão se suplica para alguma
circunstância da vida.

O conteúdo das coletas é muito rico e
variado. Assim, por exemplo, na
memória de S. João Fisher e S. Tomás
Moro (22 de junho) pede-se a
coerência entre a fé e a própria
existência (aquilo a que S. Josemaria
chamará a unidade de vida); ou
implora-se ter ardor apostólico como
S. Francisco Xavier (3 de dezembro);
ou viver do mistério de Cristo,
contemplando especialmente a sua
Paixão, como fez Sta. Catarina de
Sena (29 de abril); ou ser inflamados
no coração com o fogo do Espírito
Santo, no dia de S. Felipe Néri (26 de
maio). Noutras ocasiões requerem-se
dons e graças para a Igreja: a
fecundidade do apostolado na
memória de S. Carlos Lwanga e
companheiros mártires (3 de junho);
a bênção de ter pastores segundo o
coração de Jesus, no dia de Sto.
Ambrósio (7 de dezembro); ou uma



abertura confiada dos corações à
graça de Cristo, como repetia S. João
Paulo II (22 de outubro). Com os
santos percorrem-se também as mil
voltas da vida cristã: assim, na
memória de S. João Diego (9 de
dezembro) contempla-se o amor da
Santíssima Virgem para com o seu
povo, e na de Sta. Águeda (5 de
fevereiro) recorda-se como agrada a
Deus a virtude da pureza.

Estes exemplos, que poderiam
multiplicar-se indefinidamente,
mostram-nos como as orações das
celebrações dos santos constituem
uma fonte riquíssima para o nosso
tempo de oração pessoal do dia, ou
para nos dirigirmos ao Senhor
espontaneamente com alguma frase
ao longo das horas de trabalho e de
descanso. São como gemas preciosas
de beleza singular, pois algumas
contam com muitos séculos de
antiguidade, que se engastam essas
joias da Tradição cristã que são as



celebrações litúrgicas. Com elas,
rezamos como rezaram tantas
gerações de cristãos. As memórias e
festas dos santos ao longo do ano
oferecem-nos oportunidades de
conhecer um pouco mais estes
poderosos intercessores diante da
Trindade, bem como de fazer novos
amigos no Céu.

Estrelas de Deus

Nos santos «o contacto com a palavra
de Deus provocou, por assim dizer,
uma explosão de luz, através da qual
o resplendor de Deus ilumina o nosso
mundo e nos mostra o caminho. Os
santos são estrelas de Deus, que
deixamos que nos guiem para aquele
que deseja ardentemente o nosso
ser»[13]. Da mesma forma que a
estrela do Oriente guiou os Magos
para o seu encontro pessoal com
Cristo, os santos indicam-nos, como
estrelas polares na noite, qual é o



“norte” para o qual nos devemos
dirigir.

Entre essas estrelas que assinalam o
caminho, a Igreja propôs também
publicamente à devoção do povo
cristão S. Josemaria e ao Beato
Álvaro. O ardor apostólico e o serviço
desinteressado à Igreja e a todas as
almas, que esculpiram a identidade
cristã do Fundador do Opus Dei e do
seu primeiro sucessor, caraterizam
as orações que a Igreja eleva a Deus
nas suas respetivas festas litúrgicas.
No primeiro caso, a Igreja implora ao
nosso Pai Deus que, pela intercessão
de S. Josemaría, no meio do trabalho
corrente, «nos configuremos ao teu
Filho Jesus Cristo e sirvamos com
ardente amor à obra da Redenção»[14]

e que a celebração dos sacramentos
«fortaleçam em nós o espírito de
filhos adotivos»[15]. Na oração colecta
do Beato Álvaro roga-se que,
imitando o seu exemplo, «nos
gastemos humildemente na missão



salvífica da Igreja»[16], porque D.
Álvaro foi fiel à Igreja e seguiu
lealmente S. Josemaria na difusão da
mensagem da chamada universal à
santidade e ao apostolado.

Ajuda-nos a recorrer assiduamente à
intercessão de S. Josemaria e do
Beato Álvaro para que nos alcancem
do Céu a fidelidade à nossa própria
vocação, em todas as circunstâncias.
“Lendo” as suas vidas – como se
fossem um grande romance –
aprendemos a ser santos na vida
corrente. De facto, como recordava S.
Bernardo numa homilia do dia de
Todos os Santos, «os santos não
necessitam das nossas honras, nem a
nossa devoção lhes acrescenta nada
(…); a veneração da sua memória
redunda em nosso proveito e não no
seu. Pelo que a mim me respeita,
confesso que, ao pensar neles, se
inflama em mim um forte desejo»[17].
Eis aqui, portanto, o significado do
culto destes homens e mulheres de



Deus: «contemplar o luminoso
exemplo dos santos, suscitar em nós
o grande desejo de ser como eles,
felizes por viver junto de Deus, na
Sua luz, na grande família dos
amigos de Deus»[18]. Além disso, ao
contemplar – ao longo do ano – os
santos e santas de todos os lugares e
de todos os tempos, experimentamos
que «foram, são normais: de carne,
como a tua. E venceram»[19].

A celebração do culto aos santos
recorda-nos com vigor a chamada
universal à santidade: com a graça
de Deus, todos podemos
corresponder com plenitude ao
amoroso convite para participar da
Vida divina, nas nossas
circunstâncias. Como animava o
Papa Francisco: «Muitas vezes temos
a tentação de pensar que a santidade
está reservada apenas para os que
têm a possibilidade de se
distanciarem das ocupações
correntes, para se dedicarem



exclusivamente à oração. Mas não é
assim. Alguns pensam que a
santidade é fechar os olhos e pôr
cara de santinho. Não! Isto não é a
santidade. A santidade é algo maior,
mais profundo que nos dá Deus.
Mais, estamos chamados a ser santos
precisamente vivendo com amor e
oferecendo o próprio testemunho
cristão nas ocupações de cada dia»[20].
Pessoas de todas as condições
percorrem o caminho da perfeição
cristã: «há muitos cristãos
maravilhosamente santos; há muitas
mães de família maravilhosamente,
encantadoramente santas; há muitos
pais de família fantásticos. Ocuparão
no Céu lugares maravilhosos. E
operários e camponeses. Onde
menos se pensa, há aí almas que
vibram»[21].

Que entusiasmo considerar que,
conforme passem os anos, serão cada
vez mais os santos da vida
quotidiana, que celebraremos



liturgicamente para que nos
impulsionem a enamorarmo-nos de
Cristo nos nossos afazeres habituais!

Fernando López Arias

[1] Bento XVI, Audiência, 25/04/2012.

[2] S. Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 26/06/1974, em 
Catequese na América I, 695 (AGP,
biblioteca, P04).

[3] Mt 5, 48.

[4] Francisco, Audiência, 19/11/2014.

[5] S. Josemaria, Caminho, n. 301.

[6] Jo 3, 19.

[7] At 10, 38.

[8] S. Josemaria, Caminho, n. 874.



[9] Ap 7, 9.

[10] J. Guitton, Oeuvres Complètes 2,
Paris: Desclée de Brouwer, 1968, 933.

[11] Catecismo da Igreja Católica, n.
1173; cf. Concílio Vaticano II, 
Sacrosanctum Concilium, n. 104.

[12] cf. Instrução geral do Missal
Romano, n. 54.

[13] Bento XVI, Homilia, 06/01/2012.

[14] Oração coleta da Missa de S.
Josemaria (26 de junho).

[15] Oração pós-comunhão da Missa
de S. Josemaria (26 de junho).

[16] Oração coleta da Missa do Bto.
Álvaro (12 de maio).

[17] S. Bernardo, Sermo 2, em Opera
Omnia Cisterc. 5, 364 (Lectio altera do
Oficio de leituras da Liturgia das
Horas de 1 de novembro).



[18] Bento XVI, Homilia, 01/11/2006.

[19] S. Josemaria, Caminho, n. 133.

[20] Francisco, Audiência, 19/11/2014.

[21] S. Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 18/05/1970, em 
Crónica 1970, 284 (AGP, biblioteca
P01).

Fernando López Arias

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/como-grande-
sinfonia-os-santos-no-ano-liturgico/

(05/02/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/como-grande-sinfonia-os-santos-no-ano-liturgico/
https://opusdei.org/pt-pt/article/como-grande-sinfonia-os-santos-no-ano-liturgico/
https://opusdei.org/pt-pt/article/como-grande-sinfonia-os-santos-no-ano-liturgico/

	O tempo de uma presença (11): Como uma grande sinfonia, os santos no ano litúrgico

