
opusdei.org

Combater a pobreza,
construir a paz

Mensagem do Papa Bento XVI
para o Dia Mundial da Paz de
2009

04/01/2009

1. Desejo, também no início deste
novo ano, fazer chegar os meus votos
de paz a todos e, com esta minha
Mensagem, convidá-los a reflectir
sobre o tema: Combater a pobreza,
construir a paz . Já o meu venerado
antecessor João Paulo II, na 
Mensagem para o Dia Mundial da
Paz de 1993 , sublinhara as

https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_08121992_xxvi-world-day-for-peace_po.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_08121992_xxvi-world-day-for-peace_po.html


repercussões negativas que acaba
por ter sobre a paz a situação de
pobreza em que versam populações
inteiras. De facto, a pobreza
encontra-se frequentemente entre os
factores que favorecem ou agravam
os conflitos, mesmo os conflitos
armados. Estes últimos, por sua vez,
alimentam trágicas situações de
pobreza. « Vai-se afirmando (...), com
uma gravidade sempre maior –
escrevia João Paulo II –, outra séria
ameaça à paz: muitas pessoas, mais
ainda, populações inteiras vivem
hoje em condições de extrema
pobreza. A disparidade entre ricos e
pobres tornou-se mais evidente,
mesmo nas nações economicamente
mais desenvolvidas. Trata-se de um
problema que se impõe à consciência
da humanidade, visto que as
condições em que se encontra um
grande número de pessoas são tais
que ofendem a sua dignidade natural
e, consequentemente, comprometem



o autêntico e harmónico progresso
da comunidade mundial ». [1]

2. Neste contexto, combater a
pobreza implica uma análise atenta
do fenómeno complexo que é a
globalização . Tal análise é já
importante do ponto de vista
metodológico, porque convida a pôr
em prática o fruto das pesquisas
realizadas pelos economistas e
sociólogos sobre tantos aspectos da
pobreza. Mas a evocação da
globalização deveria revestir
também um significado espiritual e
moral, solicitando a olhar os pobres
bem cientes da perspectiva que todos
somos participantes de um único
projecto divino: chamados a
constituir uma única família, na qual
todos – indivíduos, povos e nações –
regulem o seu comportamento
segundo os princípios de
fraternidade e responsabilidade.



Em tal perspectiva, é preciso ter uma
visão ampla e articulada da pobreza.
Se esta fosse apenas material, para
iluminar as suas principais
características, seriam suficientes as
ciências sociais que nos ajudam a
medir os fenómenos baseados
sobretudo em dados de tipo
quantitativo. Sabemos porém que
existem pobrezas imateriais, isto é,
que não são consequência directa e
automática de carências materiais.
Por exemplo, nas sociedades ricas e
avançadas, existem fenómenos de 
marginalização, pobreza relacional,
moral e espiritual : trata-se de
pessoas desorientadas interiormente,
que, apesar do bem-estar económico,
vivem diversas formas de transtorno.
Penso, por um lado, no chamado «
subdesenvolvimento moral » [2] e,
por outro, nas consequências
negativas do «
superdesenvolvimento ».[3] Não
esqueço também que muitas vezes,
nas sociedades chamadas « pobres »,



o crescimento económico é
entravado por impedimentos
culturais , que não permitem uma
conveniente utilização dos recursos.
Seja como for, não restam dúvidas de
que toda a forma de pobreza imposta
tem, na sua raiz, a falta de respeito
pela dignidade transcendente da
pessoa humana. Quando o homem
não é visto na integridade da sua
vocação e não se respeitam as
exigências duma verdadeira «
ecologia humana »,[4] desencadeiam-
se também as dinâmicas perversas
da pobreza, como é evidente em
alguns âmbitos sobre os quais passo
a deter brevemente a minha atenção.

Pobreza e implicações morais 3. A
pobreza aparece muitas vezes
associada, como se fosse sua causa,
com o desenvolvimento demográfico .
Em consequência disso, realizam-se
campanhas de redução da
natalidade, promovidas a nível
internacional, até com métodos que



não respeitam a dignidade da
mulher nem o direito dos esposos a
decidirem responsavelmente o
número dos filhos [5] e que muitas
vezes – facto ainda mais grave – não
respeitam sequer o direito à vida. O
extermínio de milhões de nascituros,
em nome da luta à pobreza, constitui
na realidade a eliminação dos mais
pobres dentre os seres humanos.
Contra tal presunção, fala o dado
seguinte: enquanto, em 1981, cerca
de 40% da população mundial vivia
abaixo da linha de pobreza absoluta,
hoje tal percentagem aparece
substancialmente reduzida a metade,
tendo saído da pobreza populações
caracterizadas precisamente por um
incremento demográfico notável. O
dado agora assinalado põe em
evidência que existiriam os recursos
para se resolver o problema da
pobreza, mesmo no caso de um
crescimento da população. E não se
há-de esquecer que, desde o fim da
segunda guerra mundial até hoje, a



população da terra cresceu quatro
mil milhões e tal fenómeno diz
respeito, em larga medida, a países
que surgiram recentemente na cena
internacional como novas potências
económicas e conheceram um rápido
desenvolvimento graças
precisamente ao elevado número dos
seus habitantes. Além disso, dentre
as nações que mais se
desenvolveram, aquelas que detêm
maiores índices de natalidade gozam
de melhores potencialidades de
progresso. Por outras palavras, a
população confirma-se como uma
riqueza e não como um factor de
pobreza.

4. Outro âmbito de preocupação são
as pandemias , como por exemplo a
malária, a tuberculose e a SIDA, pois,
na medida em que atingem os
sectores produtivos da população,
influem enormemente no
agravamento das condições gerais do
país. As tentativas para travar as



consequências destas doenças na
população nem sempre alcançam
resultados significativos. E sucede
além disso que os países afectados
por algumas dessas pandemias se
vêem, ao querer enfrentá-las,
sujeitos a chantagem por parte de
quem condiciona a ajuda económica
à actuação de políticas contrárias à
vida. Sobretudo a SIDA, dramática
causa de pobreza, é difícil combatê-la
se não se enfrentarem as
problemáticas morais associadas
com a difusão do vírus. É preciso,
antes de tudo, fomentar campanhas
que eduquem, especialmente os
jovens, para uma sexualidade
plenamente respeitadora da
dignidade da pessoa; iniciativas
realizadas nesta linha já deram
frutos significativos, fazendo
diminuir a difusão da SIDA. Depois
há que colocar à disposição também
das populações pobres os remédios e
os tratamentos necessários; isto
supõe uma decidida promoção da



pesquisa médica e das inovações
terapêuticas e, quando for preciso,
uma aplicação flexível das regras
internacionais de protecção da
propriedade intelectual, de modo
que a todos fiquem garantidos os
necessários tratamentos sanitários
de base.

5. Terceiro âmbito, que é objecto de
atenção nos programas de luta
contra a pobreza e que mostra a sua
intrínseca dimensão moral, é a
pobreza das crianças . Quando a
pobreza atinge uma família, as
crianças são as suas vítimas mais
vulneráveis: actualmente quase
metade dos que vivem em pobreza
absoluta é constituída por crianças.
O facto de olhar a pobreza
colocando-se da parte das crianças
induz a reter como prioritários os
objectivos que mais directamente
lhes dizem respeito, como por
exemplo os cuidados maternos, o
serviço educativo, o acesso às



vacinas, aos cuidados médicos e à
água potável, a defesa do ambiente e
sobretudo o empenho na defesa da
família e da estabilidade das relações
no seio da mesma. Quando a família
se debilita, os danos recaem
inevitavelmente sobre as crianças.
Onde não é tutelada a dignidade da
mulher e da mãe, a ressentir-se do
facto são de novo principalmente os
filhos.

6. Quarto âmbito que, do ponto de
vista moral, merece particular
atenção é a relação existente entre
desarmamento e progresso . Gera
preocupação o actual nível global de
despesa militar. É que, como já tive
ocasião de sublinhar, « os ingentes
recursos materiais e humanos
empregados para as despesas
militares e para os armamentos, na
realidade, são desviados dos
projectos de desenvolvimento dos
povos, especialmente dos mais
pobres e necessitados de ajuda. E isto



está contra o estipulado na própria 
Carta das Nações Unidas , que
empenha a comunidade
internacional, e cada um dos Estados
em particular, a ‘‘promover o
estabelecimento e a manutenção da
paz e da segurança internacional
com o mínimo dispêndio dos
recursos humanos e económicos
mundiais para os armamentos'' (art.
26) ».[6]

Uma tal conjuntura, longe de
facilitar, obstaculiza seriamente a
consecução dos grandes objectivos de
desenvolvimento da comunidade
internacional. Além disso, um
excessivo aumento da despesa
militar corre o risco de acelerar uma
corrida aos armamentos que provoca
faixas de subdesenvolvimento e
desespero, transformando-se assim,
paradoxalmente, em factor de
instabilidade, tensão e conflito. Como
sensatamente afirmou o meu
venerado antecessor Paulo VI, « o



desenvolvimento é o novo nome da
paz ».[7] Por isso, os Estados são
chamados a fazer uma séria reflexão
sobre as razões mais profundas dos
conflitos, frequentemente atiçados
pela injustiça, e a tomar providências
com uma corajosa autocrítica. Se se
chegar a uma melhoria das relações,
isso deverá consentir uma redução
das despesas para armamentos. Os
recursos poupados poderão ser
destinados para projectos de
desenvolvimento das pessoas e dos
povos mais pobres e necessitados: o
esforço despendido em tal direcção é
um serviço à paz no seio da família
humana.

7. Quinto âmbito na referida luta
contra a pobreza material diz
respeito à crise alimentar actual , que
põe em perigo a satisfação das
necessidades de base. Tal crise é
caracterizada não tanto pela
insuficiência de alimento, como
sobretudo pela dificuldade de acesso



ao mesmo e por fenómenos
especulativos e, consequentemente,
pela falta de um reajustamento de
instituições políticas e económicas
que seja capaz de fazer frente às
necessidades e às emergências. A má
nutrição pode também provocar
graves danos psicofísicos nas
populações, privando muitas pessoas
das energias de que necessitam para
sair, sem especiais ajudas, da sua
situação de pobreza. E isto contribui
para alargar a distância angular das
desigualdades, provocando reacções
que correm o risco de tornar-se
violentas. Todos os dados sobre o
andamento da pobreza relativa nos
últimos decénios indicam um
aumento do fosso entre ricos e
pobres. Causas principais de tal
fenómeno são, sem dúvida, por um
lado a evolução tecnológica, cujos
benefícios se concentram na faixa
superior da distribuição do
rendimento, e por outro a dinâmica
dos preços dos produtos industriais,



que crescem muito mais
rapidamente do que os preços dos
produtos agrícolas e das matérias
primas na posse dos países mais
pobres. Isto faz com que a maior
parte da população dos países mais
pobres sofra uma dupla
marginalização, ou seja, em termos
de rendimentos mais baixos e de
preços mais altos.

Luta contra a pobreza e
solidariedade global 8. Uma das
estradas mestras para construir a paz
é uma globalização que tenha em
vista os interesses da grande família
humana.[8] Mas, para guiar a
globalização é preciso uma forte 
solidariedade global [9] entre países
ricos e países pobres, como também
no âmbito interno de cada uma das
nações, incluindo ricas. É necessário
um « código ético comum »,[10] cujas
normas não tenham apenas carácter
convencional mas estejam radicadas
na lei natural inscrita pelo Criador



na consciência de todo o ser humano
(cf. Rm 2, 14-15). Porventura não
sente cada um de nós, no íntimo da
consciência, o apelo a dar a própria
contribuição para o bem comum e a
paz social? A globalização elimina
determinadas barreiras, mas isto não
significa que não possa construir
outras novas; aproxima os povos,
mas a proximidade geográfica e
temporal não cria, de per si, as
condições para uma verdadeira
comunhão e uma paz autêntica. A
marginalização dos pobres da terra
só pode encontrar válidos
instrumentos de resgate na
globalização, se cada homem se
sentir pessoalmente atingido pelas
injustiças existentes no mundo e
pelas violações dos direitos humanos
ligadas com elas. A Igreja, que é «
sinal e instrumento da íntima união
com Deus e da unidade de todo o
género humano »,[11] continuará a
dar a sua contribuição para que
sejam superadas as injustiças e



incompreensões e se chegue a
construir um mundo mais pacífico e
solidário.

9. No campo do comércio
internacional e das transacções
financeiras , temos hoje em acção
processos que permitem integrar
positivamente as economias,
contribuindo para o melhoramento
das condições gerais; mas há também
processos de sentido oposto, que
dividem e marginalizam os povos,
criando perigosas premissas para
guerras e conflitos. Nos decénios
posteriores à segunda guerra
mundial, o comércio internacional de
bens e serviços cresceu de forma
extraordinariamente rápida, com um
dinamismo sem precedentes na
história. Grande parte do comércio
mundial interessou os países de
antiga industrialização, vindo
significativamente juntar-se-lhes
muitos países que sobressaíram
tornando-se relevantes. Mas há



outros países de rendimento baixo
que estão ainda gravemente
marginalizados dos fluxos
comerciais. O seu crescimento
ressentiu-se negativamente com a
rápida descida verificada, nos
últimos decénios, nos preços dos
produtos primários, que constituem
a quase totalidade das suas
exportações. Nestes países, em
grande parte africanos, a
dependência das exportações de
produtos primários continua a
constituir um poderoso factor de
risco. Quero reiterar aqui um apelo
para que todos os países tenham as
mesmas possibilidades de acesso ao
mercado mundial, evitando
exclusões e marginalizações.

10. Idêntica reflexão pode fazer-se a
propósito do mercado financeiro,
que toca um dos aspectos primários
do fenómeno da globalização, devido
ao progresso da electrónica e às
políticas de liberalização dos fluxos



de dinheiro entre os diversos países.
A função objectivamente mais
importante do mercado financeiro,
que é a de sustentar a longo prazo a
possibilidade de investimentos e
consequentemente de
desenvolvimento, aparece hoje muito
frágil: sofre as consequências
negativas de um sistema de
transacções financeiras – a nível
nacional e global – baseadas sobre
uma lógica de brevíssimo prazo, que
busca o incremento do valor das
actividades financeiras e se
concentra na gestão técnica das
diversas formas de risco. A própria
crise recente demonstra como a
actividade financeira seja às vezes
guiada por lógicas puramente auto-
referenciais e desprovidas de
consideração pelo bem comum a
longo prazo. O nivelamento dos
objectivos dos operadores
financeiros globais para o brevíssimo
prazo reduz a capacidade de o
mercado financeiro realizar a sua



função de ponte entre o presente e o
futuro: apoio à criação de novas
oportunidades de produção e de
trabalho a longo prazo. Uma
actividade financeira confinada no
breve e brevíssimo prazo torna-se
perigosa para todos, inclusivamente
para quem consegue beneficiar dela
durante as fases de euforia
financeira. [12]

11. Segue-se de tudo isto que a luta
contra a pobreza requer uma
cooperação nos planos económico e
jurídico que permita à comunidade
internacional e especialmente aos
países pobres individuarem e
actuarem soluções coordenadas para
enfrentar os referidos problemas
através da realização de um quadro
jurídico eficaz para a economia.
Além disso, requer estímulos para se
criarem instituições eficientes e
participativas, bem como apoios para
lutar contra a criminalidade e
promover uma cultura da legalidade.



Por outro lado, não se pode negar
que, na origem de muitos falimentos
na ajuda aos países pobres, estão as
políticas vincadamente
assistencialistas. Investir na
formação das pessoas e desenvolver
de forma integrada uma cultura
específica da iniciativa parece ser
actualmente o verdadeiro projecto a
médio e longo prazo. Se as
actividades económicas precisam de
um contexto favorável para se
desenvolver, isto não significa que a
atenção se deva desinteressar dos
problemas do rendimento. Embora
se tenha oportunamente sublinhado
que o aumento do rendimento pro
capite não pode de forma alguma
constituir o fim da acção político-
económica, todavia não se deve
esquecer que o mesmo representa
um instrumento importante para se
alcançar o objectivo da luta contra a
fome e contra a pobreza absoluta.
Deste ponto de vista, seja banida a
ilusão de que uma política de pura



redistribuição da riqueza existente
possa resolver o problema de
maneira definitiva. De facto, numa
economia moderna, o valor da
riqueza depende em medida
determinante da capacidade de criar
rendimento presente e futuro. Por
isso, a criação de valor surge como
um elo imprescindível, que se há- de
ter em conta se se quer lutar contra a
pobreza material de modo eficaz e
duradouro.

12. Colocar os pobres em primeiro
lugar implica, finalmente, que se
reserve espaço adequado para uma 
correcta lógica económica por parte
dos agentes do mercado
internacional, uma correcta lógica
política por parte dos agentes
institucionais e uma correcta lógica
participativa capaz de valorizar a
sociedade civil local e internacional.
Hoje os próprios organismos
internacionais reconhecem o valor e
a vantagem das iniciativas



económicas da sociedade civil ou das
administrações locais para favorecer
o resgate e a integração na sociedade
daquelas faixas da população que
muitas vezes estão abaixo do limiar
de pobreza extrema mas, ao mesmo
tempo, dificilmente se consegue
fazer-lhes chegar as ajudas oficiais. A
história do progresso económico do
século XX ensina que boas políticas
de desenvolvimento são confiadas à
responsabilidade dos homens e à
criação de positivas sinergias entre
mercados, sociedade civil e Estados.
Particularmente a sociedade civil
assume um papel crucial em todo o
processo de desenvolvimento, já que
este é essencialmente um fenómeno
cultural e a cultura nasce e se
desenvolve nos diversos âmbitos da
vida civil.[13]

13. Como observava o meu venerado
antecessor João Paulo II, a
globalização « apresenta-se com uma
acentuada característica de



ambivalência »,[14] pelo que há- de
ser dirigida com clarividente
sabedoria. Faz parte de tal sabedoria
ter em conta primariamente as
exigências dos pobres da terra,
superando o escândalo da
desproporção que se verifica entre os
problemas da pobreza e as medidas
predispostas pelos homens para os
enfrentar. A desproporção é de
ordem tanto cultural e política como
espiritual e moral. De facto, tais
medidas detêm-se frequentemente
nas causas superficiais e
instrumentais da pobreza, sem
chegar às que se abrigam no coração
humano, como a avidez e a estreiteza
de horizontes. Os problemas do
desenvolvimento, das ajudas e da
cooperação internacional são às
vezes enfrentados sem um
verdadeiro envolvimento das
pessoas, mas apenas como questões
técnicas que se reduzem à
preparação de estruturas, elaboração
de acordos tarifários, atribuição de



financiamentos anónimos.
Inversamente, a luta contra a
pobreza precisa de homens e
mulheres que vivam profundamente
a fraternidade e sejam capazes de
acompanhar pessoas, famílias e
comunidades por percursos de
autêntico progresso humano.

Conclusão 14. Na Encíclica 
Centesimus annus , João Paulo II
advertia para a necessidade de «
abandonar a mentalidade que
considera os pobres – pessoas e
povos – como um fardo e como
importunos maçadores, que
pretendem consumir tudo o que os
outros produziram ». « Os pobres –
escrevia ele – pedem o direito de
participar no usufruto dos bens
materiais e de fazer render a sua
capacidade de trabalho, criando
assim um mundo mais justo e mais
próspero para todos ».[15] No mundo
global de hoje, resulta de forma cada
vez mais evidente que só é possível

https://www.vatican.va/edocs/POR0067/_INDEX.HTM


construir a paz, se se assegurar a
todos a possibilidade de um razoável
crescimento: de facto, as
consequências das distorções de
sistemas injustos, mais cedo ou mais
tarde, fazem-se sentir sobre todos.
Deste modo, só a insensatez pode
induzir a construir um palácio
dourado, tendo porém ao seu redor o
deserto e o degrado. Por si só, a
globalização não consegue construir
a paz; antes, em muitos casos, cria
divisões e conflitos. A mesma põe a
descoberto sobretudo uma urgência:
a de ser orientada para um objectivo
de profunda solidariedade que
aponte para o bem de cada um e de
todos. Neste sentido, a globalização
há-de ser vista como uma ocasião
propícia para realizar algo de
importante na luta contra a pobreza
e colocar à disposição da justiça e da
paz recursos até agora impensáveis.

15. Desde sempre se interessou pelos
pobres a doutrina social da Igreja.



Nos tempos da Encíclica Rerum
novarum , pobres eram sobretudo os
operários da nova sociedade
industrial; no magistério social de Pio
XI , Pio XII , João XXIII , Paulo VI e 
João Paulo II , novas pobrezas foram
vindo à luz à medida que o horizonte
da questão social se alargava até
assumir dimensões mundiais.[16]
Este alargamento da questão social à
globalidade não deve ser
considerado apenas no sentido duma
extensão quantitativa mas também
dum aprofundamento qualitativo
sobre o homem e as necessidades da
família humana. Por isso a Igreja, ao
mesmo tempo que segue com
atenção os fenómenos actuais da
globalização e a sua incidência sobre
as pobrezas humanas, aponta os
novos aspectos da questão social, não
só em extensão mas também em
profundidade, no que se refere à
identidade do homem e à sua relação
com Deus. São princípios de doutrina
social que tendem a esclarecer os

https://www.vatican.va/holy_father/leo_xiii/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum_po.html
https://www.vatican.va/holy_father/leo_xiii/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum_po.html
https://www.vatican.va/holy_father/pius_xi/index_po.htm
https://www.vatican.va/holy_father/pius_xi/index_po.htm
https://www.vatican.va/holy_father/pius_xii/index_po.htm
https://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/index_po.htm
https://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/index_po.htm
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/index_po.htm


vínculos entre pobreza e
globalização e a orientar a acção
para a construção da paz. Dentre tais
princípios, vale a pena recordar aqui,
de modo particular, o « amor
preferencial pelos pobres »,[17] à luz
do primado da caridade
testemunhado por toda a tradição
cristã a partir dos primórdios da
Igreja (cf. Act 4, 32-37; 1 Cor 16, 1; 2
Cor 8-9; Gal 2, 10).

« Cada um entregue-se à tarefa que
lhe incumbe com a maior diligência
possível » – escrevia em 1891 Leão
XIII, acrescentando: « Quanto à
Igreja, a sua acção não faltará em
nenhum momento ».[18] Esta
consciência acompanha hoje
também a acção da Igreja em favor
dos pobres, nos quais vê Cristo,[19]
sentindo ressoar constantemente em
seu coração o mandato do Príncipe
da paz aos Apóstolos: « Vos date illis
manducare – dai-lhes vós mesmos de
comer » ( Lc 9, 13). Fiel a este convite



do seu Senhor, a Comunidade Cristã
não deixará, pois, de assegurar o seu
apoio à família humana inteira nos
seus impulsos de solidariedade
criativa, tendentes não só a partilhar
o supérfluo, mas sobretudo a alterar
« os estilos de vida, os modelos de
produção e de consumo, as
estruturas consolidadas de poder que
hoje regem as sociedades ».[20]
Assim, a cada discípulo de Cristo bem
como a toda a pessoa de boa vontade,
dirijo, no início de um novo ano, um
caloroso convite a alargar o coração
às necessidades dos pobres e a fazer
tudo o que lhe for concretamente
possível para ir em seu socorro. De
facto, aparece como
indiscutivelmente verdadeiro o
axioma « combater a pobreza é
construir a paz ».

Vaticano, 8 de Dezembro de 2008.
BENEDICTUS PP. XVI



[1] Mensagem para o Dia Mundial da
Paz de 1993 , 1.

[2] Paulo VI, Carta enc. Populorum
progressio , 19.

[3] João Paulo II, Carta enc. 
Sollicitudo rei socialis , 28.

[4] João Paulo II, Carta enc. 
Centesimus annus , 38.

[5] Cf. Paulo VI, Carta enc. Populorum
progressio , 37; João Paulo II, Carta
enc. Sollicitudo rei socialis , 25.

[6] Bento XVI, Carta ao Cardeal
Renato Rafael Martino por ocasião do
Seminário Internacional organizado
pelo Conselho Pontifício « Justiça e
Paz » sobre o tema « Desarmamento,
desenvolvimento e paz. Perspectivas
para um desarmamento integral » , 10
de Abril de 2008: L'Osservatore
Romano (13/IV/2008), p. 8.

https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_08121992_xxvi-world-day-for-peace_po.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_08121992_xxvi-world-day-for-peace_po.html
https://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum_po.html
https://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum_po.html
https://www.vatican.va/edocs/POR0070/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/edocs/POR0067/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum_po.html
https://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum_po.html
https://www.vatican.va/edocs/POR0070/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/letters/2008/documents/hf_ben-xvi_let_20080410_pc-justice-peace_po.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/letters/2008/documents/hf_ben-xvi_let_20080410_pc-justice-peace_po.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/letters/2008/documents/hf_ben-xvi_let_20080410_pc-justice-peace_po.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/letters/2008/documents/hf_ben-xvi_let_20080410_pc-justice-peace_po.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/letters/2008/documents/hf_ben-xvi_let_20080410_pc-justice-peace_po.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/letters/2008/documents/hf_ben-xvi_let_20080410_pc-justice-peace_po.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/letters/2008/documents/hf_ben-xvi_let_20080410_pc-justice-peace_po.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/letters/2008/documents/hf_ben-xvi_let_20080410_pc-justice-peace_po.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/letters/2008/documents/hf_ben-xvi_let_20080410_pc-justice-peace_po.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/letters/2008/documents/hf_ben-xvi_let_20080410_pc-justice-peace_po.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/letters/2008/documents/hf_ben-xvi_let_20080410_pc-justice-peace_po.html


[7] Carta enc. Populorum progressio ,
87.

[8] Cf. João Paulo II, Carta enc. 
Centesimus annus , 58.

[9] Cf. João Paulo II, Discurso na
Audiência às Associações Cristãs de
Trabalhadores Italianos [ACLI] (27 de
Abril de 2002), 4: Insegnamenti di
Giovanni Paolo II , XXV/1 [2002], 637.

[10] João Paulo II, Discurso à
Assembleia Plenária da Academia
Pontifícia das Ciências Sociais (27 de
Abril de 2001), 4: Insegnamenti di
Giovanni Paolo II , XXIV/1 [2001], 802.

[11] Concílio Ecum. Vaticano II,
Const. dogm. Lumen gentium , 1.

[12] Cf. Conselho Pontifício « Justiça e
Paz », Compêndio da Doutrina Social
da Igreja , 368.

[13] Cf. ibid . , 356.

https://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum_po.html
https://www.vatican.va/edocs/POR0067/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/2002/april/documents/hf_jp-ii_spe_20020427_acli_po.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/2002/april/documents/hf_jp-ii_spe_20020427_acli_po.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/2002/april/documents/hf_jp-ii_spe_20020427_acli_po.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/2002/april/documents/hf_jp-ii_spe_20020427_acli_po.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/2001/documents/hf_jp-ii_spe_20010427_pc-social-sciences_po.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/2001/documents/hf_jp-ii_spe_20010427_pc-social-sciences_po.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/2001/documents/hf_jp-ii_spe_20010427_pc-social-sciences_po.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/2001/documents/hf_jp-ii_spe_20010427_pc-social-sciences_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_po.html


[14] Discurso na Audiência a
Dirigentes de Sindicatos de
Trabalhadores e de grandes
Empresas , (2 de Maio de 2000), 3: 
Insegnamenti di Giovanni Paolo II ,
XXIII/1 [2000], 726.

[15] N. 28.

[16] Cf. Paulo VI, Carta enc. 
Populorum progressio , 3.

[17] João Paulo II, Carta enc. 
Sollicitudo rei socialis , 42; cf. Carta
enc. Centesimus annus , 57.

[18] Leão XIII, Carta enc. Rerum
novarum , 45.

[19] Cf. João Paulo II, Carta enc. 
Centesimus annus , 58.

[20] Ibid . , 58.

https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/2000/apr-jun/documents/hf_jp-ii_spe_20000502_workers-audience_po.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/2000/apr-jun/documents/hf_jp-ii_spe_20000502_workers-audience_po.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/2000/apr-jun/documents/hf_jp-ii_spe_20000502_workers-audience_po.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/2000/apr-jun/documents/hf_jp-ii_spe_20000502_workers-audience_po.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/2000/apr-jun/documents/hf_jp-ii_spe_20000502_workers-audience_po.html
https://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum_po.html
https://www.vatican.va/edocs/POR0070/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/edocs/POR0067/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/edocs/POR0067/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/edocs/POR0067/_INDEX.HTM


pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/combater-a-
pobreza-construir-a-paz/ (29/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/combater-a-pobreza-construir-a-paz/
https://opusdei.org/pt-pt/article/combater-a-pobreza-construir-a-paz/
https://opusdei.org/pt-pt/article/combater-a-pobreza-construir-a-paz/

	Combater a pobreza, construir a paz

