
opusdei.org

Combate,
proximidade, missão
(7): «Ofereço a
minha vida para a
retomar depois». O
sentido cristão do
sacrifício (I)

Se um cristão está disposto a
jejuar, a sacrificar-se pelos
outros, se consegue encarar o
sofrimento com alegria, é
porque não quer deixar o
Senhor sozinho com o peso do
mal e do sofrimento do mundo.



07/11/2024

«Estes homens espalham a desordem
na nossa cidade (…). Apregoam usos
que não nos é permitido a nós,
romanos, nem admitir nem
praticar» (At 16, 20). A catequese de
Paulo e Silas foi interrompida por
um rumor crescente que acabará em
tumulto e em flagelação pública,
seguidos de prisão preventiva. É
apenas um dos muitos episódios dos
Atos dos Apóstolos que mostram as
hostilidades geradas desde o
princípio pela pregação do
Evangelho. Os apóstolos e os
primeiros cristãos foram
repetidamente encarcerados,
humilhados e agredidos. Mas aquilo
que chama mais a atenção é a
serenidade com que reagiam.

Nesta cena, os corpos açoitados de
Paulo e Silas, encerrados num



calabouço, ainda estão dormentes e
as suas mentes continuam
atordoadas pela humilhação pública
quando «cerca da meia-noite (…) em
oração, entoavam louvores a Deus, e
os presos escutavam-nos» (At 16, 25).
A resposta é semelhante à dos
apóstolos em Jerusalém, depois de
uma flagelação totalmente arbitrária:
«eles saíram da sala do Sinédrio
cheios de alegria, por terem sido
considerados dignos de sofrer
vexames por causa do Nome de
Jesus» (At 5, 41).

A história do cristianismo está cheia
de homens e de mulheres, de jovens
e de velhos, que vivem o sofrimento
com uma alegria espiritual
humanamente desconcertante. É
uma atitude que pode ser
surpreendente em qualquer época,
mas especialmente em sociedades
que não conheceram o cristianismo,
ou que o perderam de vista.



Hoje reproduz-se às vezes o espanto
que refletia a carta a Diogneto no
século II: «Dão mostras de um estilo
de vida admirável e, na opinião de
todos, incrível». Muitos aspetos da
vida dos primeiros cristãos
chocavam com o seu entorno, e, um
deles, era sem dúvida a sua relação
com o prazer e com a dor, a sua
reação perante o sofrimento e a sua
disposição para o sacrifício: «Dá-se-
lhes morte, e com isso recebem vida.
(…) São amaldiçoados, e abençoam;
são tratados com ignomínia, e eles,
pelo contrário, devolvem com honra.
Fazem o bem e são castigados como
malfeitores; e, ao serem condenados
à morte, alegram-se como se lhes
fosse dada a vida»[1]. O facto de estas
pessoas encontrarem a vida na dor
ultrapassa todas as suas categorias.
Tal como a cruz de Cristo, este modo
de ver e de viver parecia-lhes uma
loucura: «Escândalo para os judeus,
loucura para os gentios; mas, para os
que são chamados, tanto judeus



como gregos, Cristo é poder e
sabedoria de Deus (1Cor 1, 23-24)».

Desafio e oportunidade

O ar que se respira em muitos
lugares do mundo, talvez hoje ainda
mais do que nas grandes cidades do
Império romano, está impregnado de
hedonismo: o bem tende a
identificar-se com aquilo que produz
prazer e o mal com a dor. Também
há quem adote uma atitude estoica
para ter um maior domínio de si e
tornar-se mais resiliente diante das
contrariedades; mas, no final de
contas, a atitude de fundo continua a
girar em torno do prazer e da dor, e
não se vê mais além desta
demarcação do território. Isto deve-
se a uma série de fatores: em grande
parte do mundo, as possibilidades de
ter uma vida cómoda multiplicaram-
se, as fontes de prazer e de diversão
passaram a estar muito mais ao
dispor, e conseguiu-se aliviar a dor



com uma eficácia inédita na história.
Sem dúvida que há aqui progressos
que têm muito de positivo; no
entanto, tal como sucede com toda a
mudança na experiência do mundo,
afetam o modo de viver a vida cristã.
Nestas coordenadas, a disposição
para sofrer por Cristo ou a convicção
de que a alegria tem as suas «raízes
em forma de Cruz»[2] podem ser
chocantes ou, pelo menos, difíceis de
compreender. Tudo isso constitui
simultaneamente, um desafio e uma
oportunidade.

O desafio tem que ver com este facto:
quem quer viver perto de Deus no
meio do mundo encontra-se exposto
às mesmas mensagens que os seus
iguais. A corrente poderia acabar por
levá-lo, por exemplo, a suavizar a
mensagem de Jesus ou a
reinterpretá-la numa versão mais 
light. No fundo, é a tentação de um
cristianismo bonzinho, sem cruz. E,
no entanto, aí estão as palavras do



Senhor: «Se alguém quiser vir após
Mim, negue-se a si mesmo, tome a
sua cruz e siga-Me. Na verdade,
quem quiser salvar a sua vida, há de
perdê-la; mas, quem perder a sua
vida por causa de Mim e do
Evangelho, há de salvá-la» (Mc 8,
34-35); «se o grão de trigo, lançado à
terra, não morrer, fica ele só; mas, se
morrer, dá muito fruto» (Jo 12, 24).
Um cristianismo sem cruz, com
efeito, «é mundano e torna-se
estéril»[3]. Para viver em Cristo e,
depois, transmitir esta vida aos
outros, o caminho passa pela cruz.
Como em tantos outros aspetos da
nossa fé, também aqui encontramos
um paradoxo: «para Viver é preciso
morrer»[4].

Contudo, um ambiente hedonista
traz também oportunidades. A
diferença da conduta de um cristão
em relação ao seu redor costuma
oferecer-lhe ocasiões para dar razão
da sua esperança (cf. 1Pd 3, 15).



Assim avançou a evangelização nos
primeiros séculos: é como se a
escuridão gerasse um contraste sobre
a pessoa que pode fazer brilhar com
mais claridade a luz de Cristo. Nos
nossos dias, quando um cristão vive
com espírito de sacrifício e abraça
serenamente a cruz, isso interpela
necessariamente os seus
contemporâneos. Por um lado, essa
maneira de viver a dor – sem
dramatismos, sem fazê-la pesar sobre
os outros – é atraente, como o são a
paciência e a mansidão de Jesus (cf.
Mt 11, 28-30). Por outro lado, mais
cedo ou mais tarde, gera perguntas
que abrem frentes à fé: Como
consegue encarar esse sofrimento
com tanta serenidade? Porque não se
revolta? E essa alegria? Se desfruta
como eu das coisas boas da vida,
porque renuncia às vezes a elas? Que
é que isto tem que ver com o seu
Deus? E o que é que muda no mundo
com os seus sacrifícios?



A única resposta: Cristo

Todas estas perguntas, que podem
surgir também alguma vez na alma
de um cristão, têm no fundo uma
única «resposta autêntica, uma
resposta que é definitiva: Cristo na
Cruz»[5]. Se um cristão estiver
disposto a contrariar os seus gostos, a
jejuar, a sacrificar-se pelos outros; se
encara o sofrimento com alegria, sem
lhe dar demasiada importância, é
porque sabe que, de um modo
misterioso mas real, a paixão de
Jesus continua a desenrolar-se ao
longo da história. «Na vida da Igreja,
nas suas provas e tribulações, Cristo
continua, segundo a incisiva
expressão de Pascal, a estar em
agonia até ao final do mundo»[6].

Jesus «continua a sofrer nos seus
membros, na humanidade inteira
que povoa a terra, e da qual Ele é a
Cabeça, o Primogénito e o
Redentor»[7]. Quando um cristão



compreende isso em profundidade, é
natural que não queira deixar o
Senhor sozinho com o peso do mal e
do sofrimento do mundo. A sua
disposição para sofrer não responde
por isso a um moralismo puritano
que encara o prazer com
desconfiança; também não se reduz
simplesmente a uma opção ascética,
ou a uma atitude estoica… É, em
sentido literal, com-paixão: perceção
do sofrimento que atravessa o
coração de Jesus, e desejo de O
acompanhar, de alinhar o nosso
coração com o Seu. Como diz São
Paulo, «alegro-me nos sofrimentos
que suporto por vós e completo na
minha carne o que falta às
tribulações de Cristo, pelo seu Corpo,
que é a Igreja» (Col 1, 24).

Era com este desejo que Santo
Ignácio de Antioquia escrevia por
volta do ano 110, a caminho do
martírio: «Permitam-me imitar a
paixão do meu Deus. Se alguém O



tem consigo, que entenda o que
desejo, e que sinta o mesmo que eu».
Este santo invertia o que o mundo
chama de vida e de morte: «Não me
impeçam de viver; não desejem a
minha morte. Não concedam o
mundo a alguém que deseja ser de
Deus, não o seduzam com coisas
materiais»[8]. De novo, é o mesmo
espírito que levava São Paulo a
considerar que «tudo isso foi mesmo
uma perda, por causa da maravilha
que é o conhecimento de Cristo Jesus,
meu Senhor. Por causa dele, tudo
perdi e considero esterco, a fim de
ganhar a Cristo e nele ser
achado» (Flp 3, 8-9). Se estar com
Jesus requer sofrer e deixar coisas
boas de lado, deixá-las-emos; não
porque em si mesmas sejam lixo,
mas porque preferi-las a Jesus seria
ficarmos a procurar pérolas numa
lixeira.

Gotas de sangue



O sacrifício – escolhido, quando o
Senhor o pede; ou aceite, quando o
permite; mas sempre amado – é
vivido de modo autenticamente
cristão a partir do coração de Cristo,
ou seja, «tendo os mesmos
sentimentos» (Flp 2, 5). Para «sentir
com Ele», para entrar nessa
compaixão, pode ajudar-nos muito a
contemplação da paixão do Senhor:
que sente Jesus diante da sua Cruz?
Entre as muitas ideias que esta
reflexão nos pode dar, podemos
observar que o coração de Cristo
sente uma rejeição natural diante da
dor, mas aceita-a livremente como
entrega de amor e com a esperança
da ressurreição. Jesus entrega-se com
a segurança de que nada do que vai
sofrer se perderá, que nenhum dos
seus esforços terá sido em vão; que a
Cruz se converterá em árvore da
vida.

Perante a perspetiva da paixão, Jesus
suou sangue, uma reação fisiológica



que ocorre muito raramente, perante
situações de uma tensão ou angústia
extremas. O coração humano de
Jesus manifesta assim nesse
momento a sua sensibilidade
perfeita; entende o sofrimento e o
mal como aquilo que realmente é:
algo repugnante. Ainda que pudesse
parecer óbvio, é bom recordar que
Jesus não escolheu a paixão e a cruz
por si mesmas, mas aceitou-as
voluntariamente como «preço pelo
nosso resgate»[9]. No combate da sua
oração, Jesus pede ao seu Pai Deus:
«se é possível, afaste-se de mim este
cálice» (Mt 26, 39), e mostra-nos
assim que é bom tentar evitar o
sofrimento. «No entanto, não seja
como Eu quero, mas como Tu
queres», acrescenta; porque, à luz do
amor de Deus, não só é bom aceitar a
cruz, como até abraçá-la.

Se Nosso Senhor sentiu angústia na
véspera da sua paixão (cf. Mt 26,
37-38), não nos deve estranhar que o



nosso coração sinta algo semelhante
diante da dor ou diante do sacrifício.
Naturalmente, esta resistência não é
somente externa: também às vezes
podemos experimentar na nossa
própria pele o escândalo da cruz. O
pecado é uma ferida aberta no
mundo e na nossa própria natureza;
uma ferida tão real que gera uma
autêntica resistência, não só à dor,
mas inclusive ao próprio bem, ao
amor e ao reino de Deus[10]. A
libertação do pecado não se realiza
sem um forte estremecimento
doloroso: neste mundo, na nossa
vida, o bem não irrompe de modo
espontâneo. Por isso o amor de Deus,
o amor puro que pode curar o amor
enfermo, revela-se misteriosamente
unido à dor. Assim o entendeu Santa
Teresa de Calcutá: «O amor exige
sacrifício. Mas se amamos até doer,
Deus dar-nos-á a sua paz e a sua
alegria… O sofrimento em si mesmo
não é nada, mas o sofrimento



partilhado com a paixão de Cristo é
um dom maravilhoso»[11].

No Getsemani, Jesus sentiu na sua
carne essa resistência humana à
vontade salvífica do Pai. No entanto,
apesar de lhe repugnar
naturalmente, Jesus não sofreu a
cruz contra a sua vontade, mas
assumiu-a voluntariamente:
«ninguém me tira a vida, mas sou Eu
que a ofereço livremente» (Jo 10, 18).
A paixão e a cruz eram o resultado
da livre rejeição de Cristo por parte
das autoridades do momento, que
expressa a resistência do coração
humano ao amor de Deus, entendido
também na recorrência dos martírios
ao longo da história da Igreja, até ao
presente. Jesus converte em todo o
caso essa decisão livre dos seus
contemporâneos num ato de amor:
«Isto é o meu corpo, que vai ser
entregue por vós» (Lc 22, 19). Jesus
sabe que essa entrega é necessária
para que o amor volte a ser possível



no mundo: é necessário que Ele nos
ame até ao fim (cf. Jo 13, 1); que Ele
abrace todo o nosso ódio, toda a
nossa indiferença, toda a nossa
miséria… Com esse abraço começou
uma «transformação amante»[12] que
requer também o nosso abraço, o
nosso «sim» à cruz. Só assim a nossa
história pessoal e a do mundo podem
entrar com Ele na ressurreição.

[1] Carta a Diogneto, n. 5-6.

[2] São Josemaria, Forja, n. 28; Cristo
que Passa, n. 43.

[3] Francisco, Homilia, 14/09/2021.

[4] São Josemaria,Caminho, n. 187.

[5] São Josemaria, Cristo que Passa, n.
168.



[6] Bento XVI, Homilia, 18/09/2010; cf.
Pascal, Pensées, 553, ed. Brunschvicg.
Já Santo Agostinho o tinha
compreendido, muitos séculos antes:
«Ele foi elevado ao mais alto dos
céus; entretanto, continua a sofrer na
terra através das fadigas que os seus
membros experimentam» (Sermão
Mai 98, sobre a ascensão do Senhor,
1-2; PLS 2, 494-495).

[7] São Josemaria, Cristo que Passa, n.
168.

[8] Santo Inácio de Antioquia, Carta
aos romanos, 6.

[9] Santo Agostinho, Comentário
sobre o Salmo 21, 11, 8; cf. 1Pd 1,
18-19; 1Cor 6, 20; Is 53, 5.

[10] cf. Rm 5, 12-17; 8, 1-13.

[11] Santa Teresa de Calcutá, citado
em Brian Kolodiejchuk (ed.), Come,
be my Light, Rider, Nova Iorque,
2006, p. 146. (A edição portuguesa 



Vem, sê a minha luz foi publicada
pela Alêtheia Editores).

[12] «Maior do que o teu coração»:
Contrição e reconciliação, em
opusdei.org.

Gonzalo de la Morena - Carlos
Ayxelà

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/combate-

proximidade-missao-7-ofereco-a-minha-
vida-para-a-retomar-depois-o-sentido-

cristao-do-sacrificio-i/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/maior-do-que-o-teu-coracao-contricao-e-reconciliacao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/maior-do-que-o-teu-coracao-contricao-e-reconciliacao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/combate-proximidade-missao-7-ofereco-a-minha-vida-para-a-retomar-depois-o-sentido-cristao-do-sacrificio-i/
https://opusdei.org/pt-pt/article/combate-proximidade-missao-7-ofereco-a-minha-vida-para-a-retomar-depois-o-sentido-cristao-do-sacrificio-i/
https://opusdei.org/pt-pt/article/combate-proximidade-missao-7-ofereco-a-minha-vida-para-a-retomar-depois-o-sentido-cristao-do-sacrificio-i/
https://opusdei.org/pt-pt/article/combate-proximidade-missao-7-ofereco-a-minha-vida-para-a-retomar-depois-o-sentido-cristao-do-sacrificio-i/
https://opusdei.org/pt-pt/article/combate-proximidade-missao-7-ofereco-a-minha-vida-para-a-retomar-depois-o-sentido-cristao-do-sacrificio-i/

	Combate, proximidade, missão (7): «Ofereço a minha vida para a retomar depois». O sentido cristão do sacrifício (I)

