
opusdei.org

Combate,
proximidade, missão
(21): Ele trabalha
comigo A força
transformadora do
trabalho

Quando deixamos que a
sabedoria de Deus permaneça e
trabalhe connosco, os nossos
esforços não lhe ficam
simplesmente dedicados:
convertem-se no próprio
trabalho de Deus.

16/02/2026



«Envia a sabedoria, Senhor, do teu
santo Céu, para que me assista nos
meus trabalhos e eu conheça aquilo
que te é agradável»[1]. Nos inícios do
Tempo comum, a Igreja reza em cada
ano com estas palavras, inspiradas
no livro da Sabedoria (cf. Sb 9, 10). A
sabedoria, que é «o sabor do bem»[2]:
a capacidade de acertar no que é
verdadeiramente importante, o
único necessário, a melhor parte (cf.
Lc 10, 42). Cada dia mais pessoas
apreciam este tesouro intangível:
desiludidas com imperativos de êxito
e de segurança que as deixaram
vazias, põem-se a procurar mais
além. Às vezes esta busca leva-as à fé
cristã, apesar de outras vezes as
levar a explorar as antigas tradições
religiosas e filosóficas do Extremo
Oriente, escolas gregas como o
estoicismo, ou mesmo as
espiritualidades New Age.

«Envia a sabedoria, do teu santo
Céu»: ao rezar assim, a Igreja eleva-



se entre essas aspirações e proclama
Deus como a única fonte da
verdadeira sabedoria. Nisto, a oração
não tem nada de insólito para um
crente; mas, pelo contrário, que pode
querer dizer que essa sabedoria do
alto «me assista nos meus trabalhos»,
que me acompanhe no meu trabalho
diário? Em várias das tradições que
acabámos de mencionar, o trabalho
quotidiano tende a ser visto
precisamente como obstáculo à
busca da sabedoria, à plenitude vital.
Na Bíblia, no entanto, a sabedoria –
plano de salvação de Deus para o seu
povo, revelado pouco a pouco na Lei
e nos profetas – vai abrindo caminho
através das vidas e trabalho dos
homens. Plasmada em primeiro
lugar na obra da criação do mundo,
chegará ao seu auge com a
encarnação do Verbo, com as
palavras, gestos e trabalho de Jesus
de Nazaré.



«Um motivo sobrenatural»

Na sua pregação, São Josemaria
insistia com frequência no facto de
que a salvação de Jesus, a revelação
definitiva da sabedoria, não só inclui
os seus ensinamentos, os seus
milagres e o seu sacrifício na Cruz,
como também o seu trabalho diário
em Nazaré. «Ao ser assumido por
Cristo, o trabalho apresenta-se-nos
como realidade redimida e
redentora: é, não só o âmbito em que
o homem vive, mas também meio e
caminho de santidade, realidade
santificável e santificadora»[3]. Com o
trabalho de Jesus em Nazaré, todas
as atividades dirigidas a atender as
diferentes necessidades da vida
humana foram integradas no projeto
de Deus.

«Não se pode dizer que haja nobres
realidades exclusivamente profanas,
uma vez que o Verbo se dignou
assumir uma natureza humana



íntegra e consagrar a Terra com a
sua presença e com o trabalho das
suas mãos»[4]. Tudo o que fazemos
adquire assim um significado novo: a
sabedoria que «me assiste nos meus
trabalhos» é o próprio Jesus, que
associa o meu trabalho ao seu. O meu
trabalho pode tornar-se assim uma
expressão desta sabedoria divina, e
isso é o que significa «santificá-lo»:
convertê-lo em algo que pertence a
Deus, numa extensão da bênção
permanente de Deus sobre o mundo
(cf. Gn 1).

Este horizonte, belo sem dúvida,
pode ocultar-se ou demorar a ser
percetível. Muitas pessoas estão
simplesmente esgotadas ou
esmagadas pelo peso da sua
profissão, ou «queimadas» depois de
ter trabalhado com grande
intensidade durante anos. Outros
sofrem por uma procura infrutífera
de emprego ou recompõem-se depois
de um fracasso profissional



importante. E alguns suportam com
dificuldade a «forçosa inatividade»[5]

por velhice ou doença. A todos, no
estado em que se encontrarem, se
aplica o que São Josemaria escreveu
em Caminho: «Dá um motivo
sobrenatural à tua atividade
profissional de cada dia, e terás
santificado o trabalho»[6]. Esta frase
parece simples, mas contém uma
visão do mundo que continua a ser
original e insólita. O meu trabalho, os
meus esforços por conseguir um
emprego ou por ser útil aos outros
apesar dos meus limites físicos…
tudo isso cabe – quer caber! – no
plano da sabedoria de Deus. O que se
torna santo, misteriosamente
fecundo, é a minha «atividade de
cada dia», o mesmo que poderia
estar a fazer por minha conta. De
facto, o meu trabalho já pertence a
Deus de antemão, como algo que
pode ser santo, mas requer a
disposição adequada do coração.



O «motivo sobrenatural» aparece na
qualidade e no calor com que se vive
o trabalho: «parte essencial dessa
obra – a santificação do trabalho
ordinário – que Deus nos
encomendou é a boa realização do
próprio trabalho, a perfeição
também humana, o bom
cumprimento de todas as obrigações
profissionais e sociais»[7].
Detenhamo-nos nestas palavras: a
«perfeição» do trabalho – diz-nos São
Josemaria – mede-se em termos de
«obrigações profissionais e sociais».
Isto leva-nos ao coração da santidade
do trabalho, ao seu modo particular
de pertencer a Deus.

Quando o trabalho adquire
um rosto

Qualquer trabalho é entendido a
partir de um contexto de relações:
trata-se de um serviço que prestamos
a uma pessoa ou a uma comunidade
em particular, a alguém que tem



uma necessidade que o profissional
se comprometeu a satisfazer. Daí a
palavra ‘profissão’, do latim 
professio: declaração pública de um
compromisso. A rede de intercâmbio
de serviços que assim se gera é o que
torna o trabalho uma atividade
genuinamente humana. Apesar da
despersonalização de muitos
trabalhos do século XXI, estas
relações continuam a existir
silenciosamente: o empregado da
limpeza que se compromete a
providenciar um espaço agradável
para o resto do pessoal, o engenheiro
aeronáutico que sente a
responsabilidade pelas vidas dos
passageiros, a arquiteta que projeta
espaços pensando na convivência de
quem os habitará, o trabalhador de
armazém que procura a entrega
pontual de mercadorias sem danos, a
restauradora de património que
preserva bens culturais para as
gerações seguintes...



Para quem se propõe santificar o seu
trabalho – ou seja, integrá-lo nos
planos de Deus – essas relações
passam a estar em primeiro plano: o
trabalho personaliza-se, adquire um
rosto. E por isso é exatamente nesta
rede de relações humanas onde se
coloca o «motivo sobrenatural» que
santifica o trabalho: «Convém não
esquecer (…) que esta dignidade do
trabalho está fundamentada no
Amor. O grande privilégio do homem
é poder amar, transcendendo assim o
efémero e o transitório. Pode amar as
outras criaturas, dizer um tu e um eu
cheios de sentido. E pode amar a
Deus, que nos abre as portas do Céu,
que nos constitui membros da sua
família, que nos autoriza a falar
também de tu a tu, face a face. Por
isso, o homem não deve limitar-se a
fazer coisas, a construir objetos. O
trabalho nasce do amor, manifesta o
amor, ordena-se ao amor»[8].



Por outras palavras, o «motivo
sobrenatural» não é outro senão o
amor a Deus e aos homens. Nestas
linhas, como outras vezes, São
Josemaria escreve-o em primeiro
lugar com maiúscula, porque o
Amor, fonte de qualquer outro amor,
é Deus. O amor que me habita
quando me deixo amar por Deus,
quando abro os meus olhos à sua
presença pessoal junto de mim,
quando aprendo a falar-Lhe como a
um amigo, face a face. Este é o amor
que «abre as portas do Céu», que vai
convertendo a nossa própria
realidade num Céu, já que estamos
com quem nos ama infinitamente,
recebendo esse amor e devolvendo-o
com alegria agradecida. E assim
transcendemos «o efémero e o
transitório», alcançando a meta que
desejam todos os buscadores da
sabedoria: amando, bendizendo,
como Deus. Este amor consiste em
dizer tu e eu no sentido mais pleno
desses pronomes: sair da prisão do



nosso egoísmo e descobrir, como se
fosse a primeira vez, o outro.

Daí que, como explica São Josemaria,
«o trabalho de um cristão não deve
limitar-se a fazer coisas, a construir
objetos». Esta é uma tentação que
todos enfrentamos no nosso
trabalho, especialmente na cultura
atual: limitar-nos a cumprir uma
série de tarefas ou objetivos; ou,
também, a medir o nosso êxito ou
fracasso em termos de eficiência
material, pelos resultados que
podemos assinalar e medir. Em
quase todos os ambientes laborais
sucede com frequência que os
diferentes tipos de pressões –
urgência, concorrência, imprevistos –
dificultam olhar mais além dos
«objetos» de preocupação imediata
para ver a pessoa que se encontra
por detrás deles. O pessoal da
empresa, os passageiros do avião, os
clientes à espera das suas compras...
todas essas pessoas podem ficar



relegadas para um segundo plano,
superadas por outras exigências.

Perante esta complexidade, São
Josemaria insiste em que o
verdadeiro valor do trabalho se
mede pelo amor. É o amor que
confere ao trabalho a sua força
transformadora, como resume no
final do parágrafo: se é de Deus,
«nasce do amor», porque só um
coração que se sabe amado pode
conceber o seu trabalho como uma
forma de amar; «manifesta o amor»,
porque transparece a maneira de ser
de Deus; «ordena-se ao amor»,
porque se propõe realmente servir,
prestar uma ajuda, cuidar das
pessoas e do mundo. É este amor que
explica que uma pessoa queira
sempre melhorar a qualidade do seu
trabalho. Não se trata de obsessão
com a eficiência, ou de
perfecionismo, ou de medo do
fracasso: é que uma pessoa quer
servir melhor aqueles que ama. Faço-



o bem, com carinho, porque penso
nas pessoas. E é o amor que me
move; até aquilo que humanamente
seja um fracasso poderá ser, aos
olhos de Deus, um triunfo. Porque,
no fim de contas, «Deus não me
chamou para que tenha êxito. Deus
chamou-me para que seja fiel»[9].

Numa mensagem recente, o Prelado
do Opus Dei explicava em que
sentido o «motivo» que permite
santificar o trabalho é
verdadeiramente sobrenatural: «Não
se trata apenas de trabalho por Deus
e para Deus, mas é, ao mesmo tempo
e necessariamente, trabalho de Deus.
É Ele quem primeiro ama e, pelo
Espírito Santo, torna possível o nosso
amor»[10]. Quando deixamos que a
sabedoria de Deus permaneça e
trabalhe connosco, os nossos esforços
não lhe ficam simplesmente
dedicados e por ele inspirados:
convertem-se no próprio trabalho de
Deus. E então podemos



verdadeiramente fazer nossas as
palavras de Jesus: «O meu Pai
continua a realizar obras até agora, e
Eu também continuo (...); O Filho,
por si mesmo, não pode fazer nada,
senão o que vir fazer ao Pai» (Jo 5,
17.19). Quando isto sucede, o nosso
trabalho torna-se um ponto de
ignição do amor de Deus na história:
uma peça pequena, mas vital, do seu
grande projeto de salvação. E isto dá
ao nosso trabalho normal e diário
uma força transformadora, um
potencial evangelizador que só Deus
pode calcular ou prever:
contribuímos de maneira real para a
salvação do mundo.

[1] Liturgia das horas, quinta-feira da
III semana do Tempo comum, Ofício
de leituras. O texto latino diz assim:
«Emitte, Domine, sapientiam de sede



magnitudinis tuae, ut mecum sit et
mecum laboret. Ut sciam quid
acceptum sit apud te».

[2] São Bernardo, Sermão 85, 5.

[3] São Josemaria, Cristo que Passa, n.
47.

[4] Ibid., n. 120.

[5] São Josemaria, Caminho, n. 294.

[6] Ibid., n. 359.

[7] São Josemaria, Carta 24, n. 18.

[8] São Josemaria, Cristo que Passa, n.
48.

[9] cf. Leo Maasburg, La Madre
Teresa de Calcuta. Un retrato
personal, Madrid, Palabra 2012, p.
208.

[10] Fernando. Ocáriz, Mensagem,
10/10/2024.



Robert Marsland

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/combate-
proximidade-missao-21-a-forca-

transformadora-do-trabalho/
(16/02/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/combate-proximidade-missao-21-a-forca-transformadora-do-trabalho/
https://opusdei.org/pt-pt/article/combate-proximidade-missao-21-a-forca-transformadora-do-trabalho/
https://opusdei.org/pt-pt/article/combate-proximidade-missao-21-a-forca-transformadora-do-trabalho/
https://opusdei.org/pt-pt/article/combate-proximidade-missao-21-a-forca-transformadora-do-trabalho/

	Combate, proximidade, missão (21): Ele trabalha comigo A força transformadora do trabalho
	«Um motivo sobrenatural»
	Quando o trabalho adquire um rosto


