
opusdei.org

Combate,
proximidade, missão
(20): Semeadores de
paz e de alegria

Grande parte do nosso
apostolado consiste em
contagiar a nossa alegria serena
aos corações de quantos estão
atribulados e sem esperança.

08/01/2026

Estendida no chão, com uma vela
que mal ilumina, a pobre mulher não
consegue esconder o seu desagrado.
Uma e outra vez regressam-lhe à



cabeça as mesmas censuras,
enquanto procura com os olhos
cansados, cada vez com menos
esperança, por todos os cantos da sua
casa. Uma das suas dez moedas de
prata desapareceu; e, com ela, pelo
menos um dia inteiro de trabalho.
Afinal, também não é uma tragédia,
mas não se resigna a dar por
perdidas essas poupanças, como se
nada fosse (cf. Lc 15, 8).

Há poucas sensações tão
desalentadoras como a de perder um
objeto necessário dentro da nossa
própria casa. Ao incómodo da perda
soma-se a intuição de que, embora
não o consigamos ver, o objeto deve
estar muito perto de nós. Algo de
semelhante acontece com essa
plenitude do coração a que
chamamos felicidade.
Habitualmente, quando as coisas
correm bem, a felicidade é para nós
como a moeda que está no seu lugar,
na carteira: não lhe prestamos



especial atenção. Mas, assim que, por
qualquer motivo, a tristeza nos
invade ou o coração arrefece,
começamos a perguntar-nos onde a
perdemos…

Deixar-se encontrar por Deus

No meio da sua busca penosa, a
mulher apercebe-se de um pequeno
brilho prateado que atravessa a
divisão por um segundo. Com um
movimento pausado, levanta-se e
fixa o olhar na parte inferior de uma
mesa pequena. À medida que se
aproxima, cada vez com mais
segurança, a moeda devolve-lhe a luz
da vela e, com ela, também a alegria
e a esperança (cf. Lc 15, 8-9).

Esta parábola, tão breve e
quotidiana, é surpreendente, entre
outras coisas, pela interpretação que
o Senhor faz dela. Jesus faz-nos ver
que essa moeda somos nós – cada
um, cada pecador –, e que é Deus,



juntamente com todos os seus anjos,
quem Se alegra sempre que nos
encontra (cf. Lc 15, 10). A
desproporção entre o valor da moeda
e a alegria da mulher, que convida as
vizinhas a festejar o acontecimento,
pretende ilustrar precisamente até
que ponto a misericórdia de Deus
supera qualquer parâmetro humano.
Mas, além disso, permite-nos
identificar a verdadeira fonte da
nossa felicidade: deixar-nos
encontrar por Deus. A alegria mais
autêntica que podemos experimentar
é a que enche o coração do Senhor e
transborda para nós sempre que nos
deixamos amar.

Poderíamos pensar que, embora tudo
isto seja muito bonito, é mais fácil
alegrarmo-nos quando temos sucesso
ou quando as pessoas que amamos
estão bem. A alegria é, afinal, um
sentimento que acompanha a posse
de um bem[1]. No entanto, escreve
São Josemaria: «A alegria que deves



ter não é aquela a que poderíamos
chamar fisiológica, de animal sadio,
mas uma outra, sobrenatural, que
procede de abandonar tudo e de te
abandonares a ti mesmo nos braços
carinhosos do nosso Pai-Deus»[2]. Essa
é a fonte mais profunda da nossa
alegria, que não consiste tanto na
posse de determinados bens como
numa disposição do coração: a
alegria dos filhos de Deus. «Temos,
podemos ter sempre, “uma
esperança que não traz engano”, não
por causa de uma confiança em nós
próprios ou em qualquer coisa deste
mundo, mas “porque o amor de Deus
foi derramado nos nossos corações
pelo Espírito Santo que nos foi
dado” (Rm 5, 5)»[3].

É muito natural, claro, desejarmos
para nós e para os outros sucesso e
saúde. Fazemo-lo constantemente,
nem que seja ao dar os bons-dias ou
ao desejar boa sorte perante um
desafio ou um contratempo. Além



disso, numa perspetiva de fé,
desfrutar das coisas boas é uma
forma de sermos agradecidos a Deus,
que na sua providência está sempre
a cuidar de nós com delicadeza.
Todas as coisas boas da vida podem
levar-nos a exclamar como Tobias:
«Louvado sejas, pois deste-me
alegria, não permitindo que
acontecesse o que eu esperava, mas
trataste-nos conforme a tua grande
misericórdia» (Tb 8, 16). Até nos
levarão a partilhar a nossa
felicidade, porque sempre que as
coisas nos correm bem e, por isso
mesmo, sentimos uma sã alegria de
viver, podemos ouvir no nosso
interior aquelas sábias palavras que
São Paulo atribui ao próprio Jesus:
«A felicidade está mais em dar do
que em receber» (At 20, 35). Os
nossos momentos de oração podem
ser ocasiões para nos perguntarmos
como partilhar esses bens e essa
alegria com os outros. Assim,



também os tempos de bonança nos
conduzirão a Deus.

Contudo, sabemos que não fomos
criados para uma alegria com prazo
de validade. Aquilo que o nosso
coração deseja mais profundamente
não é que tudo corra bem aqui na
terra, mas que «nos corra bem» no
Céu: que possamos amar a Deus
eternamente, com tanta gente
querida. E esta é uma perspetiva que
podemos facilmente perder de vista
se não formos delicados na nossa
relação com Deus; deslizaríamos
então para uma piedade ou uma fé
mundanizadas. Por isso, é um
exercício interessante perguntarmo-
nos de vez em quando que tipo de
intenções predominam na nossa
oração. A Deus, que é nosso Pai,
podemos pedir-Lhe o que quisermos.
Mas a que damos mais importância?
Ao sucesso profissional e à saúde, ou
a aproximarmo-nos mais de Deus e a
levar os outros até Ele? Que nos leva



a rezar mais: a perspetiva de um
futuro sem preocupações
económicas, ou a conversão de um
amigo ou de um familiar? Preocupa-
me mais a comida e o vestuário ou o
Reino de Deus e a sua justiça (cf. Mt
6, 33)?

Alegremente triste

«Porque é que nós, homens, nos
entristecemos?», perguntava-se certa
vez São Josemaria. «Porque a vida na
terra, não se passa como nós,
pessoalmente, esperávamos e porque
surgem obstáculos que impedem ou
dificultam a satisfação do que
pretendemos»[4]. E nisto sofrem
juntos maus e bons, explica Santo
Agostinho: «são punidos juntos, não
porque tenham passado uma vida
igualmente corrupta, mas porque os
bons e os maus amam esta vida
presente»[5]. Trata-se de uma tristeza
natural, que revela amor à vida e que
pode ser ocasião de conversão, de



redimensionamento das coisas. Se,
pelo contrário, para além da
desilusão inicial, essa tristeza tende a
criar raízes no nosso coração, talvez
seja porque tínhamos endeusado os
bens que perdemos, ou porque
procurávamos a alegria em coisas
demasiado efémeras. Por isso, por
vezes, a dor pode abrir-nos uma
porta para desejar com mais força a
felicidade do Céu, onde Deus «nos
encontrará» já para sempre. É a
promessa que esconde a consoladora
bem-aventurança de Jesus: «Bem-
aventurados os que choram, porque
serão consolados» (Mt 5, 4).

Mas também é possível
experimentar, de vez em quando, um
tipo de aflição que se deve à nossa
condição temporal – os altos e baixos
da vida – e à incerteza que a
acompanha. O véu de mistério que
por vezes nos oculta o sentido último
dos acontecimentos pode conduzir-
nos a um estado de tristeza mais



geral ou indefinido, sobretudo se
alguém possui um temperamento
melancólico. Não é por acaso que
uma das orações marianas de maior
tradição descreve este mundo como
um «vale de lágrimas»[6].

Esses momentos de dor genuína não
devem inquietar-nos demasiado,
porque frequentemente põem de
manifesto um modo profundo de
sentir que nos ajuda a penetrar nos
questionamentos do mundo e nos
mistérios da alma humana. O
importante é que essa tristeza não
nos conduza à solidão nem à perda
da confiança em Deus. Por isso o
nosso Padre perguntava-se, numa
ocasião: «E se a Cruz fosse o tédio, a
tristeza? Digo-te, Senhor, que,
contigo, estaria alegremente triste»[7].
Pode-se sofrer e, ao mesmo tempo,
continuar a confiar em Deus,
aceitando a sua vontade, ainda que
nos pareça misteriosa. Como não
recordar, por exemplo, perante a



morte repentina de um ente querido,
as lágrimas tão humanas
derramadas por Cristo pela morte do
seu bom amigo Lázaro? Contudo,
precisamente nesse momento de dor,
Jesus dá um testemunho forte da sua
relação com o Pai: «Pai, dou-te graças
por me teres atendido. Eu já sabia
que sempre me atendes» (Jo 11,
41-42).

«A minha alma está numa tristeza de
morte» (Mt 26, 38). É difícil imaginar
que pensamentos invadiram os
apóstolos ao ouvir estas palavras de
Jesus no Horto das Oliveiras, mas é
ainda mais difícil perscrutar o
interior da sua alma humana. É um
mistério o facto de Jesus, mesmo
tendo em todo o momento plena
consciência da sua divindade, ter
podido passar por um transe de
tamanha tristeza e amargura. No
entanto, sabemos como termina a
sua oração: «Não seja como Eu
quero, mas como Tu queres» (Mt 26,



39). Fazer a vontade de Deus, aceitar
os seus desígnios, não é sempre
simples. Por vezes, perante uma
situação incerta ou uma decisão
difícil, podemos sentir, como Jesus,
uma certa tristeza; e, ao mesmo
tempo, possuir mais profundamente
na alma, sob essa camada de neblina,
a alegria de sabermo-nos filhos de
Deus. Como diz o salmista: «Na terra
só desejo estar contigo» (Sl 73, 25).

«Nem todas as dores e renúncias dão
origem a tristeza, sobretudo quando
são assumidas com amor e por
amor»[8]. Para quem procura
verdadeiramente o Senhor, «é muito
diferente o sabor das tristezas, das
penas, das aflições: desaparecem
imediatamente, quando aceitamos
deveras a Vontade de Deus, quando
cumprimos com gosto os Seus
desígnios, como filhos fiéis, ainda
que os nervos pareçam rebentar e o
suplício pareça insuportável»[9].
Depois da Cruz, quando aceitamos a



vontade de Deus, espera-nos sempre
a alegria da ressurreição. Ouviremos
Jesus dizer-nos ao ouvido: «Vós
haveis de estar tristes, mas a vossa
tristeza há de converter-se em
alegria» (Jo 16, 20).

Organizar uma festa

Já com a moeda na mão, a mulher sai
a correr de casa para dar a boa
notícia. Procura vizinhas e amigas
com quem partilhar a sua alegria e
contar-lhes como a conseguiu.
«Alegrai-vos comigo, porque
encontrei a dracma perdida» (Lc 15,
9).

A alegria tem uma lógica expansiva:
toda ela se orienta para festejar. Por
isso é natural querermos partilhar o
sentimento de paz que habita em
nós: o de nos sabermos amados –
encontrados – por Deus.
Precisamente, grande parte do nosso
apostolado consiste em contagiar a



nossa alegria serena aos corações de
quantos estão atribulados e sem
esperança, para que queiram
participar na festa de Deus (cf. Mt 22,
4). Daí que São Josemaria
descrevesse a vocação à Obra e a de
todos os cristãos como um convite a
sermos «semeadores de paz e de
alegria». O apostolado cristão, dizia
numa ocasião, «não é um programa
político, nem uma alternativa
cultural: significa a difusão do bem, o
contágio do desejo de amar, uma
sementeira concreta de paz e de
alegria»[10].

Há um tipo de festejo que é
superficial, porque põe a tónica nas
experiências individuais mais do que
no encontro entre as pessoas, na
procura de si próprio mais do que na
comunhão[11]. Na sua simplicidade, a
parábola desta mulher reconduz-nos
à essência da festa: a alegria
partilhada. É bonito pensar que a
celebração que a mulher organiza



para comunicar a sua alegria é paga
com a mesma moeda que tinha
encontrado pouco antes. Surge assim
um nível adicional dessa lógica
divina, tão pouco calculista: onde o
nosso olhar pensaria na poupança,
Deus fala-nos de não reparar em
despesas (cf. Lc 15, 22-23).

Cada um de nós, recordemo-lo, é essa
moeda. Se Ele veio procurar-nos, foi
para chegar, através da nossa
entrega, a muitos mais homens e
mulheres na sua profunda sede de
felicidade. Para isso, precisamos de
deixar-nos gastar como a dracma,
sabendo que no amor de Deus temos
uma riqueza que ninguém nos pode
tirar: «Quem poderá separar-nos do
amor de Cristo? A tribulação, a
angústia, a perseguição, a fome, a
nudez, o perigo, a espada?» (Rm 8,
35).

* * *



«Bendito seja Deus e Pai de Nosso
Senhor Jesus Cristo, o Pai das
misericórdias e o Deus de toda a
consolação! Ele nos consola em toda
a nossa tribulação, para que também
nós possamos consolar aqueles que
estão em qualquer tribulação,
mediante a consolação que nós
mesmos recebemos de Deus» (2Cor 1,
3-4). Precisamente porque em todo o
momento somos consolados por
Deus, portadores de feridas e
inseguranças, «por tristes, nós que
estamos sempre alegres» (2Cor 6, 10),
o Senhor envia-nos também a
consolar todos os que encontramos
no nosso caminho. «As alegrias e as
esperanças, as tristezas e as
angústias dos homens de hoje,
sobretudo dos pobres e de todos
aqueles que sofrem, são também as
alegrias e as esperanças, as tristezas
e as angústias dos discípulos de
Cristo»[12]. Por isso, os «lares
luminosos e alegres»[13], como São
Josemaria imaginava as nossas



famílias e os centros da Obra, sê-lo-
ão não tanto pela sua perfeição
exterior, mas por serem lugares onde
se celebra a misericórdia de Deus e
que, por isso, irradiam uma
felicidade profunda. «Digo-vos: assim
há alegria entre os anjos de Deus por
um só pecador que se converte» (Lc
15, 10).

[1] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
10/03/2025, n. 1.

[2] São Josemaria, Caminho, n. 659.

[3] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
10/03/2025, n. 4.

[4] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
108.

[5] Santo Agostinho, A cidade de Deus,
I, 9, n. 3.



[6] Salve Regina.

[7] São Josemaria, Forja, n. 252.

[8] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
10/03/2025, n. 1.

[9] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
311.

[10] São Josemaria, Cristo que passa,
n. 124.

[11] cf. J. Pieper, Una teoría de la
fiesta, Madrid, Rialp, 2023.

[12] Concílio Vaticano II, Gaudium et
Spes, n. 1.

[13] São Josemaria, Carta 29, 57 ss; 
Cristo que passa, n. 22, 27 ss.

Gaspar Brahm



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/combate-

proximidade-missao-20-semeadores-de-
paz-e-de-alegria/ (08/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/combate-proximidade-missao-20-semeadores-de-paz-e-de-alegria/
https://opusdei.org/pt-pt/article/combate-proximidade-missao-20-semeadores-de-paz-e-de-alegria/
https://opusdei.org/pt-pt/article/combate-proximidade-missao-20-semeadores-de-paz-e-de-alegria/
https://opusdei.org/pt-pt/article/combate-proximidade-missao-20-semeadores-de-paz-e-de-alegria/

	Combate, proximidade, missão (20): Semeadores de paz e de alegria
	Deixar-se encontrar por Deus
	Alegremente triste
	Organizar uma festa


