
opusdei.org

Combate,
proximidade, missão
(2): «O caminho faz-
se caminhando»

Para um cristão, o céu está
sempre ao virar da esquina: a
vida é, simultaneamente,
viagem e destino.

08/05/2024

«A vida é uma viagem, não um
destino»: assim consta numa das
citações mais populares que circulam
pela internet[1]. Basta uma simples
pesquisa destas palavras para



encontrar uma infinidade de
imagens e posters para todos os
gostos: paisagens idílicas com um
caminho ou uma estrada
serpenteando, uma menina que
balança no seu baloiço, composições
gráficas com estilo vintage... Mas, que
significa realmente que a vida é uma
viagem e não um destino? Talvez
estejamos simplesmente diante de
um cliché, uma frase que triunfa
porque permite relativizar os
próprios erros, ou porque parece
dizer que o que interessa é viver e
não tanto como se vive ou para quê?
Viagem e destino opõem-se, afinal de
contas? O destino, concretamente o
destino da vida, não está em jogo em
cada instante da viagem?

Estas perguntas requerem,
evidentemente, uma aproximação
serena. Vejamos de entrada como o
lema em questão inspira a vida das
pessoas comuns. No mundo do 
running, por exemplo, a ideia de



privilegiar a viagem sobre o destino
tem grande popularidade. Sucede
que os corredores, sobretudo os
principiantes, começam com
objetivos ambiciosos, em termos de
distâncias a percorrer, forma física a
adquirir ou peso a perder. E não é
difícil imaginar que a maioria das
vezes não conseguem cumprir essas
metas tão facilmente como
esperavam. Assim descrevia a sua
vivência um corredor:

«Dia após dia fracassava no meu
objetivo. Dia após dia tornava-se
mais evidente que não era feito para
correr. Cada corrida confrontava-me
brutalmente com os factos:
continuava sem chegar ao nível. No
entanto, o que não tinha entendido
sobre este desporto era o mesmo que
já tinha bem assumido nas minhas
viagens: o fundamental é desfrutar
do trajeto. [...] Dei-me conta de que
cada corrida é um presente. Cada
corrida é uma oportunidade de estar



onde se quer estar. Com esta
revelação, a minha forma de correr
mudou. Deixei de negar a alegria que
sentia. Deixei de acumular dias de
fracasso. Comecei a viver mais “no
momento”, vendo cada corrida como
uma oportunidade para apreciar o
que tinha diante de mim»[2].

Este corredor estava a começar a
aprender uma lição importante que
qualquer um de nós pode aplicar à
viagem da vida. Pela fé, sabemos que
o nosso destino se joga no decurso de
todos os momentos da viagem,
porque a vocação cristã é chamada a
viver inteiramente de Deus e para
Deus, já no nosso caminho pela
história, e depois no céu, quando
finalmente Ele for «tudo em
todos» (1Cor 15, 28). São Josemaria
dizia por isso que «a felicidade do
Céu é para os que sabem ser felizes
na terra»[3].



No entanto, essa união pacífica entre
percurso e destino não é fácil de
alcançar. Poderia dizer-se que, de
facto, é a obra de toda uma vida. E a
vida é simultaneamente breve e
longa. Como àquele corredor, às
vezes pode suceder-nos que, ao
lançar o olhar para a meta e depois
virar-nos para trás, para onde
estamos agora, desanimemos: a visão
da distância que nos falta percorrer
poderia então até bloquear-nos ou
fazer-nos desesperar com a viagem.
Mas Jesus preveniu-nos já desta
tentação: «Procurai primeiro o Reino
de Deus e a sua justiça, e tudo o mais
se vos dará por acréscimo. Não vos
preocupeis, portanto, com o dia de
amanhã, pois o dia de amanhã já terá
as suas preocupações. Basta a cada
dia o seu problema» (Mt 6, 33-34).
Quando o Reino de Deus – ou seja, a
vocação à santidade – se converte no
mais importante, cada passo é uma
oportunidade de estar onde se quer
estar e com quem se quer estar. Deste



ponto de vista, o céu está sempre ao
virar da esquina: a vida vai sendo,
simultaneamente, viagem e destino.

Vamos, por isso, considerar alguns
aspetos da nossa viagem para o céu.
Em primeiro lugar, a certeza de que
não viajamos sozinhos: temos Deus
como amigo e companheiro de
viagem. Em segundo lugar, a
necessidade de evitar o desânimo,
aprendendo a dar a volta aos nossos
limites e aos nossos pecados.
Finalmente, a convicção de que viver
no presente é a melhor maneira de
encontrar a felicidade nesta terra e
também no céu.

Caminha humildemente com o teu
Deus

No Antigo Testamento, o breve livro
de Miqueias está cheio de profecias
de castigo. Através do seu profeta,
Deus repreende os samaritanos pela
sua idolatria; censura o seu povo
pelo culto externo, vazio; e também



antecipa, pela primeira vez, a queda
de Jerusalém. Mas isso não é tudo: a
sua mensagem é também anúncio de
esperança e de salvação. A missão de
Miqueias não consiste apenas em
condenar o mal, mas também em
recordar ao povo que Deus está
muito próximo: «Já te foi revelado, ó
homem, o que é bom, o que o Senhor
requer de ti: nada mais do que
praticares a justiça, amares a
lealdade e andares humildemente
diante do teu Deus» (Mq 6, 8).

O Espírito Santo – porque é Quem
fala através dos profetas – não nos
diz que caminhemos para Deus,
como se estivesse longe, esperando-
nos no final de um longo caminho.
Diz-nos que caminhemos com Ele. Ele
acompanha-nos em tudo e interessa-
se por tudo: o que pensamos, o que
vemos, o que dizemos, o que
desejamos: «Jesus Cristo que é Deus,
que é Homem, entende-me e atende-



me, porque é meu Irmão e meu
Amigo»[4].

Caminhar com Deus significa
percorrer com Ele todos os
acontecimentos, grandes e pequenos,
da minha vida; falar de tudo com Ele,
escutá-l’O em todo o momento; estar
disposto a que me possa pedir coisas
que não espero, ou a que me leve por
caminhos que não imaginava. Quem
caminha com um amigo está disposto
a falar e a escutar. Assim
caminhavam os discípulos de Emaús,
apesar de não saberem até que ponto
aquele desconhecido que os escutava
com tanta atenção e lhes falava com
tanta força era o seu Irmão e o seu
Amigo. Não o sabiam, mas estavam a
caminhar com Deus, e Deus estava a
abrir-lhes horizontes insuspeitados
(Lc 24, 13-35). «Senhor, que grande és
Tu sempre! Mas comoves-me quando
Te rebaixas para nos acompanhares,
para nos procurares na nossa lida
diária. Senhor, concede-nos a



ingenuidade de espírito, o olhar
limpo, a mente clara, que permitem
entender-Te, quando vens sem
nenhum sinal externo da Tua
glória»[5].

Deus quer, além disso, que
caminhemos com ele humildemente.
Que significa isto? Sugere-nos Ele
próprio numa das orações mais
breves do saltério: «Senhor, o meu
coração não é orgulhoso, nem os
meus olhos são altivos. Não corro
atrás de grandezas ou de coisas
superiores a mim. Estou sossegado e
tranquilo. Como criança saciada ao
colo da mãe; a minha alma é como
uma criança saciada» (Sl 131, 1-2).
Caminhar humildemente com Deus
significa trabalhar sem aspirar a
resultados ou êxitos que não
dependem de mim, e que talvez não
me correspondam; estar contente
com o que tenho, com o que Deus me
dá, com o que a vida me apresenta. E
viver isso… intensamente. O



paradoxo é que, se caminhamos
humildemente com Deus, de facto
faremos coisas muito maiores do que
acreditávamos. «Não viste os
fulgores do olhar de Jesus quando a
pobre viúva deixou no Templo a sua
pequena esmola? – Dá-Lhe tu o que
puderes dar»[6].

Dá a volta aos teus defeitos

«A graça, precisamente porque supõe
a nossa natureza, não nos faz
improvisamente super-homens»,
escreve o Papa. «Pretendê-lo seria
confiar demasiado em nós
próprios»[7]. A fragilidade, as
dificuldades, os equívocos, fazem
claramente parte do caminho da
vida. Admitir esta realidade não
significa render-se ou resignar-se a
pecar; trata-se simplesmente aceitar
os nossos limites e os nossos tempos,
e também os da realidade.

Mas o nosso orgulho não aceita tal
coisa. O diabo também o sabe, e não



se limita a tentar-nos para nos
afastar de Deus: quando nos
consegue seduzir, tenta ainda «fazer
lenha da árvore caída»; serve-se dos
nossos pecados ou da nossa
fragilidade para nos desanimar,
porque sabe que esse é um método
eficaz para nos fazer abandonar a
viagem. Por isso necessitamos de
aprender a dar a volta às nossas
quedas e misérias; ou seja, a tirar
proveito e experiência delas. Isto
pode parecer estranho, mas é um dos
princípios mais importantes e
fundamentais do crescimento na
vida interior. Assim o entenderam
desde há séculos os mestres de
espiritualidade.

Há pessoas, escreve um deles, a
quem «sucede habitualmente
surpreenderem-se com as suas faltas,
inquietarem-se, envergonharem-se;
zangam-se consigo próprias e
acabam por desanimar. São outros
tantos efeitos do amor próprio,



efeitos muito mais prejudiciais do
que as próprias faltas»[8]. A última
frase é surpreendente. A vergonha, a
inquietação e o desânimo em que nos
podemos deixar cair ao ver os nossos
limites faz-nos muito mal. Empurra-
nos para longe de Deus, e predispõe-
nos para o pecado, que ironicamente
é o que nos tinha desanimado em
primeiro lugar. Trata-se, afinal, de
um círculo vicioso que nos impede
de nos reconciliarmos com Deus, de
O olhar de frente e dizer-Lhe que
estamos arrependidos e que
queremos o Seu perdão.

Por vezes, o que nos pode acontecer
é que não nos perdoemos a nós
próprios. Apaixonamo-nos talvez
mais pela nossa ideia de perfeição o
que por Deus, e então falta-nos a
humildade para recomeçar. «Nunca
deves desanimar-te, por muitas vezes
que caias; deves dizer a ti próprio:
“Mesmo que caia vinte vezes, cem
vezes ao dia, levantar-me-ei de novo,



e seguirei o meu caminho”. Que
importará, depois de tudo, que
tenhas caído no caminho, se chegas
ao final? Deus não te vai culpar»[9]. O
mais importante, portanto, é retomar
o caminho voltando para Deus todas
as vezes que for necessário. A
contrição perante os nossos pecados
pode converter-se num trampolim
que nos impulsione novamente para
Deus: «Que os tropeços e derrotas
não nos afastem, nunca mais d’ Ele.
Como a criança débil se lança
compungida nos braços vigorosos do
seu pai, tu e eu agarrar-nos-emos ao
jugo de Jesus. Só essa contrição e essa
humildade transformarão a nossa
fraqueza humana em fortaleza
divina»[10].

Vive o presente

A única maneira de percorrer o
nosso caminho é fazê-lo passo a
passo. Ninguém sobe a uma
montanha de um pulo, e menos



ainda se se tratar de um cume a
grande altitude: às vezes será
necessária uma boa temporada de
treino e de aclimatação; e
necessitaremos de fazer etapas,
acampar, recuperar forças com o
conforto de um equipamento bem
escolhido, enquanto desfrutamos da
conversa e da paisagem, variável em
cada etapa. Em suma, precisamos de
nos concentrar na nossa realidade
mais imediata ou, dito de outro
modo, viver no presente.

Viver no presente significa
reconhecer o momento atual como o
único no qual posso receber a graça
de Deus e cumprir a Sua vontade. O
inimigo também sabe isto demasiado
bem, de modo que vai tentar afastar-
nos o mais possível do nosso aqui e
agora, angustiando-nos com um
passado que nos dececiona ou com
um futuro que nos inquieta; ou
fazendo com que nos percamos em
imaginações do que podia ter sido,



ou o do que poderia ser. E se
conseguir algo de tudo isto, então já
está a conseguir arrefecer o nosso
amor, porque o amor só se conjuga
no presente[11].

Viver no presente não quer dizer
ignorar o passado e o futuro, mas
colocá-los no seu lugar. Estar em paz
com o passado, reconciliados com
Deus e com os outros... e também
connosco próprios, pela aceitação de
quem somos e de quem chegámos a
ser. E estar em paz com o futuro,
porque, apesar de Deus contar e
vibrar com os nossos planos e
projetos, quer-nos serenos. In
manibus tuis tempora mea, diz outro
salmo. Nas tuas mãos está o meu
tempo, as minhas coisas (cf. Sl 31,
15). «Nas Tuas mãos abandono o
passado e o presente e o futuro…»[12],
podemos rezar com São Josemaria. A
aceitação e o abandono criam o
clima necessário para viver o



presente com serenidade e com
intensidade.

A confiança no nosso Pai Deus leva-
nos «a caminhar pela vida com a
agilidade dos filhos de Deus, a
raciocinar e decidir com a liberdade
de filhos de Deus, a enfrentar a dor e
o sofrimento com serenidade de
filhos de Deus, a apreciar as coisas
belas como um filho de Deus o
faz»[13]. Ter a agilidade de um filho de
Deus é viver centrado no aqui e no
agora, atento a fazer o que Ele quer
de mim: trabalhar, descansar, rezar,
consolar, rir... Há «um momento
para tudo» (Ecl 3, 1), e o melhor
modo de acertar é viver cada
momento com o Senhor: «tudo
quanto fizerdes por palavras ou por
obras, fazei-o em nome do Senhor
Jesus, dando graças por Ele a Deus
Pai» (Cl 3, 17). Se cultivarmos este
diálogo constante com Deus,
identificaremos mais facilmente
aquilo que nos distrai e nos desvia do



caminho: momentos de evasão no
telefone ou na nossa imaginação,
pensamentos obscuros,
desorganização, «mística do
oxalá»[14]… Assim poderemos voltar
mais facilmente a esse caminho
experimentado e verdadeiro para a
santidade, que consiste em fazer o
que devo e estar no que faço[15].

Viver o presente permite-nos
agradecer o que temos e, por isso
mesmo, desfrutar da vida. De novo,
«a felicidade no Céu é para os que
sabem ser felizes na terra»[16]. A
felicidade vem da consciência de que
sou amado aqui e agora pelo meu Pai
Deus e de que Ele me cumula de
presentes em cada dia. Estar
demasiado preocupados pelos nossos
fracassos no passado ou pelos
perigos do futuro incapacita-nos para
perceber as coisas que nos são dadas
no momento presente. Por isso é
muito bom que dediquemos tempo
em cada dia, na nossa oração, talvez



no nosso exame de consciência, à
gratidão. Como é que Deus me amou
hoje? Que coisas concretas posso
agradecer-Lhe?

Persevera até ao final

«Pela vossa constância é que sereis
salvos», diz-nos Jesus (Lc 21, 19).
Chegar ao final do caminho é vital.
Todos sonhamos em chegar a dizer
como São Paulo: «Combati o bom
combate, terminei a corrida,
permaneci fiel» (2Tm 4, 7). Consegui-
lo-emos conservando a fé hoje, agora
mesmo. Uma pessoa poderia sentir-
se facilmente oprimida perante a
perspetiva de ser fiel durante dez,
vinte, quarenta, oitenta anos. Como
posso estar seguro da minha
fidelidade num caminho tão longo?
Na realidade, não se trata de estar
seguro de que não me afastarei de
Deus durante as próximas décadas;
trata-se de ser fiel a Nosso Senhor 
hoje, com a graça que Ele nos dá



neste momento. É vivendo assim que
percorreremos o caminho da vida
até ao seu termo.

Nós, os cristãos, reconhecemos que
«a vida é uma viagem, não um
destino» como algo óbvio. Sabemos
que a nossa vida não termina aqui e
que, portanto, estes anos na terra
não são o destino. E, ao mesmo
tempo, sabemos que a nossa
verdadeira vida, o nosso destino, já
está aqui, em cada instante: a nossa
vida está «escondida com Cristo em
Deus» (Cl 3, 3). Por isso, necessitamos
que «a cabeça toque o céu, mas que
os pés assentem na terra, com
segurança»[17]; necessitamos que se
faça a Sua vontade «na terra como no
céu». E então, assim, faremos
«caminho ao andar»[18]: cada passo
que dermos fará o nosso caminho e o
nosso destino.



[1] A citação costuma ser atribuída a
Ralph Waldo Emerson, apesar de não
existir uma referência escrita que o
ateste.

[2] John Bingham, «Enjoy Your
Journey» www.runnersworld.com.

[3] São Josemaria, Forja, n. 1005.

[4] Ibid., Forja, n. 182.

[5] Ibid., Amigos de Deus, n. 313.

[6] Ibid., Caminho, n. 829.

[7] Francisco, Gaudete et exsultate, n.
50.

[8] Jean-Nicolas Grou, Manuel des
âmes intérieures, Lieja, 1851, p. 159.
«O pior dos casos é que, como
observa São Francisco de Sales, às
vezes desanimamos e zangamo-nos
por nos termos zangado,
impacientamo-nos por nos termos
impacientado. Que desastre! Não



teríamos de ver nisso orgulho em
estado puro?» (p. 160).

[9] Ibid., p. 160s.

[10] São Josemaria, Via-Sacra, VII
estação.

[11] cf. C. S. Lewis, Vorazmente teu,
cap. 15 (Ed. Grifo). No original: The
Screwtape Letters – Letters form a
senior to a junior devil de C. S. Lewis.

[12] São Josemaria, Via-Sacra, VII
estação, n. 3.

[13] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
28/10/2020, n. 3.

[14] cf. São Josemaria,Entrevistas a
São Josemaria, n. 88, 116.

[15] cf. Ibid., Caminho, n. 815.

[16] Ibid., Forja, n. 1005.

[17] Ibid., Amigos de Deus, n. 75.



[18] «Caminante, no hay camino; se
hace camino al andar» (A. Machado, 
Campos de Castilla, «Proverbios y
cantares», XXIX. São Josemaria cita
este verso na Carta 6, n. 75). (N.T.
Utiliza-se a versão portuguesa mais
aceite deste verso do autor)

John Paul Mitchell

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/combate-

proximidade-missao-2-o-caminho-faz-
se-caminhando/ (14/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/combate-proximidade-missao-2-o-caminho-faz-se-caminhando/
https://opusdei.org/pt-pt/article/combate-proximidade-missao-2-o-caminho-faz-se-caminhando/
https://opusdei.org/pt-pt/article/combate-proximidade-missao-2-o-caminho-faz-se-caminhando/
https://opusdei.org/pt-pt/article/combate-proximidade-missao-2-o-caminho-faz-se-caminhando/

	Combate, proximidade, missão (2): «O caminho faz-se caminhando»

