
opusdei.org

Combate,
proximidade, missão
(17): «Eis a tua Mãe».
Maria no nosso
caminho para a
santidade

Como costumam fazer as mães,
Maria adianta-se no nosso
caminho. Ela adivinha de que
necessitamos, e prepara-o,
muitas vezes de modo tão
discreto que nem sequer nos
damos conta.

19/09/2025



«Eis a tua mãe» (Jo 19, 27). Quando
Jesus, agonizante na cruz, falava
deste modo a São João e a Santa
Maria, estava a revelar-lhes algo
muito profundo, muito real: uma
dessas «coisas ocultas desde a
criação do mundo» (Mt 13, 35). Jesus
não lhes estava a dar uns títulos
honoríficos: Maria é realmente nossa
Mãe e nós somos seus filhos.

«A maternidade de Maria, através do
mistério da Cruz, deu um salto
impensável. A Mãe de Jesus tornou-
se a nova Eva, porque o Filho a
associou à sua morte redentora,
fonte de vida nova e eterna para
cada homem que vem a este
mundo»[1]. Neste momento solene e
doloroso, Jesus mostra-nos até onde
chega o dom infinito que nos deu ao
encarnar-se. Deus não sabe fazer as
coisas a meias: onde Ele entra, vai até
ao fim. Entrou na nossa humanidade
e encheu-a das suas bênçãos; e uma
das maiores é a de ser, com Ele,



filhos daquela que é bendita entre
todas as mulheres (cf. Lc 1, 42).

Assim como seria um mal-entendido
ver na Ascensão um Jesus que se
afasta, e reduzir os sacramentos a
uma consolação perante esse
“afastamento”, também o seria
pensar que, depois da Assunção de
Maria aos Céus, a sua presença
maternal junto dos seus filhos é
menor do que quando vivia nesta
terra. «Maria é elevada em corpo e
alma à glória do Céu, e com Deus é
Rainha do Céu e da Terra.
Porventura, está tão distante de nós?
É verdadeiro o contrário.
Precisamente porque está com Deus
e em Deus, está pertíssimo de cada
um de nós. Quando estava na terra,
podia somente estar perto de
algumas pessoas. Estando em Deus,
que está próximo de nós, que está no
“interior” de todos nós, Maria
participa nesta proximidade de Deus.
Estando em Deus e com Deus, está



perto de cada um de nós, conhece o
nosso coração, pode ouvir as nossas
orações, pode ajudar-nos com a sua
bondade materna»[2].

O Evangelho conta-nos poucos
detalhes da vida da nossa Mãe, mas
cada uma destas ocasiões está
carregada de sentido para os seus
filhos: cada ocasião é uma janela
pela qual podemos ver de perto a sua
vida e a sua pessoa, para A amar
mais e para nos sabermos cada vez
mais filhos seus. Ao meditar estas
passagens podemos descobrir n’Ela
três atitudes fundamentais: Maria 
acolhe Cristo, contempla-O e entrega-
O. E, a partir da proximidade de
Deus, Ela exerce agora a sua
maternidade levando-nos por esse
mesmo caminho: com Maria vamos,
e voltamos, a Jesus[3]. E, com Ela
também, O levamos a todos.



Assim é, e assim seja

Naquele dia em Nazaré, tão
aparentemente idêntico aos outros,
Santa Maria não podia imaginar até
que ponto o seu fiat se ia tornar o
maior ato de fé e obediência da
história. O verbo com que Maria
responde ao Anjo, e que se traduz
como fiat ou «faça-se», aparece no
original grego de São Lucas (génoito)
com um modo verbal que expressa a
urgência do coração para que algo
suceda (cf. Lc 1, 38). Mas de facto a
nossa Mãe não disse fiat nem génoito.
A palavra que, nos lábios de Maria,
corresponderia mais exatamente a
esta expressão é «ámen». Assim
falava um judeu quando queria dizer
a Deus «sim, assim seja». A raiz desta
palavra hebraica significa solidez,
convicção interior: confirma o dito
como palavra firme, estável,
vinculante. A sua tradução exata é:
«Assim é e assim seja»[4].



O acolhimento de Maria não se reduz
a um instante isolado na sua vida: é
uma disposição constante. Desde a
visita do Anjo até à Cruz, o seu
coração permanece atento à vontade
de Deus. «Toda a sua vida foi uma
peregrinação de esperança com o
Filho de Deus e seu, uma
peregrinação que, através da Cruz e
da Ressurreição, a conduziu à pátria,
ao abraço de Deus»[5]. Quantas vezes
o Senhor nos pede também a nós
coisas que necessitam do nosso
pessoal «Ámen, faça-se em mim
segundo a tua palavra». Quantas
vezes está a preparar-nos com os
braços abertos, como um pai que se
agacha e chama o seu filho. Deixamo-
l’O entrar sem reservas nos nossos
pensamentos, nas nossas decisões e
nas nossas ações? Deixamo-nos
abraçar por Ele?

Não é casual que ao receber o Corpo
eucarístico de Cristo respondamos
«Ámen»: assim como Maria acolheu



o Verbo para que se fizesse carne no
seu seio, também nós O acolhemos
para que cresça e viva em nós.
«Existe, pois, uma profunda analogia
entre o fiat pronunciado por Maria,
em resposta às palavras do Anjo, e o 
ámen que cada fiel pronuncia
quando recebe o Corpo do Senhor»[6].
Recebamo-l’O com Ela, com a
«pureza, humildade e devoção» com
que a nossa Mãe O recebeu aquela
primeira vez, e sempre.

Unir tudo no coração

A contemplação é outra das atitudes
fundamentais na vida de Maria, e
por esse caminho quer levar-nos
também a nossa Mãe. «Ser
contemplativo não depende dos
olhos, mas do coração. E nisto entra
em jogo a oração, como um ato de fé
e amor, como “respiração” da nossa
relação com Deus»[7]. Nos evangelhos,
Maria pronuncia muito poucas
palavras em comparação com o



papel que tem nos diferentes
episódios. Desde a visita dos pastores
em Belém até à Cruz, Maria guarda e
medita no seu coração os mistérios
do seu Filho (Lc 2, 19).

No silêncio de Nazaré, na oração em
Caná, durante a vida pública, vemos
uma Mãe que medita, que observa e
que se deixa transformar pela
presença de Jesus. No caminho para
o Calvário é fácil imaginar o
encontro entre a Mãe e o Filho,
quando «com imenso amor, Maria
olha para Jesus e Jesus olha para a
sua Mãe; os seus olhos encontram-se
e cada coração derrama a sua
própria dor no outro»[8]. E na manhã
luminosa da Ressurreição, inundada
pela glória do Ressuscitado, Ela
antecipa o resplendor da Igreja[9],
que vive também «nos seus membros
frágeis (…). Muitos deles são
mulheres, como a idosa Isabel e a
jovem Maria; mulheres pascais,
apóstolas da ressurreição»[10].



O olhar contemplativo, essa
“respiração” da alma, permite-nos ir
compreendendo pouco a pouco o
sentido do que sucede na nossa vida,
e o que Deus espera de nós. «É isso
que expressa o Evangelho no olhar
de Maria, que olhava com o coração.
No Evangelho, a melhor expressão do
que pensa o coração é dada por dois
textos de São Lucas que nos dizem
que Maria “guardava (syneterei)
todas estas coisas, ponderando-as
(symballousa) no seu coração” (cf. Lc
2, 19.51)». E o que Maria guardava e
ponderava «não era apenas “a cena”
que via, mas também o que ainda
não compreendia, conservando-o
presente e vivo, na esperança de unir
tudo no seu coração»[11].

Como filhos pequenos que às vezes
não conseguem fazer uma tarefa
difícil, podemos contar sempre com a
nossa Mãe para que nos guie neste
caminho da contemplação. «Maria
fala connosco, fala-nos, convida-nos



a conhecer a palavra de Deus, a amar
a palavra de Deus, a viver com a
palavra de Deus, a pensar com a
palavra de Deus»[12]. Se deixamos que
nos tome pela mão, Ela nos dará
paciência com as coisas que não
entendemos, e nos ajudará a ir
unindo os pontos aparentemente
desconexos, como nesses desenhos
em que só no final de um traçado
paciente aparece a figura.

Sempre a entregar Jesus

Desde o princípio da sua vocação
materna, Maria entende que Jesus é
um tesouro para partilhar com todos:
o Senhor fez «coisas grandes» n’Ela
(Lc 1, 49), não para sua glória
pessoal, mas para o bem de toda a
humanidade. A alegria do Magnificat
reflete uma profunda experiência de
filiação divina: Maria compreende o
imenso amor do Pai, que se volta
sobre Ela, confiando-lhe o mais
importante que tem, o Filho amado.



Mais do que nenhum outro ser
humano antes e depois d’Ela,
descobre-se cheia de Deus, do amor
de Deus. E essa superabundância
incentiva-A a levar Jesus a todos.

Maria está sempre a entregar o seu
Filho: oferece-O menino aos pastores
e aos Magos (cf. Lc 2, 16-20; Mt 2,
10-11); põe-n’O nos braços de Simeão
e Ana (cf. Lc 2, 25-38); deixa-O tão
“solto” que até O perde em
Jerusalém; “provoca” o milagre em
Caná, e coloca cada um à escuta do
que Ele nos disser (cf. Jo 2, 3-5); deixa
que Jesus se ocupe da sua missão,
apesar de os parentes o reclamarem
(cf. Mt 12, 46-50); aceita a vontade do
Pai e, aos pés da Cruz, entrega-se com
Jesus a toda a humanidade (cf. Jo 19,
25). E é fácil imaginar as conversas,
tão cheias de Jesus, que teria com os
discípulos depois da Ascensão…
Como as que quer ter connosco, e
com todos os que, tal como discípulo



amado, A acolhem na sua casa e nas
suas coisas (cf. Jo 19, 27).

Cada um é filho à sua maneira

Uma vez, São Josemaria partilhou as
suas recordações de uma visita que
fez a Sevilha na Semana Santa: «Fui
para a rua quando já por ali
andavam as confrarias... E quando vi
toda aquela gente, aqueles homens
piedosos que iam nas procissões
acompanhando a Virgem, pensei: isto
é penitência, isto é amor. Era muito
bonito. Depois, quando vi... não sei
que paso[*] era, não me recordo qual
era a imagem da Virgem... O que
menos interessava eram as joias, as
luzes... O importante era o amor, as
canções de amor, os galanteios: tudo!
Estava ali olhando para ela, e pus-me
a fazer oração... Fui até ao Céu.
Vendo aquela imagem da Virgem tão
linda, nem me dava conta de que
estava em Sevilha, nem na rua. E
alguém me tocou no ombro, assim.



Voltei e encontrei um homem de
aldeia, que me disse: “Senhor Padre,
esta não vale nada; a nossa é a que
vale!”. A primeira ideia que me veio
à mente foi que aquilo era quase
uma blasfémia. Depois pensei: tem
razão; quando eu mostro os retratos
da minha mãe, ainda que goste de
todos, também digo: este, este é que é
bonito»[13].

Cada um de nós pode ter a sua
fotografia “mais bonita” da sua Mãe
celestial: não se trata
necessariamente de uma imagem,
mas de uma maneira muito pessoal
de Lhe falar, de Lhe querer bem, de
Lhe confiar o que nos enche o
coração. «Cada cristão pode, olhando
para trás, reconstruir a história das
suas relações com a Mãe do Céu.
Uma história na qual há datas,
pessoas e lugares concretos, favores
que reconhecemos como vindos de
Nossa Senhora, e encontros cheios de
um especial sabor. Damo-nos conta



de que o amor que Deus nos
manifesta através de Maria tem toda
a profundidade do divino e,
simultaneamente, a familiaridade e o
calor próprios do humano»[14].

Como costumam fazer as mães, mas
de um modo ainda mais subtil, Maria
adianta-se no nosso caminho. Ela
adivinha de que necessitamos, e
prepara-o, muitas vezes de modo tão
discreto que nem sequer nos damos
conta. E apesar de se encher de
alegria quando Lhe agradecemos
esses cuidados de mãe, não deixa de
se ocupar de nós quando não o
fazemos. Santa Maria, sabemos que o
farás, mas faz-nos tão bem pedir-to: 
iter para tutum, prepara-nos um
caminho seguro.

[1] Leão XIV, Homilia, 09/06/2025.

[2] Bento XVI, Homilia, 15/08/2005.



[3] cf. São Josemaria, Caminho, n.
495.

[4] cf. R. Cantalamessa, L’anima di
ogni sacerdozio, Ancora, Milán 2014,
p. 53 (El alma de todo sacerdocio,
Monte Carmelo, Burgos, 2010).

[5] Leão XIV, Angelus, 15/08/2025.

[6] São João Paulo II, Ecclesia de
Eucharistia, n. 55.

[7] Francisco, Audiência, 05/05/2021.

[8] São Josemaria, Via-Sacra, IV
estação.

[9] cf. Sedúlio, Carmen paschale, 5,
358-364.

[10] Leão XIV, Homilia, 15/08/2025.

[11] Francisco, Dilexit nos, n. 19.

[12] Bento XVI, Homilia, 15/08/2005.



[*] paso é o andor das procissões
religiosas da Semana Santa

[13] Palavras de São Josemaria
recolhidas em Ana Sastre, Tempo de
Caminhar, Lisboa, DIEL, 1994, p. 313.

[14] São Josemaria, «Recuerdos del
Pilar», em Escritos Varios: Edición
crítico-histórica, Rialp, Madrid 2018,
p. 275.

Giovanni Vassallo – Carlos
Ayxelà

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/combate-

proximidade-missao-17-eis-a-tua-mae/
(10/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/combate-proximidade-missao-17-eis-a-tua-mae/
https://opusdei.org/pt-pt/article/combate-proximidade-missao-17-eis-a-tua-mae/
https://opusdei.org/pt-pt/article/combate-proximidade-missao-17-eis-a-tua-mae/

	Combate, proximidade, missão (17): «Eis a tua Mãe». Maria no nosso caminho para a santidade
	Assim é, e assim seja
	Unir tudo no coração
	Sempre a entregar Jesus


