
opusdei.org

Combate,
proximidade, missão
(14): O lugar do
encontro

«Fala, fala com o Senhor:
“Canso-me, Senhor, não posso
mais. Senhor, isto não está a
sair bem; como o farias
Tu?”» (São Josemaria).

13/06/2025

Ser-se famoso não é nada fácil: as
pessoas procuram-nos por todo o
lado e, por vezes, não há maneira de
se esconder para desfrutar um pouco



de calma. Isso acontecia
frequentemente a Jesus. Por isso, por
vezes evitava as cidades ou retirava-
se com os seus apóstolos para lugares
onde era menos conhecido, embora
nem sempre isso resultasse. Como
quando foram à Fenícia, à região de
Tiro e Sídon, esperando passar
despercebidos…

Uma corrente de confiança
mútua

Nos arredores dessas cidades,
encontram uma mulher sirofenícia,
que sofria muito por causa da sua
filha, possuída por um demónio
particularmente cruel. Esta mãe
precisava de ajuda e tinha ouvido
falar de Jesus, por isso começou a
clamar em altos gritos ao Senhor,
pedindo que tivesse compaixão dela.
Mas Jesus, diz-nos o Evangelho, «não
lhe respondeu nem uma
palavra» (Mt 15, 21-23).



Os discípulos não compreendem
como é que Jesus pode ignorar um
pedido tão insistente. Passado algum
tempo, aproximam-se d’Ele e dizem:
«Despacha-a, porque ela persegue-
nos com os seus gritos». Mas o
Senhor não só não atende ao pedido,
como parece rejeitá-lo por completo:
«Não fui enviado senão às ovelhas
perdidas da casa de Israel». A mãe,
cheia de dor e de amor pela filha,
não desanima. Prostra-se diante de
Jesus, bloqueando-lhe o caminho.
Não está disposta a deixá-lo passar:
«Socorre-me, Senhor» (Mt 15, 23-25).

O dramatismo da situação talvez leve
os apóstolos a pensar que, desta vez,
Jesus irá escutá-la. Contudo, a
resposta é ainda mais surpreendente
e inesperada. Ainda prostrada no
chão, Jesus diz-lhe: «Não é justo que
se tome o pão dos filhos para o
lançar aos cachorros». Mas a mulher
também não se desencoraja com esta
negativa. Na sua resposta não há



revolta nem ressentimento, mas uma
humildade profunda: «É verdade,
Senhor, mas até os cachorros comem
as migalhas que caem da mesa de
seus donos» (Mt 15, 26-27).

Uma corrente de confiança mútua
percorre o diálogo entre esta mulher
e Jesus. O Senhor conhece a ousadia
da sua fé, e ela confia plenamente na
bondade do coração de Jesus… Ela
não o sabe, mas, além de lhe
conceder a graça que pede, Deus vai
servir-Se dela para formar os seus
discípulos. Através desta mulher,
Jesus está a preparar os corações dos
doze para os horizontes apostólicos
que em breve se abrirão. Aqueles
que receberão o mandato de ir
pregar o Evangelho a todo o mundo
descobrem agora como uma mulher
pagã pode ter mais fé no coração do
que um rabino, ou até do que eles
próprios, que passam o dia com
Jesus.



Além disso, esta mulher mostra, ao
longo do seu diálogo com Jesus,
algumas das atitudes essenciais da
oração, como a humildade de quem
se sabe necessitado de ajuda, ou a
confiança inabalável no amor que
Deus nos tem, apesar do seu silêncio
aparente. Talvez fosse nela que
Evágrio do Ponto pensava quando
escreveu: «Não te aflijas, se não
recebes logo de Deus o que Lhe
pedes: é que Ele quer beneficiar-te
ainda mais pela tua perseverança em
permanecer com Ele na oração»[1].

Mas voltemos ao clímax da conversa.
Jesus manteve, quanto pôde, essa
“tensão pedagógica” com a mulher e
com os discípulos. Agora, perante a
simplicidade com que ela fala das
migalhas caídas da mesa, Jesus
revela os seus verdadeiros
sentimentos: «Ó mulher, grande é a
tua fé! Faça-se como desejas». E a sua
filha ficou curada nesse mesmo
instante (Mt 15, 28). A fé desta mãe, a



sua oração perseverante e humilde,
deixará sem dúvida uma marca
profunda nos apóstolos.

Por outro lado, esta mulher, embora
estrangeira, representa
simbolicamente todo o Povo de Deus.
Nela realiza-se mais uma vez aquele
misterioso combate em que Jacob
lutava com Deus. Fruto dessa luta,
Jacob “arranca” a bênção a Deus; e,
com a bênção, recebe o nome de
Israel, que significa “combateste
contra Deus” (cf. Gn 32, 25-30), e que
lhe confere uma nova missão na
vida. Também entre Jesus e a mulher
há uma espécie de luta, um combate
que põe à prova a sua fé e
perseverança. O gesto de se prostrar
diante do Senhor para que Ele não
passe adiante é uma expressão
maravilhosa de uma oração
perseverante, que não desiste
perante as dificuldades. E, como
sucedeu com o antigo patriarca,
também essa insistência termina



com a bênção de Deus, que louva a fé
da mãe e liberta a filha.

Numa conversa permanente

«O “combate espiritual” da vida nova
do cristão é inseparável do combate
da oração»[2], lemos no Catecismo.
Esta mulher obteve graças
abundantes através desse combate:
intensificou-se a sua relação pessoal
com Deus, e dessa relação só podem
brotar coisas boas. Por isso, o
caminho para a santidade consiste
mais em alargar o diálogo com o
Senhor a tudo o que fazemos do que
em alcançar uma série de desafios ou
níveis de virtude que não são
necessariamente para nós, ou que,
em todo o caso, não se darão de um
dia para o outro[3]. Na verdade, talvez
uma coisa acabe por levar à outra,
mas há entre elas uma clara
primazia da graça, e, portanto, da
oração[4]. «Porque sem mim», diz o



Senhor, «nada podeis fazer» (Jo 15,
5).

Imaginemos, por exemplo, que
alguém decidiu pôr um pouco mais
de ordem na sua vida. Propôs-se
deitar-se mais cedo, a uma hora que
lhe permita descansar o suficiente,
para render mais no trabalho, estar
de melhor humor, e arranjar uns
minutos para rezar todas as manhãs.
É algo de grande valor, e
possivelmente conseguirá cumpri-lo
um dia e outro, mas no seguinte
falhará, ou deixar-se-á absorver pelo
caos… Como em qualquer projeto
que se empreende, haverá vitórias e
derrotas. Mas o decisivo não são os
resultados. O importante não é tanto
o balanço entre vitórias e derrotas,
mas sim como lutamos ou, mais
precisamente, com quem lutamos.
Porque a batalha pode travar-se em
solidão, contando principalmente ou
quase exclusivamente com as
próprias forças; ou pode abrir-se,



pelo contrário, à relação com Deus,
convertendo esse objetivo em tema
de conversa com o Senhor: «Senhor,
creio que Tu também queres que me
deite mais cedo, mas tens de me
ajudar…»; «Jesus, põe amor e
esperança no meu coração… ajuda-
me a entusiasmar-me… se for um
pouco mais ordenado, posso fazer
muito bem»; «Senhor, perdoa-me
porque hoje o caos levou a melhor;
ajuda-me mais»; «Jesus, vou oferecê-
lo pelas pessoas que também estão a
tentar…».

Neste caso, estamos perante uma luta
centrada em Deus, na qual o diálogo
com o Senhor se vai alimentando do
que temos entre mãos. E vice-versa:
as coisas do dia a dia vão-se abrindo
à nossa relação com Deus. Para que
um propósito concreto de melhoria
seja eficaz, o Evangelho mostra-nos
que, antes de mais nada, deve tornar-
se tema de muitas conversas com
Deus. Trata-se de abrir todos os



nossos âmbitos de ação a esse grande
horizonte de sentido que é a nossa
relação com o Senhor. «Se
trabalhamos com Cristo, todos os
nossos esforços têm sentido, mesmo
quando não surgem os resultados
que esperamos, porque o eco das
obras feitas por amor chega sempre
ao Céu»[5].

O que verdadeiramente alegra o
coração de um pai ou de uma mãe
não é tanto que o seu filho pequeno
faça tudo bem, mas que olhe para
eles de vez em quando e lhes sorria;
que partilhe com eles as suas
batalhas. Os pequenos, mesmo
quando se esforçam, costumam
enganar-se com facilidade; mas
procuram continuamente o diálogo
com os pais, através do olhar ou dos
gestos, e sempre com o coração. E
essa corrente de amor e de
comunicação é o que os pais mais
desejam. O nosso Pai Deus também
espera isso mesmo de nós: uma



corrente de confiança, de amor e de
comunicação. E a vida inteira é o
ambiente onde deve desenrolar-se
essa relação confiante com o nosso
Pai Deus. São Josemaria convidava
todos a avançar por esse caminho:
«Fala, fala com o Senhor: “Canso-me,
Senhor, não posso mais. Senhor, isto
não está a sair bem; como o farias
Tu?”»[6].

Viver dessa relação

Os apóstolos, talvez sem se darem
demasiada conta, viviam num
diálogo contínuo com o Senhor,
alimentado pelas circunstâncias mais
normais do dia a dia. Os Evangelhos
recolhem uma infinidade de
situações em que Jesus e os seus
falavam com confiança. Faziam-lhe
perguntas, mostravam-lhe a sua
perplexidade ou o seu entusiasmo.
Os doze, portanto, além de discípulos
e testemunhas, eram amigos com
quem Jesus partilhava a sua



intimidade (cf. Jo 15, 15). A
personalidade de Jesus cativava-os e,
ao mesmo tempo, enchia-os de
assombro: para eles, Jesus era um
grande amigo e também um grande
mistério.

Uma das coisas que mais lhes
chamava a atenção era a relação de
Jesus com o Pai. Observavam com
que frequência Ele se retirava para
orar. Aos poucos foram-se
apercebendo de que Jesus estava
sempre em íntima conversa com o
seu Pai Deus. O próprio Jesus faz-lhes
ver que aquilo que diz e faz, brota da
sua relação com o Pai: «Eu não falei
por mim mesmo, mas o Pai que me
enviou, é que me encarregou do que
devo dizer e anunciar» (Jo 12, 49);
«Quando levantardes o Filho do
homem, então sabereis que ‘Eu sou’ e
que por Mim nada faço» (Jo 8, 28).

Por vezes, o Senhor exteriorizava
essa conversa íntima com o Pai. Por



exemplo, quando regressaram os
setenta e dois discípulos que Ele
tinha enviado à frente a várias
cidades e aldeias, e que voltavam
maravilhados com a experiência de
agir em nome de Jesus Cristo:
curavam, expulsavam demónios…
«Senhor, até os demónios se
sujeitaram a nós, em teu nome»,
diziam, cheios de alegria (Lc 10, 17).
Jesus dirige-se então em voz alta ao
seu Pai e, cheio de júbilo, diz:
«Bendigo-te, ó Pai, Senhor do Céu e
da Terra, porque escondeste estas
coisas aos sábios e inteligentes e as
revelaste aos pequeninos. Sim, Pai,
porque assim foi do teu agrado» (Lc
10, 21).

Outra ocasião em que ouviram Jesus
falar em voz alta com o Pai foi no
momento solene da ressurreição de
Lázaro. Num ambiente de dor pela
morte do amigo, Jesus toma a palavra
e exclama: «Pai, dou-te graças por me
teres atendido. Eu já sabia que



sempre me atendes, mas Eu disse isto
por causa da gente que me rodeia,
para que venham a crer que Tu me
enviaste» (Jo 11, 41-42). Podemos
imaginar o assombro daqueles que O
ouviram falar assim com o seu Pai
Deus. Como não haviam de ficar
gravadas nas suas memórias essas
palavras?

Ao falar assim, Jesus revela aos seus
amigos o mistério da sua intimidade
divina: a sua vida interior. O mais
íntimo de Jesus é a sua relação com o
Pai. Jesus vive dessa relação. Uma
relação que é um diálogo
ininterrupto de conhecimento e
amor, que se concretiza no desejo
permanente de fazer a vontade do
Pai. Assim o fará ver aos seus: «O
meu alimento é fazer a vontade
d’Aquele que me enviou e consumar
a sua obra» (Jo 4, 34). Jesus está a
dizer-lhes de muitas maneiras que
vive da sua relação com o Pai, que a
sua intimidade pessoal é essa



relação. A Teologia expressá-lo-á
dizendo que o Filho é uma relação
subsistente: tudo na Segunda Pessoa
da Santíssima Trindade é filiação,
relação com o Pai[7].

Pouco a pouco, mas especialmente
com o envio do Espírito Santo, os
discípulos ir-se-ão apercebendo de
que essa fonte secreta, essa relação
de Jesus com o Pai, é a sua identidade
mais pessoal. E desejarão participar
nela. Por isso, certa vez, Filipe dirá
ao Senhor: «Senhor, mostra-nos o
Pai, e isso nos basta!» (Jo 14, 8). E por
isso também pedem a Jesus que lhes
ensine a rezar, a descobrir essa fonte
de vida da qual Ele vive. E Jesus
ensinar-lhes-á o Pai-nosso (cf. Lc 11,
1-4).

Através de Jesus, o Verbo por quem
todas as coisas foram criadas (cf. Cl 1,
16), também nós nos encontramos,
no mais íntimo do nosso ser, em
profunda relação com o Pai[8]. Sentia-



o intensamente no seu coração Santo
Inácio de Antioquia, quando
escrevia: «uma água viva fala dentro
de mim e diz-me: Vem para o Pai»[9].
O facto de Deus me amar, de me ter
criado para ser feliz com Ele,
constitui o meu núcleo pessoal mais
autêntico, o sentido mais radical de
quem sou; e, pelo contrário, «quem
não sabe que é filho de Deus,
desconhece a sua verdade mais
íntima»[10]. Por isso, a oração não é
um acessório da nossa vida. A
conversa com Deus permite-nos
habitar em nós mesmos. Estar em
diálogo com Deus é estar na nossa
casa interior, é ser quem realmente
somos. Se a vida interior de Jesus
consiste no diálogo ininterrupto com
o seu Pai, também a nossa vida
interior deve alimentar-se desse
mesmo diálogo com Deus, que é um
diálogo de amor.

«Deus gosta de se comunicar, mais do
que no estrondo do trovão e do



terramoto, no “murmúrio de uma
brisa suave” (1Rs 19, 12), ou, como
alguns traduzem, numa “leve voz de
silêncio”. Este é o encontro
importante, a que não se pode
faltar»[11], dizia o Papa Leão XIV dois
dias após a sua eleição. E o lugar
desse encontro é o coração: «É a
morada onde habito […]. É o nosso
centro oculto […], o lugar do
encontro, já que, à imagem de Deus,
vivemos em relação»[12]. No entanto,
há corações que vivem num
monólogo interior permanente. E
quando um coração vive assim, os
frutos não podem ser de amor. Serão
antes de egoísmo. Se a conversa
interior está centrada no eu, as obras
estarão também, fundamentalmente,
referidas a si mesmo. A queixa
frequente, o mau humor, os
aborrecimentos… podem ser
sintomas da frustração que esse
monólogo interior provoca; porque
«o homem bom, do bom tesouro do
seu coração tira o que é bom; e o



mau, do mau tesouro tira o que é
mau: pois a boca fala da abundância
do coração» (Lc 6, 45).

O autêntico tesouro de um coração, o
único verdadeiro tesouro, é a sua
relação de amor com Deus. Essa é a
raiz de onde brotarão bons frutos,
em palavras e obras. Por isso Jesus
diz que «só Deus é bom» (Mc 10, 18):
fora d’Ele, não há senão trevas,
tristeza, absurdo. É o vazio, o
isolamento de quem, tendo sido feito
para a relação, se encontra, no fundo,
terrivelmente só. Só, diante do
futuro, da morte, das dificuldades.
«Não é bom que o homem esteja
só» (Gn 2, 18), diz Deus no relato da
criação do homem. E quando o Anjo
anuncia à Virgem o sublime
momento da Encarnação, diz-lhe que
chamará o seu filho Emanuel, que
significa “Deus connosco”. O
Salvador tem um nome que expressa
precisamente companhia, relação
pessoal. «Sem Mim nada podeis



fazer» (Jo 15, 5): é a relação com
Jesus que nos salva, e que nos
transforma em instrumentos de
salvação para outros.

* * *

«Cristo permanece connosco. Por
vezes, antes de começar um trabalho,
São Josemaria dizia ao Senhor:
“Jesus, vamos fazer isto os dois”.
Jesus está connosco, e nós somos
Seus instrumentos. Isto exige atuar
bem, trabalhar bem. Caso contrário
é, de certa forma, como se fizéssemos
o Senhor “ficar mal”, por culpa do
instrumento. Jesus e eu. É uma
relação pessoal, única, insubstituível.
Mas, ao mesmo tempo, a união com
Cristo – se for autêntica – torna-se
união com o Corpo de Cristo que é a
Igreja: comunhão com Deus,
comunhão dos santos. A relação
“Jesus e eu” torna-se união para os
outros, com os outros»[13].



[1] Evágrio, De oratione, no. 34 (citado
no Catecismo da Igreja Católica, n.
2737).

[2] Catecismo da Igreja Católica, n.
2725.

[3] cf. Francisco, Gaudete et Exsultate,
n. 11 e 50.

[4] cf. São João Paulo II, Novo
millennio ineunte, n. 38.

[5] Fernando Ocáriz, «La luz que
necesita el mundo», meditação,
11/05/2020, opusdei.org.

[6] São Josemaria, notas de uma
reunião em Valladolid, 22/10/1972,
recolhidas no documentário «O
coração do trabalho», opusdei.org.

[7] cf. São Tomás de Aquino, Summa
Theologiae, I, q. 29 a. 4 co.



[8] cf. São Tomás de Aquino, Summa
Theologiae, I, q. 13 a. 7 co; De
Veritate, q. 4 a. 4 co.

[9] Santo Inácio de Antioquia, Ad
Rom. 7, 2.

[10] São Josemaria, Amigos de Deus,
n. 26.

[11] Leão XIV, Encontro com os
cardeais, 10/05/2025.

[12] Catecismo da Igreja Católica, n.
2563.

[13] Fernando Ocáriz, À luz do
Evangelho, «Os dois».

Carlos Ruiz Montoya

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/combate-

https://opusdei.org/pt-pt/article/combate-proximidade-missao-14-o-lugar-do-encontro/
https://opusdei.org/pt-pt/article/combate-proximidade-missao-14-o-lugar-do-encontro/


proximidade-missao-14-o-lugar-do-
encontro/ (11/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/combate-proximidade-missao-14-o-lugar-do-encontro/
https://opusdei.org/pt-pt/article/combate-proximidade-missao-14-o-lugar-do-encontro/

	Combate, proximidade, missão (14): O lugar do encontro
	Uma corrente de confiança mútua
	Numa conversa permanente
	Viver dessa relação


