
opusdei.org

Combate,
proximidade, missão
(13): Coração
eucarístico

Frequentar a Eucaristia é a
resposta, tornada vida, à
promessa de Jesus de
permanecer connosco: se Ele
está comigo todos os dias, eu
também quero estar com Ele
todos os dias.

26/05/2025

Ubi amor ibi oculus: «Onde está o
amor, está o olhar»[1]. O amor



procura sempre a presença do
amado: dir-se-ia que não tem olhos
senão para ele. Contudo, por vezes a
separação, a ausência, torna-se
inevitável. Resignamo-nos então
impotentes à espera, ou à saudade;
agarramo-nos a algo que evoque a
presença do outro, ou que nos
recorde tanto amor vivido. Esta
nostalgia é a fonte inesgotável de
tantas canções e poemas ao longo da
história, que condensam essa última
tentativa de vencer a solidão.

Estarei convosco todos os dias

Todos os domingos, os cristãos
professam a sua fé na vida eterna e
na ressurreição da carne. Para nós, a
recordação e a dor da ausência da
pessoa amada não têm a última
palavra. «Nunca esqueçais que
depois da morte vos receberá o
Amor. E no amor de Deus
encontrareis, além do mais, todos os
amores limpos que tenhais tido na



terra»[2]. Contudo, enquanto
caminhamos neste “vale de
lágrimas”, a dor da ausência faz
parte da gramática do coração
humano.

São Josemaria costumava recorrer a
estes movimentos do coração, à
reação tão natural de não querer
separar-se, para ilustrar o mistério
da Eucaristia. A realidade
desconcertante e grandiosa de que
todo um Deus tenha querido
permanecer num pedaço de pão
pode ser compreendida a partir da
«experiência tão humana da
despedida de duas pessoas muito
amigas. Desejariam ficar sempre
juntas, mas o dever – ou seja o que
for – obriga-as a afastar-se uma da
outra. Não podem, portanto,
continuar uma junto da outra, como
seria do seu gosto. Nestas ocasiões, o
amor humano, que por maior que
seja, é sempre limitado, costuma
recorrer aos símbolos. As pessoas



que se despedem trocam lembranças
entre si, talvez uma fotografia onde
se escreve uma dedicatória tão
calorosa, que até admira que não
arda o papel. Mas não podem ir além
disso, porque o poder das criaturas
não vai tão longe como o seu querer.
Ora o que não está na nossa mão,
consegue-o o Senhor. Jesus Cristo,
perfeito Deus e perfeito Homem, não
deixa um símbolo, mas uma
realidade. Fica Ele mesmo. Embora
vá para o Pai, permanece entre os
homens. Não nos deixará um simples
presente que nos faça evocar a sua
memória, alguma imagem que tenda
a apagar-se com o tempo, como uma
fotografia que a pouco e pouco se vai
esvaindo e amarelecendo até perder
o sentido para quem não interveio
naquele momento amoroso. Sob as
espécies do pão e do vinho está Ele,
realmente presente, com o seu Corpo,
o seu Sangue, a alma e a sua
Divindade»[3].



Um pequeno livro sobre a dor da
separação provocada pela morte,
escrito com a ferida ainda aberta,
exprime com intensidade esse
sentimento humano de impotência.
Perante a partida definitiva da sua
esposa, o autor recusa contentar-se
com uma fotografia, com um objeto
que evoque de algum modo a sua
presença: «Amo a H. – escreve – e
não algo que se lhe assemelhe»[4].
Para o amor, o simples recordar não
basta; o coração humano pede mais,
mas o seu poder é limitado. Contudo,
«para Deus nada é impossível» (Lc 1,
37). Compreendem-se assim as
palavras de Jesus no fim da sua
presença terrena: «Estarei convosco
todos os dias até ao fim dos
tempos» (Mt 28, 20). Pela força do
Espírito, Ele permanece na história e
na vida de cada homem. Parte e, ao
mesmo tempo, permanece: com uma
«nova proximidade»[5], invisível, mas
mais profunda e abrangente.



A Eucaristia não é uma simples
recordação, nem o desejo de um
reencontro futuro: é uma presença e
uma proximidade reais. Na Missa 
está Jesus de Nazaré, o mesmo que
nasceu em Belém, que percorreu a
Galileia e que morreu na Cruz por
nós. Esta realidade ilumina toda a
vida cristã, que não é senão a vida de
Cristo em nós (cf. Gl 2, 20): «Seguir
Cristo: é este o segredo. Acompanhá-
lo tão de perto, que vivamos com Ele,
como os primeiros doze; tão de perto,
que com Ele nos identifiquemos»[6].

Frequentar a Eucaristia diariamente
responde ao desejo de O acompanhar
de perto; é a resposta, tornada vida, à
sua promessa de permanecer
connosco: se Ele está comigo todos os
dias, eu quero estar com Ele todos os
dias. Quem conhece o desejo ardente
de Jesus de celebrar a sua Páscoa
connosco (cf. Lc 22, 15), a sua oração
constante, o seu sofrimento, o seu
amor por cada um, não quer deixá-



l’O sozinho: acompanha-O, se puder,
todos os dias. Não lhe basta saber
que milhões de homens e mulheres O
esperam ao pé do altar: sabe que
Jesus notaria a ausência daquele que,
podendo estar com Ele, se foi
embora, tratar das suas coisas.

São Manuel González, amigo de São
Josemaria e grande amante da
Eucaristia, escreveu estas palavras
no final da sua vida: «Uma Missa é
Jesus a recolher no seu Coração todo
o aroma das suas boas obras e boas
palavras, todos os ecos do seu
coração, (…) todo o suor e lágrimas
procurando pecadores, todas as
amarguras de carinhos pagos com
ingratidão, de generosidades pagas
com incompreensão, invejas e
desamores, que O acompanharam
desde Belém até ao Calvário, e,
quando o coração estava cheio de
tudo isto, pegar numa cruz pesada e
deixar-se pregar nela, permitindo
que, já morto, uma lança Lhe abrisse



o lado, como uma rosa que se abre
na primavera...»[7].

Na Eucaristia, vem ao nosso encontro
a Pessoa viva do Senhor, o Amor dos
amores, origem e fim da nossa
existência e de toda a criação (cf. Cl
1, 16-19). Por isso, a Santa Missa é «o
centro e a raiz da vida interior»[8]. É 
centro porque a minha vida gira em
torno da cruz gloriosa: o trabalho e o
descanso, a dor e a alegria, o amor
recebido e o entregue… Na Missa
partilho com Ele sentimentos,
desejos, dificuldades… tudo o que
sou; e, com Ele, ofereço-os ao Pai. Ao
mesmo tempo, a Santa Missa
também é raiz porque me liga ao
Autor da graça, à própria vida de
Deus. «Ninguém vai ao Pai senão por
mim» (Jo 14, 6). Sem a Eucaristia,
nenhuma obra humana pode ter
«vibração de eternidade»[9]. Só na
medida em que deixo que Jesus entre
na barca da minha vida posso



«trabalhar como Ele trabalhava e
amar como Ele amava»[10].

A Santa Missa é algo grandioso, mas
apresenta-se quase sempre – fora de
algumas celebrações mais solenes ou
multitudinárias – como algo discreto,
simples, familiar: tal como foi a
Última Ceia, os encontros de Jesus
ressuscitado com os apóstolos e a
fração do pão dos primeiros cristãos.
No entanto, estamos rodeados de
anjos, tocamos o Céu, tocamos Deus.
Não O vemos, mas é a fé que no-lo
afirma[11]. Da nossa parte, podemos
colocar o recolhimento interior, o
assombro, o desejo de que Deus nos
introduza no seu mistério. E Ele fará
o resto.

Eu sou o pão vivo

Aconteceu na Abitínia, em terras
africanas, nos primeiros séculos da
história da Igreja. Um grupo de
quarenta e nove cristãos ia ser
condenado à morte por desobedecer



à proibição imperial de celebrar a
Eucaristia. Quando o juiz lhes
perguntou por que arriscavam a
vida, um deles respondeu com
simplicidade: sine dominico non
possumus; «porque sem o domingo –
sem a Eucaristia – não podemos»[12].
Impressiona a fé destes homens e
mulheres na presença real de Jesus.
Arriscavam a vida porque
acreditavam, com todo o seu ser, que
Jesus Cristo, o Filho de Deus feito
carne, estava realmente presente
naquele que parecia um simples
pedaço de pão. Arriscavam a vida
porque, para eles, era
verdadeiramente uma questão de
vida ou de morte: sem Jesus, sem
comungar, a vida deixava de ter
sentido; os seus corações voltavam a
um mundo sem luz, sem salvação,
sem um amor que vencesse a morte.
A fé destes mártires interpela-nos:
sentiremos nós também que, sem a
Eucaristia, não conseguimos viver?
Temos fome da Palavra de Deus, de O



receber em nós? Que estamos
dispostos a fazer para O podermos
frequentar?

Cada Missa é um encontro com Jesus
ressuscitado, uma oportunidade de O
receber com a nossa fragilidade, mas
também com a pureza, a humildade
e a devoção dos santos. A linha que
separa o fervor da rotina na
comunhão diária é muito ténue, mas
ao mesmo tempo muito espessa. Por
isso, precisamos de nos preparar,
prestando atenção aos diferentes
estratos do nosso ser: desde os
sentidos corporais – em particular, a
vista e o ouvido – até aos sentidos
internos, como a imaginação e a
memória. O silêncio interior é
indispensável para poder saborear e
apreciar a beleza de Cristo. Num
coração cheio de ruído dificilmente
ressoará a Palavra de Deus.

Tal como a semente dá fruto quando
cai em boa terra (cf. Mt 13, 1-23), a



comunhão será fonte de vida para
nós na medida em que o nosso
coração, purificado pela humildade e
pelo sacrifício, se torne terra
generosa que acolhe o seu Senhor:
«Temos de receber Nosso Senhor na
Eucaristia, como aos grandes da
terra, melhor!: com adornos, luzes,
fatos novos…- E se me perguntares
que limpeza, que adornos e que luzes
hás de ter, responder-te-ei: limpeza
nos teus sentidos, um por um;
adorno nas tuas potências, uma por
uma; luz em toda a tua alma»[13].

Ao considerar a grandeza do dom de
receber o Corpo e o Sangue de Cristo,
Santo Agostinho compreendeu que o
Senhor lhe dizia: «Não me
transformarás em substância tua,
como sucede com o alimento
corporal, mas tu é que te
transformarás em mim»[14]. E de
novo, com São Paulo: «Já não sou eu
que vivo, mas é Cristo que vive em
mim» (Gl 2, 20). Durante os minutos



em que as espécies sacramentais
permanecem no nosso corpo,
tornamo-nos uma só coisa com Ele, 
cristificamo-nos. Ele vem ao nosso
coração e nós entramos no d’Ele: dois
movimentos que formam um único
ato de amor. Deus faz-Se pão, Deus
faz-Se pequeno para Se unir à nossa
realidade quotidiana: Ele em mim e
eu n’Ele (cf. Jo 6, 56). Os horizontes
que aqui se abrem são imensos:
entrar no seu Coração significa
entrar em tudo o que é d’Ele, abrir-
me à sua lógica, descobrir que é um
Coração ferido por mim. Ao mesmo
tempo, permitir que Jesus entre no
nosso, na minha vida, é deixar que o
seu amor me desarme, que queime a
minha miséria, que transfigure os
meus sonhos.

Deus escondido

O amor de Deus precede-nos sempre,
«primeireia-nos» – como dizia o Papa
Francisco[15]. Se existimos, se



nascemos, é porque somos amados
com um amor eterno (cf. Jr 31, 3): um
amor que nos envolve, nos precede,
nos ultrapassa (cf. Sl 139, 5-6). O
Prelado do Opus Dei recorda-nos isso
com frequência: «O facto de
sabermos que o amor infinito de
Deus se encontra não apenas na
origem da nossa existência, mas
também em cada momento, porque
“Ele é mais íntimo a nós do que nós
mesmos”, dá-nos toda a
segurança»[16]. A partir desta
certeza escreve São Josemaria: «Vai
perseverantemente ao Sacrário,
fisicamente ou com o coração, para
te sentires seguro, para te sentires
sereno: mas também para te sentires
amado… e para amar!!»[17].

Jesus quis que, com o passar dos
séculos, os cristãos descobrissem o
valor da sua presença entre nós após
a celebração eucarística. Cada igreja
com Sacrário transmite o calor desse
lar, desse coração palpitante onde



Ele nos espera; ali vamos para amar
e para nos sentirmos amados, para
pedir e agradecer, para adorar e
reparar. «Meus filhos – dizia uma vez
São Josemaria –, vede que o Senhor
está sempre no Sacrário. Parece que
não nos ouve, mas escuta-nos com
carinho, com o amor de um pai e de
uma mãe, escondendo a sua
Divindade e a sua Humanidade. É
um Senhor que fala quando quer,
quando menos se espera, e diz coisas
concretas. Depois cala-se, porque
deseja a resposta da nossa fé e da
nossa lealdade»[18].

A experiência do silêncio de Deus no
Sacrário faz parte do caminho que
nos conduz a uma vida de oração
profunda. Esse silêncio pode ser por
vezes doloroso, mas salva-nos da
tentação de fazer um deus à nossa
medida, uma espécie de ídolo que
responda às nossas expectativas e
que, por isso mesmo, possamos
controlar. O Senhor esconde-Se



precisamente para que O
procuremos, para respeitar a nossa
liberdade, e para que respeitemos a
d’Ele: para que O possamos amar
como filhos livres e para que O
deixemos ser Deus, o nosso Deus.

Numa homilia de Natal na
Alemanha, Joseph Ratzinger recorria
a um belo conto para explicar esta
lógica do amor do Deus escondido:
«Jeshiel, ainda pequeno, entrou a
correr e a chorar no quarto do seu
avô, o célebre rabino Baruch. Gotas
de lágrimas corriam-lhe pelas faces
enquanto desabafava: “O meu amigo
abandonou-me. Foi muito injusto e
portou-se muito mal comigo”. “Então,
explica-me melhor”, pediu-lhe o
mestre. “Sim”, respondeu o menino.
“Estávamos a jogar às escondidas, e
eu escondi-me tão bem que ele não
me encontrou. Mas depois
simplesmente deixou de me procurar
e foi-se embora. Não está mal?”.
Então o mestre acariciou-lhe as faces



e também ele se encheu de lágrimas.
E disse: “Sim, não há dúvida de que é
muito feio. Vês? com Deus é
exatamente o mesmo. Ele escondeu-
Se, e nós deixámos de O
procurar”»[19].

Mas Ele procura-nos, nunca deixa de
o fazer. E encontra sempre formas de
nos pôr em busca d’Ele, mesmo no
meio da escuridão: «Se Deus vos fizer
experimentar sensivelmente a sua
presença… bem, mas não o desejeis.
Pedi-Lhe clareza de ideias, pedi-Lhe a
fé, que, no meio desses silêncios de
Deus, nos enche de esperança e, com
a esperança, nos faz viver de
amor»[20]. No meio do silêncio de
Deus pode nascer o amor e a
esperança, porque a alma
enamorada, ao perder o amado da
sua vida, procura-o, deseja-o. E
assim, com o ímpeto de uma busca
alimentada pelo desejo de união, o
olhar alarga-se e torna-se capaz de O
encontrar.



Maria Madalena encarna essa busca.
No domingo, antes de despontar a
aurora, parte em direção ao túmulo
do Senhor. Não há luz, ainda é noite.
Mas ela procura, deseja, caminha.
Não tem Jesus, mas não vai parar até
O encontrar. Nem mesmo a presença
de um anjo consegue distrair o
movimento do seu coração. Maria
perdeu Jesus, mas procura-O com
todas as suas forças, com lágrimas
que abrem e regam cada vez mais a
terra da sua alma, até que brote a
flor da visão do Ressuscitado. Assim
procura a amada do Cântico: «No
meu leito, toda a noite,

procurei aquele que o meu coração
ama; procurei-o e não o encontrei.
Vou levantar-me e dar voltas pela
cidade: pelas praças e pelas ruas,
procurarei aquele que o meu coração
ama. Procurei-o e não o encontrei.
Encontraram-me os guardas que
fazem ronda pela cidade: “Vistes



aquele que o meu coração ama?”» (Ct
3, 1-3).

Essa busca põe-nos já a caminho da
contemplação. «Procuremo-lo com
fome, procuremo-lo dentro de nós
com todas as forças! Se o fizermos
com este empenho, atrevo-me a
garantir que já O encontrámos e que
já começámos a conhecê-lo e a amá-
lo e a ter a nossa conversa nos
céus»[21]. Procurar já é amar. Esse é o
segredo da Madalena, e de todo o
homem ou mulher que, na noite do
mundo e da própria alma, procura a
Cristo com verdade. Mas, como
procurar? Santo Agostinho, com o
sentir de muitos santos, ensina-nos:
com o desejo, um ato livre que nasce
do fundo da alma: «Toda a vida do
bom cristão é um santo desejo. O que
desejas ainda não o vês, mas
desejando, tornas-te capaz de,
quando chegar o que hás de ver, te
preencher dele (…). Deus, ao adiar a
sua dádiva, dilata o teu desejo, com o



desejo dilata o teu espírito e,
dilatando-o, torna-o mais capaz.
Desejemos, pois, irmãos, porque
seremos saciados. Esta é a nossa
vida: exercitarmo-nos no desejo»[22].

Aproximando-nos assim para adorar
Jesus no Sacrário, o nosso coração
alargar-se-á e sentirá cada vez mais a
necessidade da sua presença, de
estar com Ele e de falar com Ele.
Nascerá então em nós «uma sede de
Deus, uma ânsia de compreender as
Suas lágrimas; de ver o Seu sorriso, o
Seu rosto […]. “como o veado deseja a
fonte das águas, assim a minha alma
te anela, ó meu Deus!”. E a alma
avança, metida em Deus, endeusada:
o cristão tornou-se um viajante
sedento, que abre a boca às águas da
fonte»[23].



[1] Ricardo de São Vítor, Beniamin
Minor, XIII (PL 196, col. 10 A).

[2] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
221.

[3] São Josemaria, Cristo que passa, n.
83.

[4] C. S. Lewis, Una pena en
observación, Barcelona, Anagrama,
1994, cap. IV.

[5] Joseph Ratzinger, «El comienzo de
una nueva cercanía», en El resplandor
de Dios en nuestro tiempo, Barcelona:
Herder, 2008, p. 185.

[6] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
299.

[7] São Manuel González, ¡Si
viviéramos nuestras Misas!, Palência,
El Granito de Arena, 1941, p. 32-33.

[8] São Josemaria, Forja, n. 69.



[9] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
239.

[10] São Josemaria, Cristo que passa,
n. 154.

[11] «A vista, o tato, o gosto, nada
sabem; só no que o ouvido sabe se há
de crer» (Hino Adoro te devote).

[12] cf. Bento XVI, Homilia na
Solenidade do Corpo de Deus,
29/05/2005.

[13] São Josemaria, Forja, n. 834.

[14] Santo Agostinho, Confissões, 7,
10, 16.

[15] cf. Francisco,Evangelii Gaudium,
n. 24.

[16] Fernando Ocáriz, Carta Pastoral,
09/01/2018, n. 4.

[17] São Josemaria, Forja, n. 837.



[18] São Josemaria, Pregação oral, 
Crónica 1972, p. 759 (AGP, biblioteca,
P01).

[19] Joseph Ratzinger, Homilia na
Missa da Noite de Natal, Catedral de
Nossa Senhora, Munique, 24/12/1980,
em Bento XVI, Y Dios se hizo hombre,
Madrid: Encuentro, 2012, p. 11.

[20] São Josemaria, Pregação oral, 
Crónica 1972, p. 759 (AGP, biblioteca,
P01).

[21] São Josemaria, Amigos de Deus,
n. 300.

[22] Santo Agostinho, Comentário à
Primeira Carta de São João 4, 6.

[23] São Josemaria, Amigos de Deus,
n. 310; cf. Sl 42, 2.

Carlos Villar



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/combate-
proximidade-missao-13-coracao-

eucaristico/ (30/12/2025)

https://opusdei.org/pt-pt/article/combate-proximidade-missao-13-coracao-eucaristico/
https://opusdei.org/pt-pt/article/combate-proximidade-missao-13-coracao-eucaristico/
https://opusdei.org/pt-pt/article/combate-proximidade-missao-13-coracao-eucaristico/
https://opusdei.org/pt-pt/article/combate-proximidade-missao-13-coracao-eucaristico/

	Combate, proximidade, missão (13): Coração eucarístico

