opusdei.org

Combate,
proximidade, missao
(13): Coracao
eucaristico

Frequentar a Eucaristia é a
resposta, tornada vida, a
promessa de Jesus de
permanecer connosco: se Ele
esta comigo todos os dias, eu
também quero estar com Ele
todos os dias.

26/05/2025

Ubi amor ibi oculus: «Onde esta o
amor, esta o olhar»™. O amor



procura sempre a presenca do
amado: dir-se-ia que nado tem olhos
sendo para ele. Contudo, por vezes a
separacdo, a auséncia, torna-se
inevitavel. Resignamo-nos entdo
impotentes a espera, ou a saudade;
agarramo-nos a algo que evoque a
presenca do outro, ou que nos
recorde tanto amor vivido. Esta
nostalgia é a fonte inesgotavel de
tantas cancoes e poemas ao longo da
historia, que condensam essa ultima
tentativa de vencer a solidao.

Estarei convosco todos os dias

Todos os domingos, os cristaos
professam a sua fé na vida eterna e
na ressurreicao da carne. Para nés, a
recordacdo e a dor da auséncia da
pessoa amada ndo tém a ultima
palavra. «Nunca esquecais que
depois da morte vos recebera o
Amor. E no amor de Deus
encontrareis, além do mais, todos os
amores limpos que tenhais tido na



terra»”. Contudo, enquanto

caminhamos neste “vale de
lagrimas”, a dor da auséncia faz
parte da gramatica do coracdo
humano.

Sdo Josemaria costumava recorrer a
estes movimentos do coracdo, a
reacdo tdo natural de ndo querer
separar-se, para ilustrar o mistério
da Eucaristia. A realidade
desconcertante e grandiosa de que
todo um Deus tenha querido
permanecer num pedaco de pao
pode ser compreendida a partir da
«experiéncia tdo humana da
despedida de duas pessoas muito
amigas. Desejariam ficar sempre
juntas, mas o dever — ou seja o que
for — obriga-as a afastar-se uma da
outra. Nao podem, portanto,
continuar uma junto da outra, como
seria do seu gosto. Nestas ocasides, 0
amor humano, que por maior que
seja, é sempre limitado, costuma
recorrer aos simbolos. As pessoas



que se despedem trocam lembrancas
entre si, talvez uma fotografia onde
se escreve uma dedicatoria tdo
calorosa, que até admira que nado
arda o papel. Mas ndo podem ir além
disso, porque o poder das criaturas
ndo vai tdo longe como o seu querer.
Ora o que ndo esta na nossa mao,
consegue-o o Senhor. Jesus Cristo,
perfeito Deus e perfeito Homem, ndo
deixa um simbolo, mas uma
realidade. Fica Ele mesmo. Embora
va para o Pai, permanece entre os
homens. Ndo nos deixara um simples
presente que nos faca evocar a sua
memoria, alguma imagem que tenda
a apagar-se com o tempo, como uma
fotografia que a pouco e pouco se vai
esvaindo e amarelecendo até perder
o0 sentido para quem ndo interveio
naquele momento amoroso. Sob as
espécies do pao e do vinho esta Ele,
realmente presente, com o seu Corpo,
0 seu Sangue, a alma e a sua
Divindade»",



Um pequeno livro sobre a dor da
separacdo provocada pela morte,
escrito com a ferida ainda aberta,
exprime com intensidade esse
sentimento humano de impoténcia.
Perante a partida definitiva da sua
esposa, o autor recusa contentar-se
com uma fotografia, com um objeto
que evoque de algum modo a sua
presenca: «<Amo a H. — escreve — e
ndo algo que se lhe assemelhe»™.
Para o amor, o simples recordar ndo
basta; o coracdo humano pede mais,
mas o seu poder € limitado. Contudo,
«para Deus nada é impossivel» (Lc 1,
37). Compreendem-se assim as
palavras de Jesus no fim da sua
presenca terrena: «Estarei convosco
todos os dias até ao fim dos

tempos» (Mt 28, 20). Pela forga do
Espirito, Ele permanece na historia e
na vida de cada homem. Parte e, ao
mesmo tempo, permanece: com uma
«nova proximidade»", invisivel, mas
mais profunda e abrangente.



A Eucaristia ndo é uma simples
recordacdo, nem o desejo de um
reencontro futuro: é uma presenca e
uma proximidade reais. Na Missa
esta Jesus de Nazaré, o mesmo que
nasceu em Belém, que percorreu a
Galileia e que morreu na Cruz por
nos. Esta realidade ilumina toda a
vida cristd, que ndo é sendo a vida de
Cristo em nos (cf. Gl 2, 20): «Seguir
Cristo: € este 0 segredo. Acompanha-
lo tdo de perto, que vivamos com Ele,
como os primeiros doze; tdo de perto,
que com Ele nos identifiquemos»".
Frequentar a Eucaristia diariamente
responde ao desejo de O acompanhar
de perto; é a resposta, tornada vida, a
sua promessa de permanecer
connosco: se Ele esta comigo todos os
dias, eu quero estar com Ele todos os
dias. Quem conhece o desejo ardente
de Jesus de celebrar a sua Pascoa
connosco (cf. Lc 22, 15), a sua oracdo
constante, o seu sofrimento, o seu
amor por cada um, ndo quer deixa-



I’0 sozinho: acompanha-O, se puder,
todos os dias. Nao lhe basta saber
que milhdes de homens e mulheres O
esperam ao pé do altar: sabe que
Jesus notaria a auséncia daquele que,
podendo estar com Ele, se foi
embora, tratar das suas coisas.

Sdo Manuel Gonzalez, amigo de Sdo
Josemaria e grande amante da
Eucaristia, escreveu estas palavras
no final da sua vida: «Uma Missa é
Jesus a recolher no seu Coracdo todo
0 aroma das suas boas obras e boas
palavras, todos os ecos do seu
coracao, (...) todo o suor e lagrimas
procurando pecadores, todas as
amarguras de carinhos pagos com
ingratiddo, de generosidades pagas
com incompreensao, invejas e
desamores, que O acompanharam
desde Belém até ao Calvario, e,
quando o coracdo estava cheio de
tudo isto, pegar numa cruz pesada e
deixar-se pregar nela, permitindo
que, jd morto, uma lancga Lhe abrisse



o lado, como uma rosa que se abre
na primavera...»"”.

Na Eucaristia, vem ao nosso encontro
a Pessoa viva do Senhor, o Amor dos
amores, origem e fim da nossa
existéncia e de toda a criacdo (cf. Cl
1, 16-19). Por isso, a Santa Missa é «0
centro e a raiz da vida interior»®. E
centro porque a minha vida gira em
torno da cruz gloriosa: o trabalho e o
descanso, a dor e a alegria, o amor
recebido e o entregue... Na Missa
partilho com Ele sentimentos,
desejos, dificuldades... tudo o que
sou; e, com Ele, ofereco-os ao Pai. Ao
mesmo tempo, a Santa Missa
também é raiz porque me liga ao
Autor da gracga, a propria vida de
Deus. «Ninguém vai ao Pai sendo por
mimy» (Jo 14, 6). Sem a Eucaristia,
nenhuma obra humana pode ter
«vibragdo de eternidade»™. S6 na
medida em que deixo que Jesus entre
na barca da minha vida posso



«trabalhar como Ele trabalhava e
amar como Ele amava»"?.

A Santa Missa é algo grandioso, mas
apresenta-se quase sempre — fora de
algumas celebracdes mais solenes ou
multitudinarias — como algo discreto,
simples, familiar: tal como foi a
Ultima Ceia, os encontros de Jesus
ressuscitado com os apostolos e a
fracdo do pao dos primeiros cristaos.
No entanto, estamos rodeados de
anjos, tocamos o Céu, tocamos Deus.
Ndo O vemos, mas é a fé que no-lo
afirma". Da nossa parte, podemos
colocar o recolhimento interior, o
assombro, o desejo de que Deus nos
introduza no seu mistério. E Ele fara
o resto.

Eu sou o pao vivo

Aconteceu na Abitinia, em terras
africanas, nos primeiros séculos da
historia da Igreja. Um grupo de
quarenta e nove cristaos ia ser
condenado a morte por desobedecer



a proibicdo imperial de celebrar a
Eucaristia. Quando o juiz lhes
perguntou por que arriscavam a
vida, um deles respondeu com
simplicidade: sine dominico non
possumus; «porque sem o domingo —
sem a Eucaristia — ndo podemos»"?.
Impressiona a fé destes homens e
mulheres na presenca real de Jesus.
Arriscavam a vida porque
acreditavam, com todo o seu ser, que
Jesus Cristo, o Filho de Deus feito
carne, estava realmente presente
naquele que parecia um simples
pedaco de pdo. Arriscavam a vida
porque, para eles, era
verdadeiramente uma questao de
vida ou de morte: sem Jesus, sem
comungar, a vida deixava de ter
sentido; os seus coracgdes voltavam a
um mundo sem luz, sem salvacao,
sem um amor que vencesse a morte.
A fé destes martires interpela-nos:
sentiremos nos também que, sem a
Eucaristia, ndo conseguimos viver?
Temos fome da Palavra de Deus, de O



receber em nos? Que estamos
dispostos a fazer para O podermos
frequentar?

Cada Missa é um encontro com Jesus
ressuscitado, uma oportunidade de O
receber com a nossa fragilidade, mas
também com a pureza, a humildade
e a devocdo dos santos. A linha que
separa o fervor da rotina na
comunhdo didria é muito ténue, mas
ao mesmo tempo muito espessa. Por
isso, precisamos de nos preparar,
prestando atencdo aos diferentes
estratos do nosso ser: desde o0s
sentidos corporais — em particular, a
vista e o ouvido — até aos sentidos
internos, como a imaginacao e a
memoria. O siléncio interior é
indispensavel para poder saborear e
apreciar a beleza de Cristo. Num
coracao cheio de ruido dificilmente
ressoard a Palavra de Deus.

Tal como a semente da fruto quando
cai em boa terra (cf. Mt 13, 1-23), a



comunhao sera fonte de vida para
nos na medida em que 0 n0sso
coracdo, purificado pela humildade e
pelo sacrificio, se torne terra
generosa que acolhe o seu Senhor:
«Temos de receber Nosso Senhor na
Eucaristia, como aos grandes da
terra, melhor!: com adornos, luzes,
fatos novos...- E se me perguntares
que limpeza, que adornos e que luzes
has de ter, responder-te-ei: limpeza
nos teus sentidos, um por um;
adorno nas tuas poténcias, uma por
uma; luz em toda a tua alma»™,

Ao considerar a grandeza do dom de
receber o Corpo e o Sangue de Cristo,
Santo Agostinho compreendeu que o
Senhor lhe dizia: «<Ndo me
transformardas em substancia tua,
como sucede com o alimento
corporal, mas tu é que te
transformaras em mim»"*. E de
novo, com Sdo Paulo: «Ja ndo sou eu
que vivo, mas € Cristo que vive em
mim» (Gl 2, 20). Durante os minutos



em que as espécies sacramentais
permanecem no nosso corpo,
tornamo-nos uma so coisa com Ele,
cristificamo-nos. Ele vem ao nosso
coracao e nos entramos no d’Ele: dois
movimentos que formam um unico
ato de amor. Deus faz-Se pao, Deus
faz-Se pequeno para Se unir a nossa
realidade quotidiana: Ele em mim e
eu n’Ele (cf. Jo 6, 56). Os horizontes
que aqui se abrem sdo imensos:
entrar no seu Coracdo significa
entrar em tudo o que é d’Ele, abrir-
me a sua logica, descobrir que é um
Coracdo ferido por mim. Ao mesmo
tempo, permitir que Jesus entre no
nosso, na minha vida, é deixar que o
seu amor me desarme, que queime a
minha miséria, que transfigure os
meus sonhos.

Deus escondido

O amor de Deus precede-nos sempre,
«primeireia-nos» — como dizia o Papa
Francisco™. Se existimos, se



nascemos, é porque somos amados
com um amor eterno (cf. Jr 31, 3): um
amor que nos envolve, nos precede,
nos ultrapassa (cf. S1 139, 5-6). O
Prelado do Opus Dei recorda-nos isso
com frequéncia: «O facto de
sabermos que o amor infinito de
Deus se encontra ndo apenas na
origem da nossa existéncia, mas
também em cada momento, porque
“Ele é mais intimo a nds do que ndés
mesmos”, da-nos toda a
seguranca»[16]. A partir desta
certeza escreve S3o Josemaria: «Vai
perseverantemente ao Sacrario,
fisicamente ou com o coracdo, para
te sentires seguro, para te sentires
sereno: mas também para te sentires
amado... e para amar!!»"",

Jesus quis que, com o passar dos
séculos, os cristdos descobrissem o
valor da sua presenca entre nos apos
a celebracdo eucaristica. Cada igreja
com Sacrario transmite o calor desse
lar, desse coracdo palpitante onde



Ele nos espera; ali vamos para amar
e para nos sentirmos amados, para
pedir e agradecer, para adorar e
reparar. «Meus filhos — dizia uma vez
Sdo Josemaria —, vede que o Senhor
esta sempre no Sacrario. Parece que
ndo nos ouve, mas escuta-nos com
carinho, com o amor de um pai e de
uma mae, escondendo a sua
Divindade e a sua Humanidade. E
um Senhor que fala quando quer,
quando menos se espera, e diz coisas
concretas. Depois cala-se, porque
deseja a resposta da nossa fé e da
nossa lealdade»"?,

A experiéncia do siléncio de Deus no
Sacrario faz parte do caminho que
nos conduz a uma vida de oracao
profunda. Esse siléncio pode ser por
vezes doloroso, mas salva-nos da
tentacdo de fazer um deus a nossa
medida, uma espécie de idolo que
responda as nossas expectativas e
que, por isso mesmo, possamos
controlar. O Senhor esconde-Se



precisamente para que O
procuremos, para respeitar a nossa
liberdade, e para que respeitemos a
d’Ele: para que O possamos amar
como filhos livres e para que O
deixemos ser Deus, o nosso Deus.

Numa homilia de Natal na
Alemanha, Joseph Ratzinger recorria
a um belo conto para explicar esta
l6gica do amor do Deus escondido:
«Jeshiel, ainda pequeno, entrou a
correr e a chorar no quarto do seu
avo, o célebre rabino Baruch. Gotas
de lagrimas corriam-lhe pelas faces
enquanto desabafava: “O meu amigo
abandonou-me. Foi muito injusto e
portou-se muito mal comigo”. “Entao,
explica-me melhor”, pediu-lhe o
mestre. “Sim”, respondeu o0 menino.
“Estavamos a jogar as escondidas, e
eu escondi-me tdo bem que ele ndo
me encontrou. Mas depois
simplesmente deixou de me procurar
e foi-se embora. Nao esta mal?”.
Entdo o mestre acariciou-lhe as faces



e também ele se encheu de lagrimas.
E disse: “Sim, ndo ha duvida de que é
muito feio. Vés? com Deus é
exatamente o mesmo. Ele escondeu-
Se, e nos deixamos de O
procurar”»"?,

Mas Ele procura-nos, nunca deixa de
o fazer. E encontra sempre formas de
nos por em busca d’Ele, mesmo no
meio da escuriddo: «Se Deus vos fizer
experimentar sensivelmente a sua
presenca... bem, mas nédo o desejeis.
Pedi-Lhe clareza de ideias, pedi-Lhe a
fé, que, no meio desses siléncios de
Deus, nos enche de esperanca e, com
a esperanca, nos faz viver de
amor»”". No meio do siléncio de
Deus pode nascer o amor e a
esperanca, porque a alma
enamorada, ao perder o amado da
sua vida, procura-o, deseja-o. E
assim, com o impeto de uma busca
alimentada pelo desejo de unido, o
olhar alarga-se e torna-se capaz de O
encontrar.



Maria Madalena encarna essa busca.
No domingo, antes de despontar a
aurora, parte em direcdo ao tumulo
do Senhor. Nao ha luz, ainda é noite.
Mas ela procura, deseja, caminha.
Ndao tem Jesus, mas ndo vai parar até
O encontrar. Nem mesmo a presenca
de um anjo consegue distrair o
movimento do seu coracdo. Maria
perdeu Jesus, mas procura-O com
todas as suas forcas, com lagrimas
que abrem e regam cada vez mais a
terra da sua alma, até que brote a
flor da visdo do Ressuscitado. Assim
procura a amada do Cantico: «No
meu leito, toda a noite,

procurei aquele que o meu coragao
ama; procurei-o e ndo o encontrei.
Vou levantar-me e dar voltas pela
cidade: pelas pracas e pelas ruas,
procurarei aquele que o meu coracado
ama. Procurei-o e ndo o encontrei.
Encontraram-me os guardas que
fazem ronda pela cidade: “Vistes



aquele que o meu coracao ama?”» (Ct
3, 1-3).

Essa busca pde-nos ja a caminho da
contemplacdo. «Procuremo-lo com
fome, procuremo-lo dentro de nos
com todas as forcas! Se o fizermos
com este empenho, atrevo-me a
garantir que ja O encontradmos e que
jd comecamos a conhecé-lo e a ama-
lo e a ter a nossa conversa nos
céus»™. Procurar ja é amar. Esse é o
segredo da Madalena, e de todo o
homem ou mulher que, na noite do
mundo e da propria alma, procura a
Cristo com verdade. Mas, como
procurar? Santo Agostinho, com o
sentir de muitos santos, ensina-nos:
com o desejo, um ato livre que nasce
do fundo da alma: «Toda a vida do
bom cristdo é um santo desejo. O que
desejas ainda nao o vés, mas
desejando, tornas-te capaz de,
quando chegar o que hds de ver, te
preencher dele (...). Deus, ao adiar a
sua dadiva, dilata o teu desejo, com o



desejo dilata o teu espirito e,

dilatando-o, torna-o mais capaz.
Desejemos, pois, irmdos, porque
seremos saciados. Esta é a nossa

vida: exercitarmo-nos no desejo»".

Aproximando-nos assim para adorar
Jesus no Sacrario, 0 nosso coragao
alargar-se-a e sentira cada vez mais a
necessidade da sua presenca, de
estar com Ele e de falar com Ele.
Nascera entdo em nos «uma sede de
Deus, uma ansia de compreender as
Suas lagrimas; de ver o Seu sorriso, 0
Seu rosto [...]. “como o veado deseja a
fonte das aguas, assim a minha alma
te anela, 6 meu Deus!”. E a alma
avancga, metida em Deus, endeusada:
0 cristdo tornou-se um viajante
sedento, que abre a boca as aguas da
fonte»™,




[1] Ricardo de Sdo Vitor, Beniamin
Minor, XIII (PL 196, col. 10 A).

[2] Sdo Josemaria, Amigos de Deus, n.
221.

[3] Sdo Josemaria, Cristo que passa, n.
83.

[4] C. S. Lewis, Una pena en
observacion, Barcelona, Anagrama,
1994, cap. IV.

[5] Joseph Ratzinger, «El comienzo de
una nueva cercania», en El resplandor
de Dios en nuestro tiempo, Barcelona:
Herder, 2008, p. 185.

[6] Sdo Josemaria, Amigos de Deus, n.
299.

[7] Sdo Manuel Gonzalez, ;Si
viviéeramos nuestras Misas!, Paléncia,
El Granito de Arena, 1941, p. 32-33.

[8] Sdo Josemaria, Forja, n. 69.



[9] Sdo Josemaria, Amigos de Deus, n.
239.

[10] S&o Josemaria, Cristo que passa,
n. 154.

[11] «A vista, o tato, o gosto, nada
sabem; s6 no que o ouvido sabe se ha
de crer» (Hino Adoro te devote).

[12] cf. Bento XVI, Homilia na
Solenidade do Corpo de Deus,
29/05/2005.

[13] S&o Josemaria, Forja, n. 834.

[14] Santo Agostinho, Confissoes, 7,
10, 16.

[15] cf. Francisco,Evangelii Gaudium,
n. 24.

[16] Fernando Ocariz, Carta Pastoral,
09/01/2018, n. 4.

[17] S&o Josemaria, Forja, n. 837.



[18] S&o Josemaria, Pregacdo oral,
Cronica 1972, p. 759 (AGP, biblioteca,
P01).

[19] Joseph Ratzinger, Homilia na
Missa da Noite de Natal, Catedral de
Nossa Senhora, Munique, 24/12/1980,
em Bento XVI, Y Dios se hizo hombre,
Madrid: Encuentro, 2012, p. 11.

[20] S&o Josemaria, Pregacdo oral,
Cronica 1972, p. 759 (AGP, biblioteca,
P01).

[21] S&0 Josemaria, Amigos de Deus,
n. 300.

[22] Santo Agostinho, Comentario a
Primeira Carta de Sao Jodo 4, 6.

[23] S&o Josemaria, Amigos de Deus,
n. 310; cf. S142, 2.

Carlos Villar




pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/combate-
proximidade-missao-13-coracao-
eucaristico/ (30/12/2025)


https://opusdei.org/pt-pt/article/combate-proximidade-missao-13-coracao-eucaristico/
https://opusdei.org/pt-pt/article/combate-proximidade-missao-13-coracao-eucaristico/
https://opusdei.org/pt-pt/article/combate-proximidade-missao-13-coracao-eucaristico/
https://opusdei.org/pt-pt/article/combate-proximidade-missao-13-coracao-eucaristico/

	Combate, proximidade, missão (13): Coração eucarístico

