
opusdei.org

Combate,
proximidade, missão
(1): «Escolhe a Vida»

Primeiro capítulo de uma nova
série sobre o caminho para a
santidade, uma aventura em
que se trata não só de «se dar»,
mas, sobretudo, de «acolher».

15/04/2024

Como um príncipe. Assim se sentia
aquele rapaz, apesar dos seus poucos
anos e da sua roupa modesta e gasta,
quando ao entrar na igreja se via
envolvido pela música vibrante do



órgão. «Tinha a impressão de que
nos cumprimentava a mim e aos
meus pequenos companheiros como
se fôssemos príncipes», diria muitos
anos mais tarde, recordando a sua
infância em Canale d’Agordo, uma
aldeia minúscula no nordeste de
Itália. Nessa experiência infantil,
Albino Luciani situava o início de
«uma vaga intuição, que depois se
converteria numa convicta certeza»:
a Igreja católica «não é só algo
grande, mas também torna grandes
os pequenos»[1].

Escolhe a Vida

Estas palavras do Beato João Paulo I
evocam naturalmente as de Santa
Maria no Magnificat. Precisamente a
palavra que abre o cântico da nossa
Mãe significa tornar grande, cantar
as grandezas de alguém. Maria
enaltece Deus porque Ele torna
grandes os pequenos. «Mostrou a
força do seu braço e dispersou os



soberbos no pensamento dos seus
corações; derrubou os poderosos dos
tronos, e exaltou os humildes; aos
famintos encheu de bens e aos ricos
despediu sem nada» (Lc 1, 51-53).

Juntamente com este cântico de
Maria, São Lucas transmitiu-nos
também uma expansão do coração
do Senhor que, de certo modo,
poderíamos chamar o Magnificat de
Jesus. Como a sua Mãe em Ain
Karem, quando o levava no seu
ventre, Jesus enche-se agora de
«alegria no Espírito Santo», ao ver
como Deus se voltou para os
pequeninos: «Louvo-te, ó Pai, Senhor
do céu e da terra, porque escondeste
estas coisas aos sábios e entendidos e
as revelastes aos pequeninos. Sim,
Pai, porque assim foi do teu agrado.
Tudo me foi entregue por meu Pai;
ninguém conhece quem é o Filho
senão o Pai, e quem é o Pai senão o
Filho, e aquele a quem o Filho quiser
revelar» (Lc 10, 21-22).



Mas, que foi dado descobrir aos
pequeninos? Começando por Maria e
José, e continuando pelos apóstolos e
as mulheres que acompanhavam o
Senhor, até tantos cristãos ao longo
de vinte séculos, em que é que
consiste essa revelação aos
humildes? Que é que os torna
grandes? Uma passagem do
Deuteronómio pode guiar-nos para
uma primeira resposta. O Senhor
fala ao coração do seu povo, num
tom simultaneamente solene e terno:
«Repara que coloco hoje diante de ti
a vida e o bem, a morte e o mal (...).
Tomo hoje por testemunhas contra
vós o céu e a terra; ponho diante de
vós a vida e a morte, a bênção e a
maldição. Escolhe a vida para
viveres, tu e a tua descendência,
amando o Senhor, teu Deus,
escutando a sua voz e apegando-te a
Ele, porque Ele é a tua vida e
prolongará os teus dias para
habitares na terra, que o Senhor
jurou que havia de dar a teus pais,



Abraão, Isaac e Jacob» (Dt 30,
15.19-20).

O facto de estas palavras alternarem
o “vós” e o “tu” parece querer
mostrar-nos que o Senhor não fala
simplesmente ao seu povo, em geral:
está a falar a cada um e a cada uma,
porque a escolha pela Vida decide-se
no coração de cada uma das suas
criaturas. “A Vida”: assim, com
maiúscula, costumava escrever São
Josemaria, quando se referia à graça
e à glória; à Vida com Deus, aqui na
terra, e depois no céu. Comove reler
estas suas palavras do mês de junho
de 1975, poucos dias antes de ir para
o céu: «Todos somos a própria Vida
de Cristo: e há tanto que fazer no
mundo! Vamos pedir ao Senhor,
sempre, que nos ajude a todos a ser
fiéis, a continuar o trabalho, a viver
essa Vida, com maiúscula, que é a
única que merece a pena: a outra
não vale a pena, a outra escorre,



como a água entre as mãos, escapa-
se. Pelo contrário, esta outra Vida!»[2].

«Escolhe a vida» (Dt 30,19). Com
essas palavras fortes do
Deuteronómio, e os seus mil ecos no
Evangelho[3], o Senhor está a dizer a
cada um: olha que eu te criei para
que vivas, para que sejas feliz… Vais
escolher-Me, vais escolher a Vida?
Isso foi o que descobriram e
escolheram os “pequeninos”: sabem
que toda a ânsia infinita de viver que
levam dentro de si tem a sua fonte e
o seu destino em Deus. E não querem
outra coisa. Entenderam que triunfar
na vida, realizar-se na vida, é deixar
que o amor de Deus os inunde, e
distribuí-lo a mãos-cheias. De Maria,
a irmã de Marta, dirá o Senhor que
«escolheu a parte boa», e que «não
lhe será tirada» (Lc 10, 42). E aos seus
discípulos reconfortará nesse mesmo
sentido: «Não tenhas medo,
pequenino rebanho, porque aprouve
ao vosso Pai dar-vos o reino» (Lc 12,



32). Os “pequeninos” vivem de Deus;
é o que os torna grandes. E isso é a
santidade: viver de Deus; e, a partir
de Deus, para os outros.

Santidade é dar-se, mas é ainda
mais “acolher”

Ao considerar a vida dos santos, os
“pequeninos” que escolheram a Vida,
não é estranho que nos seja
apresentado com frequência em
primeiro lugar o que a sua santidade
implicou de renúncia, de luta, de
“diminuição”. É claro: o santo opõe-
se necessariamente a muitas forças
adversas. Jesus preparou-nos o
caminho e adiantou-nos que isso
sucederia: «No mundo tereis
tribulações» (Jo 16, 33); «Se me
perseguiram a mim, também vós
perseguirão» (Jo 15, 20); «Satanás vos
reclamou para vos joeirar como o
trigo» (Lc 22, 31). Não resta, em
suma, margem para uma visão fácil
da vida cristã; embora também não



seja fácil qualquer outra forma de
vida na terra: afinal, é sempre
necessário o sacrifício, a renúncia, a
luta por diversos fins, mais ou menos
elevados.

«Entanto pelejamos – uma peleja que
durará até à morte –, não excluas a
possibilidade de que se levantem,
violentos, os inimigos de fora e de
dentro»[4]. E é que o amor a Deus
encontra diferentes formas de
resistência também em nós, porque
implica “perder coisas”: uma pessoa
renuncia a ter o controlo de tudo na
sua vida, ou a satisfazer todos os seus
desejos; expõe-se a perder talvez a
aprovação de algumas pessoas, a
tomar a sua cruz... «Quando nos
abandonamos nas mãos de Deus, é
frequente que Ele permita que
saboreemos a dor, a solidão, as
contradições, as calúnias, as
difamações, os escárnios»[5]. Perde
certamente muitas coisas daquilo
que o mundo chama “vida”. No



entanto, quem perde assim a sua
vida não a perde no vazio, mas em
Deus. «Aquele que quiser salvar a
sua vida há de perdê-la, mas aquele
que perder a sua vida por causa de
mim há de encontrá-la» (Mt 16, 25). O
santo “perde-se” em Deus, e assim,
precisamente, começa a “encontrar-
se”.

E que significa “encontrar-se” em
Deus? Escreve São João na sua
primeira carta: «É nisto que está o
amor: não fomos nós que amámos a
Deus, mas foi Ele mesmo que nos
amou» (1Jo 4, 10). A frase grega está
escrita num tempo verbal particular,
o aoristo, que é uma espécie de
«passado aberto». É o mesmo tempo
que domina tanto o Magnificat de
Maria como o de Jesus. O que se
designa em todos estes casos são
«ações que o Senhor realiza de modo
permanente na história»[6], na
história de cada um e de cada uma.
De modo que São João não está a



dizer que Deus me amou uma vez
para sempre, mas que Deus me está a
amar sempre. E que cada vez que eu
amo realmente, é Deus quem me está
a amar, e quem está a amar em mim.
Aqui e agora.

Assim, é verdade que o santo se
entrega, que “perde a sua vida”, mas
é ainda mais verdade – no sentido de
que é uma verdade que abraça e
fundamenta a anterior – que o santo
“se encontra” em Deus, e “é acolhido”
todo ele por Deus, analogamente a
como Jesus é recebido inteiramente
do Pai[7]. Essa é a fonte secreta do
amor dos santos; isso é o que lhes
permite viver de um modo que pode
parecer impossível ou insuportável a
um olhar meramente humano. Desse
modo, mesmo sentindo diariamente
todos os seus limites e debilidades,
avançam com a alma «metida em
Deus, endeusada»; neles «formou-se
o cristão viajante sedento, que abre a
boca às águas da fonte»[8].



Aos seus discípulos, que o olham
perplexos, diz-lhes Jesus: «Eu tenho
um alimento para comer, que vós
não conheceis» (Jo 4, 32). Ele vive de
fazer a vontade do seu Pai: essa é a
sua vida, essa é a sua glória; não
necessita de mais nada (cf. Jo 4,
33-34). Só uns instantes antes, tinha
estado a dizer à samaritana, junto ao
poço: «Se conhecesses o dom de Deus
e quem é aquele que te diz: “Dá-me
de beber”, tu é que lhe pedirias, e Ele
dar-te-ia água-viva» (Jo 4, 10). O
Senhor di-lo ao ouvido de cada um.
Se conhecesses o dom de Deus, se te
desses conta do que te quero dar, não
seria eu quem te pediria uma gota de
água; não seria eu quem pediria o
teu tempo, a tua força, a tua
paciência, a tua luta... Serias tu quem
me pediria: Senhor, que necessitas?
Já não medirias nem calcularias
aquilo que dás a Deus, porque te
darias conta de que é Ele quem se
entrega a ti cada vez que tu lhe dás
algo, ainda que seja uma pequena



moeda, ainda que seja um copo de
água... Cada vez é «todo um Deus»[9]

que se entrega a ti.

Entende-se talvez melhor agora
porque é que, ao pensar na
santidade, falamos também de
entrega, de renúncia: é porque existe
uma resistência em nós. O mundo
está ferido, as relações estão feridas,
porque os corações assim o estão...
Mas esta resistência, apesar de ser
real, tende a perder força na medida
em que estamos unidos a Deus. O
esforço por dar-se uma e outra vez
não desaparece, mas funde-se com o
dom que nós próprios nos sabemos,
com o amor infinito que nos abraça.
Os homens e as mulheres de Deus
vivem num «misto paradoxal de
beatitude e dor»[10], como Jesus na
Cruz; sentem com uma certeza
profunda que estão a receber mais
do que dão: a sua alma «sente-se e
sabe-se também olhada
amorosamente por Deus, a toda a



hora»[11]. Como Santa Maria, sabem
que Deus está a fazer grandes coisas
neles (cf. Lc 1, 49); que neles está a
amar aquele que ama sempre
primeiro, aquele que é a fonte do seu
amor.

A santidade consiste por isso em
última instância em entrar e
permanecer nessa «corrente
trinitária de amor»[12] que tem a sua
origem no Pai, e que chega a nós
através de Jesus, o predileto, o
primeiro amado: «Assim como o Pai
me amou, também Eu vos amei.
Permanecei no meu amor» (Jo 15, 9).
E esse amor do Pai e de Jesus no qual
queremos permanecer é o Espírito
Santo: por isso chamamo-lo
santificador[13] e dador de vida[14]. «E
os santos de Deus? Oh, cada um dos
santos é uma obra-prima da graça do
Espírito Santo!»[15].

Combate, proximidade, missão



Com estos poucos compassos ficam
traçados os eixos principais da série
que agora começa. Os capítulos que a
compõem oferecem diferentes
perspetivas acerca desse caminho
para a santidade no qual Deus nos
quer a todos, cada um à sua maneira:
«pela direita, pela esquerda, em
ziguezague, a pé, a cavalo»[16]… Os
eixos da série resumem-se em três
palavras, que definem também as
linhas mestras do Pai nosso:
combate, proximidade, missão.
Apesar dos três fundamentos
atravessarem a série do início ao fim,
porque estão sempre presentes no
caminho para Deus, faz sentido
deter-se uns instantes no porquê
desta ordem; sobretudo se temos em
conta que, neste caminho, o
fundamental é o amor que Ele nos
tem.

Não parece necessário insistir como
é ingénuo pensar que seja possível
viver de Deus sem encontrar



resistência, em nós e fora de nós.
Apesar de este não ser o motor
secreto do caminho para a santidade,
nem muitas vezes o seu ponto de
partida, a luta não tarda em
apresentar-se: «Meu filho, se entrares
para o serviço de Deus, prepara a tua
alma para a provação. Endireita o
teu coração e sê constante, não te
perturbes no tempo do
infortúnio» (Sir 2, 1-2). A provação, a
tentação, o combate… são inevitáveis
num mundo ferido pelo pecado. «O
reino dos Céus sofre de violência, e
os violentos apoderam-se dele» (Mt
11, 12). Começar a reflexão desta
perspetiva permite ir ao encontro de
uma visão demasiado cândida e
bondosa do caminho para o céu. No
entanto, seria também ingénuo e
superficial pensar que a santidade
consista sobretudo nessa luta. A
santidade consiste em viver de Deus,
em deixar que Ele viva em mim (cf.
Gl 2, 20).



«Deus está junto de nós
continuamente (…). E está como um
pai amoroso – quer mais a cada um
de nós do que todas as mães do
mundo podem querer a seus filhos –,
ajudando-nos, inspirando-nos,
abençoando... e perdoando»[17]. Esta
proximidade, pela qual nos sabemos
escutados na oração e em todo o
momento, é manifestada por Deus
também através dos nossos irmãos
na fé: a amizade, o acompanhamento
espiritual, os sacramentos... Um
cristão sabe-se sempre acompanhado
de perto, por Deus e pelos seus
irmãos; sabe-se sempre em casa. E é
isso que por sua vez o aproxima dos
outros, para lhes dar também esse
calor de lar que ele recebe
continuamente. Assim o viveu, como
tantos outros, a Beata Guadalupe: «A
certeza que tinha da proximidade de
Deus, do seu amor por ela, enchia-a
de simplicidade e serenidade e fazia-
a não ter medo dos seus erros e dos
seus defeitos, e ir sempre para a



frente procurando amar em tudo a
Deus e aos outros»[18].

O caminho para a santidade não é,
portanto, um caminho solitário, nem
tão pouco um projeto de salvação
individualista. Tudo na vida de um
cristão tem a ver com relação,
família. O Senhor, os nossos irmãos,
os nossos filhos, os nossos pais, os
nossos amigos, os nossos colegas…
são a razão de ser dos nossos
esforços, das nossas vitórias. Se não
fosse por eles talvez deixássemos de
lutar, talvez nos renderíamos… Mas
sabemos que, tal como podemos
contar com o seu apoio, eles contam
connosco; em suma, que precisam de
nós: «Eu sou uma missão nesta terra,
e para isso estou neste mundo. É
preciso considerarmo-nos como que
marcados a fogo por essa missão de
iluminar, abençoar, vivificar,
levantar, curar, libertar»[19]. Assim
viveram os santos: de Deus e para
Deus; dos outros e para os outros.



* * *

Quando São Josemaria pensava no
destino da nossa viagem, imaginava
o momento em que «toda a Grandeza
de Deus, toda a Sabedoria de Deus e
toda a Formosura de Deus, toda a
vibração, toda a cor, toda a
harmonia!» seriam derramados
sobre esse «vaso de barro que somos
cada um de nós»[20]. E punha-se de
lado, imaginando os seus filhos ainda
mais acima: «Tenho uma grande
fraqueza: que vos amo muito. Penso
que o meu Céu vai consistir em
esgueirar-me por uma pequena porta
e pôr-me num canto, olhando e
amando a Trindade Beatíssima. E
desse lugar, escondido, ver no
paraíso as minhas filhas e os meus
filhos lá no alto, muito próximos de
Deus»[21].



[1] Albino Luciani (Beato João Paulo
I), «In occasione del restauro
dell’organo della chiesa di Canale
d’Agordo», em Opera Omnia, Vol. 9,
EMP, Pádua 1989, p. 457.

[2] São Josemaria, notas de uma
reunião familiar, 07/06/1975, citado
em Salvador Bernal, Monseñor
Josemaría Escrivá de Balaguer.
Apuntes sobre la vida del Fundador
del Opus Dei; Rialp, Madrid 1980, 6ª
ed., p. 174. Cf. também p. ex. 
Caminho, n. 218, 255, 399, 737; Sulco,
n. 817; Forja, n. 777, 818.

[3] trata-se em particular de um dos
fios condutores do Evangelho de São
João. Cf. p. ex. os diálogos com a
Samaritana (Jo 4, 10-14) e com Marta
(Jo 11, 25-27); cf. também Jo 5, 39-40;
7, 37-39; 10, 10.

[4] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
214.

[5] Ibid., n. 301.



[6] Bento XVI, Audiência, 15/02/2006.

[7] cf. Lc 10, 22; Jo 5, 26; 17, 24; Sl 2, 7.

[8] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
310.

[9] Idib., n. 111.

[10] São João Paulo II, Novo millennio
ineunte, n. 27.

[11] São Josemaria, Amigos de Deus,
n. 307.

[12] Ibid., Cristo que passa, n. 85.

[13] cf. Catecismo da Igreja católica,
n. 739.

[14] cf. Missal Romano, Credo
Niceno-Constantinopolitano; 
Catecismo da Igreja Católica, n. 202.

[15] São João XXIII, Discurso,
05/06/1960.



[16] São Josemaria, citado em A.
Sastre, Tempo de caminhar, Diel,
Lisboa 1994, p. 252.

[17] Ibid. Caminho, n. 267.

[18] Fernando Ocáriz, «Guadalupe: un
camino al cielo en la vida cotidiana», 
ABC, 13/05/2019.

[19] Francisco, Evangelii gaudium, n.
273.

[20] São Josemaria, notas de uma
reunião familiar, 20/10/1968, citado
em Ana Sastre, Tempo de caminhar,
p. 631.

[21] Ibid., 05/04/1970, citado em ibid.

Carlos Ayxelà

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/combate-

https://opusdei.org/pt-pt/article/combate-proximidade-missao-1-escolhe-a-vida/
https://opusdei.org/pt-pt/article/combate-proximidade-missao-1-escolhe-a-vida/


proximidade-missao-1-escolhe-a-vida/
(13/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/combate-proximidade-missao-1-escolhe-a-vida/

	Combate, proximidade, missão (1): «Escolhe a Vida»

