
opusdei.org

Com o carinho no
olhar: misericórdia e
fraternidade

No fundo do mistério da
misericórdia divina lateja a
alegria de Deus que quer entrar
no mundo. A misericórdia não
é, pois, apenas uma mola que se
ativaria diante da debilidade ou
das imperfeições dos que nos
rodeiam: é um amor sem
reservas, que não calcula; é
irradiação de um Amor que não
é deste mundo.

08/07/2016



Pouco a pouco, ao ritmo das festas
litúrgicas e dos eventos do Jubileu,
estamos a procurar «ter o olhar fixo
na misericórdia»[1] durante este Ano
santo. A partir da Bula de
convocação do Jubileu, o Papa
sublinhou que o mistério da
misericórdia de Deus se dirige não só
aos que vivem longe da casa do Pai,
mas também aqueles que, com as
suas limitações, procuram viver
perto Deus: para que sejamos
«também nós próprios sinal eficaz do
agir do Pai (…), para que seja mais
forte e eficaz o testemunho dos
crentes»[2].

A misericórdia é «a trave mestra que
sustem a vida da Igreja»[3], e por isso
abarca todos os aspetos da existência
dos cristãos. Num primeiro
momento, poderia parecer tratar-se
de um slogan, um modo diferente de
falar das coisas de sempre; e, no
entanto, é mais do que isso: a
misericórdia é luz e força de Deus



para redescobrir «com todos os
santos a largura e o comprimento, a
altura e a profundidade»[4] do seu
Amor.

Rever o amor

A reflexão tranquila sobre a
misericórdia, como algo que nos toca
de perto, ajudará a concretizar, no
diálogo com o Senhor, onde o nosso
amor se poderia ter enevoado: se há
algo em nós do filho mais velho da
parábola do Pai misericordioso, que
não era capaz de se alegrar com os
outros [5]; ou do fariseu que ia ao
templo satisfeito com as coisas que
cumpria, mas com o coração frio[6];
ou do servo que, tendo-se feito
perdoar pelo seu senhor, não estava
disposto a passar por alto as
pequenas dívidas de outro[7].

«Conheço as tuas obras, a tua fadiga
e a tua constância (…); que tens
paciência e que sofreste com o Meu
nome, sem desfalecer. Mas tenho



contra ti que perdeste a caridade que
tinhas ao princípio»[8]. Com estas
palavras do Apocalipse, Deus bate à
porta dos cristãos que se esforçam
por viver com profundidade a sua fé;
confirma-os no bem que fazem, mas
empurra-os, ao mesmo tempo, para
uma nova conversão. No mesmo
comprimento de onda estão estas
palavras de São Josemaría, que nos
podem ajudar a iluminar o fundo da
alma:

«Cumpres um plano de vida
exigente: madrugas, fazes oração,
frequentas os Sacramentos, trabalhas
ou estudas muito, és sóbrio,
mortificas-te..., mas notas que te falta
alguma coisa!

Leva ao teu diálogo com Deus esta
consideração: como a santidade (a
luta por atingi-la) é a plenitude da
caridade, tens de rever o teu amor a
Deus e, por Ele, aos outros. Talvez
descubras então, escondidos na tua



alma, grandes defeitos contra os
quais nem sequer lutavas: não és
bom filho, bom irmão, bom
companheiro, bom amigo, bom
colega (…)

"Sacrificas-te" em muitos
pormenores "pessoais"; e por isso
estás apegado ao teu eu, à tua pessoa
e, no fundo, não vives para Deus nem
para os outros; só para ti»[9].

A misericórdia de Deus, se deixamos
que nos entre na alma, leva-nos a
rever o amor, para descobrir as
dobras em que o coração se poderia
ter encolhido, adormecido, quase
sem nos darmos conta; faz-nos
descobrir que vivemos para os
outros; retira-nos de um excessivo
«desejo de segurança pessoal»[10]
em que poderia haver pouco espaço
para Deus e para os que nos
acompanham ou nos saem ao
encontro. A minha alegria, pergunta
o Papa, está em «sair de mim mesmo



para ir ao encontro dos outros, ou em
«ter tudo resolvido, encerrado em
mim mesmo»?[11]

Alegrar-se com os outros

«Deus é alegria – dizia São João Paulo
II aos jovens – e na alegria de viver
há um reflexo da alegria originária
que Deus experimentou ao criar o
homem»[12], e que volta a
experimentar ao perdoar-nos: há «no
Céu maior alegria por um pecador
que se converte do que por noventa e
nove justos que não têm necessidade
de conversão»[13]. No fundo do
mistério da misericórdia divina
lateja «a alegria de Deus que quer
entrar no mundo»[14] Daí o pedido
de São Paulo: «o que exercita a
misericórdia, que o faça com
alegria»[15]

Por isso a misericórdia não é só uma
mola que se ativaria unicamente
diante da debilidade ou das
imperfeições dos que nos rodeiam: é



um amor sem reservas, que não
calcula; uma luz que invade tudo, e
que faz das virtudes cristãs traços
amáveis e atrativos da personalidade
e, sobretudo, irradiação de um Amor
que não é deste mundo[16]. «A
verdadeira virtude, escreveu São
Josemaría em Caminho, não é triste e
antipática, mas amavelmente
alegre»[17] Anos mais tarde voltaria
a essa mesma ideia, ponderando um
comentário ouvido de passagem:

- “Vocês são todos tão alegres!
Ninguém o imaginaria”, ouvi
comentar.

Vem de longe o empenho diabólico dos
inimigos de Cristo, que não se cansam
de murmurar que as pessoas
entregues a Deus são da espécie dos
“soturnos”. E, infelizmente, alguns dos
que querem ser “bons” servem-lhes de
eco, com as suas 'virtudes tristes”.

- Nós Te damos graças, Senhor,
porque quiseste contar com as nossas



vidas, ditosamente alegres, para
apagar essa falsa caricatura.

- Peço-Te também que não o
esqueçamos.»[18]

A misericórdia, pois, para
“funcionar”, para ser genuína, tem
que invadir alegremente tudo na
nossa vida. A alegria é predicado da
juventude porque um espírito jovem
não calcula, não põe limites. Para
que a nossa vida cristã não seja uma
«falsa caricatura», deve estar toda ela
impregnada de alegre misericórdia.
Esta não é uma visão utópica, porque
a misericórdia é compatível com a
debilidade, e de facto a própria
debilidade permite-nos crescer em
misericórdia, porque nos torna mais
humildes e capazes de compreender
que os que estão ao nosso lado
também têm defeitos. Por isso,
embora por vezes – porque fomos
duros, porque não soubemos dar-nos
aos outros, etc. – não conseguiremos



refletir a misericórdia de Deus,
podemos, ao menos, dizer ao Senhor
que gostaríamos de ser
misericordiosos em tudo. Ele nos
ajudará a não calcular, a não fazer
aceção de pessoas ou circunstâncias,
de modo que se cumpra em nós
aquilo de que «dar-se sinceramente
aos outros é de tal eficácia, que Deus
o premeia com uma humildade plena
de alegria»[19] E daremos também
então esse ar puro aos outros, que
não é a «alegria fisiológica, de animal
são»[20], porque a verdadeira alegria
«procede de abandonar tudo e
abandonar-te nos braços amorosos
do nosso Pai-Deus»[21] Quem se
abandona assim em Deus, transmite,
muitas vezes sem se aperceber, a
alegria que Deus lhe dá; uma alegria
que «nasce da gratuidade de um
encontro», de «escutar: “Tu és
importante para mim”, não
necessariamente com palavras (…). E
é precisamente isto o que Deus nos
faz compreender»[22], e o que



podemos fazer para compreender,
também sem palavras, aos outros.

Carinho

Quando São Josemaría falava da
caridade, muitas vezes chamava-a
também carinho[23] – termo difícil
de traduzir nalgumas línguas, mas
central nos seus ensinamentos – para
esclarecer que a verdadeira caridade
não é «oficial, seca e sem alma» mas
que está cheia de «calor
humano»[24], de compreensão, de
abertura. “Viver a caridade” é muito
mais do que observar certas formas
externas de educação ou guardar um
respeito frio, que na realidade
mantém o outro à distância: é abrir o
coração[25], tirar as barreiras com
que, por vezes, nos blindamos diante
do que nos é menos amável no modo
de ser dos outros. Respeito vem de 
respectus, olhar atento, consideração;
o verdadeiro respeito não é uma
educada resignação diante dos



defeitos dos outros, com que ficamos
protegidos atrás do nosso muro de
defesa, mas um comportamento
próximo, compreensivo, magnânimo,
que nos permite olhar
verdadeiramente nos olhos a cada
um. A esta mesma atitude se refere o
Papa quando fala da ternura, que é
«caridade respeitosa e delicada»[26]:
«procurai sempre – dizia numa
ocasião – ser olhar que acolhe, mão
que alivia e acompanha, palavra de
consolo, abraço de ternura»[27]

«Seguindo o exemplo do Senhor,
compreendei os vossos irmãos com
um coração muito grande, que de
nada se assuste, e amai-os de
verdade (...). Ao ser muito humanos,
sabereis passar por cima de
pequenos defeitos e ver sempre, com
compreensão maternal, o lado bom
das coisas»[28]. Mesmo que já nos
seja conhecida, é bom que
redescubramos a vibração de
misericórdia que pulsa naquela



comparação de São Josemaría: «De
uma maneira gráfica e brincando,
fiz-vos notar a diferente impressão
que se tem de um mesmo fenómeno,
segundo se observe com carinho ou
sem ele. E dizia-vos – e perdoai-me,
porque é muito gráfico – que, da
criança que anda com o dedo no
nariz, as visitas comentam: “que
porco!”, enquanto a mãe diz: vai ser
investigador! Minhas filhas e meus
filhos, já me compreendeis: temos de
desculpar. Não manifesteis
repugnância por miudezas
espirituais ou materiais, que não têm
demasiada importância. Olhai para
os vossos irmãos com amor e
chegareis à conclusão – cheia de
caridade – de que todos somos
investigadores!»[29]

As pessoas apresentam-se-nos de
modo muito diverso conforme as
observemos «com carinho ou sem
ele». A misericórdia não é, pois,
somente uma disposição louvável do



coração; São Josemaría mostra-no-la
como uma condição necessária para
conhecer os outros, sem as distorções
geradas pelo nosso amor-próprio. Ao
ver os outros com misericórdia, não
adocicamos o olhar; vemo-los como
os vê Deus; vemo-los como
verdadeiramente são: homens e
mulheres com virtudes que
admiramos, mas também com
defeitos que provavelmente os fazem
sofrer, embora exteriormente não o
manifestem, e que reclamam uma
ajuda cheia de compreensão. Sem
misericórdia, pelo contrário,
perdemos ângulo de visão e
profundidade de campo:
empequenecemos os outros. Olhar
com carinho – amar com o olhar –
permite conhecer melhor, e assim
também amar melhor. «O coração
humano tem um coeficiente de
dilatação enorme. Quando ama,
expande-se num crescendo de
carinho que supera todas as
barreiras. Se amas o Senhor, não



haverá criatura que não encontre
lugar no teu coração»[30]

Formas quotidianas de perdão

A unidade de uma família não se
identifica com a mera coabitação dos
seus membros, como a paz não é a
simples ausência de guerra. Num lar,
numa empresa, poderia não haver
grandes conflitos, e ao mesmo tempo
existirem muros subtis com que uns
se protegem de outros. São muros
que se levantam às vezes sem nos
apercebermos, porque a convivência
quotidiana traz consigo, quase
inevitavelmente, tensões ou
aborrecimentos: «Há fricções,
diferenças... Mas isso são coisas
habituais, que até certo ponto
contribuem mesmo para dar o seu
sal aos nossos dias. São
insignificâncias, que o tempo supera
sempre»[31]. O tempo acaba por
mostrar – sempre que não deixemos
que a soberba as aumente – que



algumas coisas a que na altura
dávamos muita importância, na
realidade não a tinham. Por isso,
especialmente na vida familiar, é
importante estar atentos para evitar
que se elevem, por pouco que seja,
esses muros às vezes quase
impercetíveis que nos distanciam
uns dos outros. Se, em lugar de
passar por alto as coisas que nos são
desagradáveis, alimentássemos
ressentimentos, aquilo que em si é
“normal” e inofensivo poder-nos-ia
entorpecer pouco a pouco o coração,
de modo que o nosso convívio com os
outros, e assim o ambiente da casa,
se fosse rarefazendo.

A misericórdia faz-nos sair do círculo
vicioso do ressentimento, que leva a
entesourar uma lista de agravos, em
que o eu sai sempre enaltecido à
custa das deficiências dos outros,
reais ou imaginárias. O Amor de
Deus empurra-nos, pelo contrário, a
procurá-Lo no nosso coração, para



encontrar ali o nosso desafogo. «Por
onde começar para desculpar as
pequenas ou grandes ofensas que
sofremos todos os dias? Em primeiro
lugar pela oração (…). Começa-se
pelo próprio coração: podemos
enfrentar com a oração o
ressentimento que experimentamos,
encomendando quem nos fez o mal à
misericórdia de Deus: “Senhor, peço-
te por ele, peço-te por ela”. Depois
descobre-se que esta luta interior
para perdoar purifica do mal e que a
oração e o amor nos libertam das
cadeias interiores do rancor. É tão
feio viver no rancor! Todos os dias
temos ocasião de nos treinar para
perdoar, para viver este gesto tão
elevado que aproxima o homem de
Deus»[32] S. Josemaría, por exemplo,
costumava rezar nos mementos da
Missa também por aqueles que lhe
tinham procurado fazer algum
mal[33]



Um coração misericordioso é um
coração ágil, que consegue encaixar
«com desportivismo», sem
dramatismos, os episódios menos
agradáveis do dia[34]. Por vezes
pode-nos custar perdoar, porque se
acumula em nós o cansaço, o mal-
estar, a tensão. Mas é bom que – com
a ajuda de Deus, que não falta –
aspiremos a perdoar imediatamente,
e mesmo a perdoar por antecipação,
com magnanimidade, sem medir. Se,
por assim dizer, damos margem aos
outros – margem para se enganarem,
para serem inoportunos, para
estarem nervosos – não lhes teremos
que perdoar como quem faz uma
concessão: perdoar-lhes-emos sem
nos darmos importância, com uma
caridade que «tudo aguenta, tudo
crê, tudo espera, tudo suporta»[35].
Sem dúvida, poderá custar-nos
digerir o desencontro; e, na altura
própria, talvez convenha fazer um
comentário delicado a essa pessoa,
que a ajude a melhorar; mas, em



qualquer caso, podemos perdoar
logo, ainda que doa. Muitas vezes
nem sequer explicitar devemos
explicitá-lo com palavras, para não
nos determos mais no episódio, e
bastará a nossa proximidade e uma
ponta de humor para tirar
dramatismo às coisas. Quando
superamos a tentação de devolver
mal por mal, ou frialdade por
frialdade, o Senhor enche-nos a
alma; podemos dizer então com o
salmista: «misericordia tua super
vitas, A Tua misericórdia vale mais
do que a vida»[36]; e com São
Josemaría, que sabia que era o
Senhor que lhe aumentava o
coração: «não necessitei de aprender
a perdoar, porque o Senhor me
ensinou a amar»[37]

Carlos Ayxelá

Fotos: Santi González-Barros



[1] Francisco, Bula Misericordiae
vultus, 11-IV-2015, n. 3.

[2] Ibidem

[3] Ibidem, n. 10.

[4] Ef 3, 18.

[5] Cfr. Lc 15, 28-32.

[6] Cfr. Lc 18, 10-14.

[7] Cfr. Mt 18, 23-35.

[8] Ap 2, 2-4.

[9] São Josemaría, Sulco, n. 739.

[10] São Josemaría, Cristo que passa,
n. 18.

[11] Francisco, Homilia em Santa
Marta, 25-II-2016.

[12] São João Paulo II, Discurso, 6-
IV-1995.

[13] Lc 15, 7.



[14] Bento XVI, Homilia, 18-IV-2010.
Cfr. São Tomás de Aquino, Super
Psalmos, 24 n. 6: «Em Deus
reconhece-se a bondade, quer dizer,
a comunicação de bens às criaturas,
pois o bem é difusivo de si mesmo. A
misericórdia, por seu lado, refere-se
a uma especial efusão de bondade
para remover a miséria».

[15] Rm 12, 8.

[16] Cfr. Jo 17, 21.

[17] São Josemaría, Caminho, n. 657.

[18] Sulco, n. 58.

[19] São Josemaría, Forja, n. 591.

[20] Sulco, n. 659.

[21] Ibidem.

[22] Francisco, Discurso, 6-VII-2013.



[23] Cfr., por exemplo, Sulco, n. 821; 
Forja, n. 148; Amigos de Deus, nn.
125, 229; Cristo que passa, n. 36.

[24] Cristo que passa, n. 167.

[25] Cfr. Amigos de Deus, n. 225.

[26] Francisco, Mensagem, 6-
XII-2013.

[27] Francisco, Discurso, 9-XI-2013.

[28] São Josemaría, Carta 29-IX-1957,
n. 35 (citado em E. Burkhart – J.
López, Vida cotidiana y santidad en la
enseñanza de San Josemaría. Estudio
de teología espiritual, Rialp, Madrid
2011, vol. II, pp. 331-332).

[29] Ibidem.

[30] Via Sacra, VIII, n. 5.

[31] São Josemaría, Temas actuais do
cristianismo, n. 101.

[32] Francisco, Angelus, 26-XII-2015.



[33] Cfr. Javier Echevarría, Vivir la
Santa Misa, Rialp, Madrid 2010, pp.
106, 151.

[34] Cfr. Temas actuais do
cristianismo, n. 91.

[35] 1 Cor 13, 7.

[36] Sal 63, 4.

[37] Sulco, n. 804.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/com-o-carinho-
no-olhar-misericordia-e-fraternidade/

(17/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/com-o-carinho-no-olhar-misericordia-e-fraternidade/
https://opusdei.org/pt-pt/article/com-o-carinho-no-olhar-misericordia-e-fraternidade/
https://opusdei.org/pt-pt/article/com-o-carinho-no-olhar-misericordia-e-fraternidade/

	Com o carinho no olhar: misericórdia e fraternidade

