opusdei.org

Com o carinho no
olhar: misericordia e
fraternidade

No fundo do mistério da
misericordia divina lateja a
alegria de Deus que quer entrar
no mundo. A misericérdia ndo
é, pois, apenas uma mola que se
ativaria diante da debilidade ou
das imperfeicdes dos que nos
rodeiam: é um amor sem
reservas, que nao calcula; é
irradiacdo de um Amor que nao
é deste mundo.

08/07/2016



Pouco a pouco, ao ritmo das festas
liturgicas e dos eventos do Jubileu,
estamos a procurar «ter o olhar fixo
na misericordia»[1] durante este Ano
santo. A partir da Bula de
convocacdo do Jubileu, o Papa
sublinhou que o mistério da
misericordia de Deus se dirige ndo so
aos que vivem longe da casa do Pai,
mas também aqueles que, com as
suas limitacdes, procuram viver
perto Deus: para que sejamos
«também nads proprios sinal eficaz do
agir do Pai (...), para que seja mais
forte e eficaz o testemunho dos
crentes»[2].

A misericordia é «a trave mestra que
sustem a vida da Igreja»[3], e por isso
abarca todos os aspetos da existéncia
dos cristdos. Num primeiro
momento, poderia parecer tratar-se
de um slogan, um modo diferente de
falar das coisas de sempre; e, no
entanto, é mais do que isso: a
misericordia é luz e forca de Deus



para redescobrir «com todos os
santos a largura e o comprimento, a
altura e a profundidade»[4] do seu
Amor.

Rever o amor

A reflexdo tranquila sobre a
misericordia, como algo que nos toca
de perto, ajudara a concretizar, no
dialogo com o Senhor, onde o0 nosso
amor se poderia ter enevoado: se ha
algo em nos do filho mais velho da
parabola do Pai misericordioso, que
ndo era capaz de se alegrar com 0s
outros [5]; ou do fariseu que ia ao
templo satisfeito com as coisas que
cumpria, mas com o coracao frio[6];
ou do servo que, tendo-se feito
perdoar pelo seu senhor, ndo estava
disposto a passar por alto as
pequenas dividas de outro[7].

«Conheco as tuas obras, a tua fadiga
e a tua constancia (...); que tens
paciéncia e que sofreste com o Meu
nome, sem desfalecer. Mas tenho



contra ti que perdeste a caridade que
tinhas ao principio»[8]. Com estas
palavras do Apocalipse, Deus bate a
porta dos cristdos que se esforcam
por viver com profundidade a sua fé;
confirma-os no bem que fazem, mas
empurra-os, a0 mesmo tempo, para
uma nova conversao. No mesmo
comprimento de onda estao estas
palavras de Sdo Josemaria, que nos
podem ajudar a iluminar o fundo da
alma:

«Cumpres um plano de vida
exigente: madrugas, fazes oracao,
frequentas os Sacramentos, trabalhas
ou estudas muito, és sébrio,
mortificas-te..., mas notas que te falta
alguma coisa!

Leva ao teu didlogo com Deus esta
consideracdo: como a santidade (a
luta por atingi-la) € a plenitude da
caridade, tens de rever o teu amor a
Deus e, por Ele, aos outros. Talvez
descubras entao, escondidos na tua



alma, grandes defeitos contra os
quais nem sequer lutavas: ndo és
bom filho, bom irmao, bom
companheiro, bom amigo, bom
colega (...)

"Sacrificas-te" em muitos
pormenores "pessoais”; e por isso
estas apegado ao teu eu, a tua pessoa
e, no fundo, ndo vives para Deus nem
para os outros; sO para ti»[9].

A misericordia de Deus, se deixamos
que nos entre na alma, leva-nos a
rever o amor, para descobrir as
dobras em que o coracdo se poderia
ter encolhido, adormecido, quase
sem nos darmos conta; faz-nos
descobrir que vivemos para o0s
outros; retira-nos de um excessivo
«desejo de seguranca pessoal»[10]
em que poderia haver pouco espago
para Deus e para os que nos
acompanham ou nos saem ao
encontro. A minha alegria, pergunta
o Papa, esta em «sair de mim mesmo



para ir ao encontro dos outros, ou em
«ter tudo resolvido, encerrado em
mim mesmo»?[11]

Alegrar-se com os outros

«Deus é alegria — dizia Sdo Jodo Paulo
IT aos jovens — e na alegria de viver
ha um reflexo da alegria originaria
que Deus experimentou ao criar o
homemn»[12], e que volta a
experimentar ao perdoar-nos: ha «no
Céu maior alegria por um pecador
que se converte do que por noventa e
nove justos que ndo tém necessidade
de conversao»[13]. No fundo do
mistério da misericordia divina
lateja «a alegria de Deus que quer
entrar no mundo»[14] Dai o pedido
de Sdo Paulo: «o que exercita a
misericordia, que o faca com
alegria»[15]

Por isso a misericordia ndo é s6 uma
mola que se ativaria unicamente
diante da debilidade ou das
imperfeicdes dos que nos rodeiam: é



um amor sem reservas, que nao
calcula; uma luz que invade tudo, e
que faz das virtudes cristas tracos
amaveis e atrativos da personalidade
e, sobretudo, irradiacdo de um Amor
que ndo € deste mundo[16]. «A
verdadeira virtude, escreveu Sao
Josemaria em Caminho, néo é triste e
antipatica, mas amavelmente
alegre»[17] Anos mais tarde voltaria
a essa mesma ideia, ponderando um
comentario ouvido de passagem:

- “Voceés sdo todos tdao alegres!
Ninguém o imaginaria”, ouvi
comentar.

Vem de longe o empenho diabdlico dos
inimigos de Cristo, que ndo se cansam
de murmurar que as pessoas
entregues a Deus sdo da espécie dos
“soturnos”. E, infelizmente, alguns dos
que querem ser “bons” servem-lhes de
eco, com as suas 'virtudes tristes”.

- Nos Te damos gracas, Senhor,
porque quiseste contar com as nossas



vidas, ditosamente alegres, para
apagar essa falsa caricatura.

- Peco-Te também que ndo o
esquecamos.»[18]

A misericordia, pois, para
“funcionar”, para ser genuina, tem
que invadir alegremente tudo na
nossa vida. A alegria é predicado da
juventude porque um espirito jovem
ndo calcula, ndo pde limites. Para
que a nossa vida cristd ndo seja uma
«falsa caricatura», deve estar toda ela
impregnada de alegre misericordia.
Esta ndo é uma visdo utdpica, porque
a misericordia é compativel com a
debilidade, e de facto a propria
debilidade permite-nos crescer em
misericordia, porque nos torna mais
humildes e capazes de compreender
que 0s que estdo ao nosso lado
também tém defeitos. Por isso,
embora por vezes — porque fomos
duros, porque ndo soubemos dar-nos
aos outros, etc. — ndo conseguiremos



refletir a misericordia de Deus,
podemos, ao menos, dizer ao Senhor
que gostariamos de ser
misericordiosos em tudo. Ele nos
ajudara a ndo calcular, a nao fazer
acecdo de pessoas ou circunstancias,
de modo que se cumpra em nos
aquilo de que «dar-se sinceramente
aos outros € de tal eficacia, que Deus
0 premeia com uma humildade plena
de alegria»[19] E daremos também
entao esse ar puro aos outros, que
ndo é a «alegria fisiologica, de animal
sdo»[20], porque a verdadeira alegria
«procede de abandonar tudo e
abandonar-te nos bragos amorosos
do nosso Pai-Deus»[21] Quem se
abandona assim em Deus, transmite,
muitas vezes sem se aperceber, a
alegria que Deus lhe da; uma alegria
que «nasce da gratuidade de um
encontro», de «escutar: “Tu és
importante para mim”, ndo
necessariamente com palavras (...). E
€ precisamente isto o que Deus nos
faz compreender»[22], e o que



podemos fazer para compreender,
também sem palavras, aos outros.

Carinho

Quando Sao Josemaria falava da
caridade, muitas vezes chamava-a
também carinho[23] - termo dificil
de traduzir nalgumas linguas, mas
central nos seus ensinamentos — para
esclarecer que a verdadeira caridade
nao é «oficial, seca e sem alma» mas
que esta cheia de «calor
humano»[24], de compreensao, de
abertura. “Viver a caridade” é muito
mais do que observar certas formas
externas de educac¢do ou guardar um
respeito frio, que na realidade
mantém o outro a distancia: € abrir o
coracdo[25], tirar as barreiras com
que, por vezes, nos blindamos diante
do que nos é menos amavel no modo
de ser dos outros. Respeito vem de
respectus, olhar atento, consideracao;
o verdadeiro respeito ndo € uma
educada resignacdo diante dos



defeitos dos outros, com que ficamos
protegidos atras do nosso muro de
defesa, mas um comportamento
proximo, compreensivo, magnanimo,
que nos permite olhar
verdadeiramente nos olhos a cada
um. A esta mesma atitude se refere o
Papa quando fala da ternura, que é
«caridade respeitosa e delicada»[26]:
«procurai sempre — dizia numa
ocasido - ser olhar que acolhe, mao
que alivia e acompanha, palavra de
consolo, abraco de ternura»[27]

«Seguindo o exemplo do Senhor,
compreendei 0S v0SsS0S irmados com
um coracdo muito grande, que de
nada se assuste, e amai-os de
verdade (...). Ao ser muito humanos,
sabereis passar por cima de
pequenos defeitos e ver sempre, com
compreensdo maternal, o lado bom
das coisas»[28]. Mesmo que ja nos
seja conhecida, é bom que
redescubramos a vibragdo de
misericordia que pulsa naquela



comparacao de Sdo Josemaria: «De
uma maneira grafica e brincando,
fiz-vos notar a diferente impressao
que se tem de um mesmo fenémeno,
segundo se observe com carinho ou
sem ele. E dizia-vos — e perdoai-me,
porque é muito grafico — que, da
crianca que anda com o dedo no
nariz, as visitas comentam: “que
porco!”, enquanto a mée diz: vai ser
investigador! Minhas filhas e meus
filhos, ja me compreendeis: temos de
desculpar. Nao manifesteis
repugnancia por miudezas
espirituais ou materiais, que ndo tém
demasiada importancia. Olhai para
0S V0SS0S irmaos com amor e
chegareis a conclusdo - cheia de
caridade — de que todos somos
investigadores!»[29]

As pessoas apresentam-se-nos de
modo muito diverso conforme as
observemos «com carinho ou sem
ele». A misericdrdia néo €, pois,
somente uma disposicdo louvavel do



coracao; Sao Josemaria mostra-no-la
como uma condi¢do necessaria para
conhecer os outros, sem as distorcoes
geradas pelo nosso amor-proprio. Ao
ver o0s outros com misericordia, nao
adocicamos o olhar; vemo-los como
0s vé Deus; vemo-los como
verdadeiramente sdo: homens e
mulheres com virtudes que
admiramos, mas também com
defeitos que provavelmente os fazem
sofrer, embora exteriormente ndo o
manifestem, e que reclamam uma
ajuda cheia de compreensdo. Sem
misericordia, pelo contrario,
perdemos dngulo de visdo e
profundidade de campo:
empequenecemos os outros. Olhar
com carinho — amar com o olhar —
permite conhecer melhor, e assim
também amar melhor. «O coracao
humano tem um coeficiente de
dilatacdo enorme. Quando ama,
expande-se num crescendo de
carinho que supera todas as
barreiras. Se amas o Senhor, nao



havera criatura que ndo encontre
lugar no teu coracdo»[30]

Formas quotidianas de perddo

A unidade de uma familia ndo se
identifica com a mera coabitacao dos
seus membros, como a paz ndo é a
simples auséncia de guerra. Num lar,
numa empresa, poderia ndo haver
grandes conflitos, e a0 mesmo tempo
existirem muros subtis com que uns
se protegem de outros. SGo muros
que se levantam as vezes sem nos
apercebermos, porque a convivéncia
quotidiana traz consigo, quase
inevitavelmente, tensdes ou
aborrecimentos: «Ha friccdes,
diferencas... Mas isso sdo coisas
habituais, que até certo ponto
contribuem mesmo para dar o seu
sal aos nossos dias. Sdo
insignificancias, que o tempo supera
sempre»[31]. O tempo acaba por
mostrar — sempre que nao deixemos
que a soberba as aumente — que



algumas coisas a que na altura
davamos muita importancia, na
realidade ndo a tinham. Por isso,
especialmente na vida familiar, é
importante estar atentos para evitar
que se elevem, por pouco que seja,
esses muros as vezes quase
impercetiveis que nos distanciam
uns dos outros. Se, em lugar de
passar por alto as coisas que nos sdo
desagradaveis, alimentassemos
ressentimentos, aquilo que em si é
“normal” e inofensivo poder-nos-ia
entorpecer pouco a pouco o coracao,
de modo que 0 nosso convivio com 0s
outros, e assim o ambiente da casa,
se fosse rarefazendo.

A misericordia faz-nos sair do circulo
vicioso do ressentimento, que leva a
entesourar uma lista de agravos, em
que o eu sai sempre enaltecido a
custa das deficiéncias dos outros,
reais ou imagindrias. O Amor de
Deus empurra-nos, pelo contrario, a
procura-Lo no nosso cora¢ao, para



encontrar ali o nosso desafogo. «Por
onde comecar para desculpar as
pequenas ou grandes ofensas que
sofremos todos os dias? Em primeiro
lugar pela oracéo (...). Comeca-se
pelo proprio coracao: podemos
enfrentar com a oracao o
ressentimento que experimentamos,
encomendando quem nos fez o mal a
misericordia de Deus: “Senhor, peco-
te por ele, peco-te por ela”. Depois
descobre-se que esta luta interior
para perdoar purifica do mal e que a
oracdo e o amor nos libertam das
cadeias interiores do rancor. E tdo
feio viver no rancor! Todos os dias
temos ocasido de nos treinar para
perdoar, para viver este gesto tdo
elevado que aproxima o homem de
Deus»[32] S. Josemaria, por exemplo,
costumava rezar nos mementos da
Missa também por aqueles que lhe
tinham procurado fazer algum
mal[33]



Um coracdo misericordioso € um
coracdo agil, que consegue encaixar
«com desportivismo», sem
dramatismos, os epis6dios menos
agradaveis do dia[34]. Por vezes
pode-nos custar perdoar, porque se
acumula em nos o cansaco, o mal-
estar, a tensdo. Mas é bom que - com
a ajuda de Deus, que ndo falta -
aspiremos a perdoar imediatamente,
e mesmo a perdoar por antecipacao,
com magnanimidade, sem medir. Se,
por assim dizer, damos margem aos
outros — margem para se enganarem,
para serem inoportunos, para
estarem nervosos — ndo lhes teremos
que perdoar como quem faz uma
concessdo: perdoar-lhes-emos sem
nos darmos importancia, com uma
caridade que «tudo aguenta, tudo
cré, tudo espera, tudo suporta»[35].
Sem duvida, podera custar-nos
digerir o desencontro; e, na altura
propria, talvez convenha fazer um
comentario delicado a essa pessoa,
que a ajude a melhorar; mas, em



qualquer caso, podemos perdoar
logo, ainda que doa. Muitas vezes
nem sequer explicitar devemos
explicita-lo com palavras, para nao
nos determos mais no episodio, e
bastara a nossa proximidade e uma
ponta de humor para tirar
dramatismo as coisas. Quando
superamos a tentacdo de devolver
mal por mal, ou frialdade por
frialdade, o Senhor enche-nos a
alma; podemos dizer entdo com o
salmista: «misericordia tua super
vitas, A Tua misericordia vale mais
do que a vida»[36]; e com Sao
Josemaria, que sabia que era o
Senhor que lhe aumentava o
coracdo: «ndo necessitei de aprender
a perdoar, porque o Senhor me
ensinou a amar»[37]

Carlos Ayxela

Fotos: Santi Gonzdlez-Barros




[1] Francisco, Bula Misericordiae
vultus, 11-IV-2015, n. 3.

[2] Ibidem

[3] Ibidem, n. 10.

[4] Ef 3, 18.

[5] Cfr. Lc 15, 28-32.

[6] Cfr. Lc 18, 10-14.

[7] Cfr. Mt 18, 23-35.

[8] Ap 2, 2-4.

[9] Sdo Josemaria, Sulco, n. 739.

[10] S&o Josemaria, Cristo que passa,
n. 18.

[11] Francisco, Homilia em Santa
Marta, 25-11-2016.

[12] Sdo Jodo Paulo II, Discurso, 6-
IV-1995.

[13] Lc 15, 7.



[14] Bento XVI, Homilia, 18-IV-2010.
Cfr. Sdo Tomas de Aquino, Super
Psalmos, 24 n. 6: «<Em Deus
reconhece-se a bondade, quer dizer,
a comunicacao de bens as criaturas,
pois o bem é difusivo de si mesmo. A
misericordia, por seu lado, refere-se
a uma especial efusdo de bondade
para remover a miséria».

[15] Rm 12, 8.

[16] Cfr. Jo 17, 21.

[17] Sdo Josemaria, Caminho, n. 657.
[18] Sulco, n. 58.

[19] Sdo Josemaria, Forja, n. 591.
[20] Sulco, n. 659.

[21] Ibidem.

[22] Francisco, Discurso, 6-VII-2013.



[23] Cfr., por exemplo, Sulco, n. 821;
Forja, n. 148; Amigos de Deus, nn.
125, 229; Cristo que passa, n. 36.

[24] Cristo que passa, n. 167.
[25] Cfr. Amigos de Deus, n. 225.

[26] Francisco, Mensagem, 6-
XII-2013.

[27] Francisco, Discurso, 9-XI-2013.

[28] S&0 Josemaria, Carta 29-1X-1957,
n. 35 (citado em E. Burkhart - J.
Lopez, Vida cotidiana y santidad en la
enseflanza de San Josemaria. Estudio
de teologia espiritual, Rialp, Madrid
2011, vol. II, pp. 331-332).

[29] Ibidem.
[30] Via Sacra, VIII, n. 5.

[31] S&o Josemaria, Temas actuais do
cristianismo, n. 101.

[32] Francisco, Angelus, 26-XII-2015.



[33] Cfr. Javier Echevarria, Vivir la
Santa Misa, Rialp, Madrid 2010, pp.
106, 151.

[34] Cfr. Temas actuais do
cristianismo, n. 91.

[35] 1 Cor 13, 7.
[36] Sal 63, 4.

[37] Sulco, n. 804.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/com-o-carinho-
no-olhar-misericordia-e-fraternidade/
(17/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/com-o-carinho-no-olhar-misericordia-e-fraternidade/
https://opusdei.org/pt-pt/article/com-o-carinho-no-olhar-misericordia-e-fraternidade/
https://opusdei.org/pt-pt/article/com-o-carinho-no-olhar-misericordia-e-fraternidade/

	Com o carinho no olhar: misericórdia e fraternidade

