
opusdei.org

Com a força do Amor
(homilia de S.
Josemaria)

Jesus Cristo, que veio salvar
todos os povos e deseja associar
os cristãos à sua obra
redentora, quis ensinar aos
seus discípulos - a ti e a mim -
uma caridade grande, sincera,
mais nobre e valiosa: devemos
amar-nos mutuamente como
Cristo nos ama a cada um de
nós.

09/03/2021



Misturado com a multidão, um
daqueles peritos que já não
conseguiam discernir os
ensinamentos revelados a Moisés,
ensinamentos emaranhados por eles
próprios numa casuística estéril, faz
uma pergunta ao Senhor. Abre Jesus
os seus lábios divinos para falar
àquele doutor da Lei e responde-lhe
pausadamente, com a firme certeza
de quem tem disso viva experiência: 
amarás o Senhor teu Deus com todo o
teu coração, com toda a tua alma,
com todo o teu espírito. Este é o maior
e o primeiro dos mandamentos. O
segundo é semelhante a este: amarás
o teu próximo como a ti mesmo.
Nestes dois mandamentos estão
contidos toda a Lei e os profetas.

Vede agora o mestre reunido com os
seus discípulos na intimidade do
Cenáculo. Ao aproximar-se o
momento da sua Paixão, o Coração
de Cristo, rodeado por aqueles que
ama, abre-se em inefáveis labaredas: 



dou-vos um mandamento novo: que
vos ameis uns aos outros e que, do
mesmo modo que eu vos amei, vos
ameis uns aos outros. Nisto
conhecerão todos que sois meus
discípulos: se vos amardes uns aos
outros.

Para vos aproximardes do Senhor
através das páginas do Santo
Evangelho, recomendo sempre que
vos esforceis por participar em cada
cena como um personagem mais.
Assim - conheço tantas almas
normais e correntes que o fazem! -
recolher-vos-eis como Maria,
suspensa das palavras de Jesus, ou,
como Marta, atrever-vos-eis a
manifestar-lhe sinceramente as
vossas inquietações, mesmo as mais
pequenas.

Senhor, porque chamas novo a este
mandamento? Como acabamos de
ouvir, o amor ao próximo estava
prescrito no Antigo Testamento e



recordareis também que Jesus, mal
começa a sua vida pública, amplia
essa exigência com divina
generosidade: ouvistes que foi dito:
amarás o teu próximo e aborrecerás o
teu inimigo. Eu peço-vos mais: amai
os vossos inimigos, fazei bem aos que
vos aborrecem e orai pelos que vos
perseguem e caluniam.

Senhor, deixa-nos insistir: porque
continuas a chamar novo a este
preceito? Naquela noite, poucas
horas antes de te imolares na Cruz,
durante aquela conversa íntima com
os que - apesar das suas fraquezas e
misérias pessoais, como as nossas - te
acompanharam até Jerusalém. Tu
revelaste-nos a medida insuspeitada
da caridade: como eu vos amei. Como
não haviam de te entender os
Apóstolos, se tinham sido
testemunhas do teu amor
insondável!



O ensinamento e o exemplo do
Mestre são claros e precisos.
Sublinhou com obras a sua doutrina.
E, no entanto, tenho pensado muitas
vezes que, passados vinte séculos,
ainda continua a ser um
mandamento novo, porque muito
poucos homens se têm preocupado
em levá-lo à prática; os restantes, a
maioria, preferiram e preferem
desconhecê-lo. Com um egoísmo
exacerbado, perguntam: - Para quê
mais complicações? Já me bastam as
que tenho com as minhas coisas.

Não é admissível semelhante atitude
entre os cristãos. Se professamos
essa mesma fé, se ambicionamos
verdadeiramente seguir as pegadas,
tão nítidas, que os passos de Cristo
deixaram na terra, não podemos
conformar-nos com evitar aos outros
os males que não desejamos para nós
mesmos. Isto é muito, mas é muito
pouco, quando compreendemos que
a medida do nosso amor é definida



pelo comportamento de Jesus. Além
disso, Ele não nos propõe essa norma
de conduta como uma meta
longínqua, como o coroamento de
toda uma vida de luta. É - e insisto
que deve sê-lo para que o traduzas
em propósitos concretos - o ponto de
partida, porque Nosso Senhor o
indica como sinal prévio: nisto
conhecerão que sois meus discípulos.

Jesus Cristo, Nosso Senhor, encarnou
e tomou a nossa natureza, para se
mostrar à humanidade como modelo
de todas as virtudes. Aprendei de
mim, que sou manso e humilde de
coração, convida-nos Ele.

Mais tarde, quando explica aos
Apóstolos o sinal pelo qual os
reconhecerão como cristãos, não diz:
porque sois humildes. Ele é a pureza
mais sublime, o Cordeiro imaculado.
Nada podia manchar a sua santidade
perfeita, sem mácula. Mas também
não diz: saberão que se encontram



diante de discípulos meus, porque
sois castos e limpos.

Passou por este mundo com o mais
completo desprendimento dos bens
da terra. Sendo Criador e Senhor de
todo o universo, faltava-lhe até um
sítio onde pudesse reclinar a cabeça.
No entanto, não comenta: saberão
que sois dos meus porque não vos
apegastes às riquezas. Permanece
quarenta dias e quarenta noites no
deserto em jejum rigoroso, antes de
se dedicar à pregação do Evangelho.
E também não afirma aos seus:
compreenderão que servis a Deus,
porque não sois comilões nem
bebedores.

A característica que distinguirá os
apóstolos, os cristãos autênticos de
todos os tempos, já a ouvimos: nisto -
precisamente nisto - conhecerão
todos que sois meus discípulos: se vos
amardes uns aos outros.



Parece-me perfeitamente lógico que
os filhos de Deus se tenham sentido
sempre comovidos - como tu e eu
neste momento - perante essa
insistência do Mestre. O Senhor não
estabelece como prova de fidelidade
dos seus discípulos os prodígios ou os
milagres inauditos, apesar de lhes ter
conferido o poder de os realizarem,
pelo Espírito Santo. O que lhes
comunica? Conhecerão que sois meus
discípulos, se vos amardes uns aos
outros.

Pedagogia Divina

Não odiar o inimigo, não devolver
mal por mal, renunciar à vingança,
perdoar sem rancor considerava-se
então - e também agora, não nos
enganemos - uma conduta insólita,
demasiado heróica, fora do normal.
Até aqui chega a mesquinhez das
criaturas! Jesus Cristo, que veio
salvar todos os povos e deseja
associar os cristãos à sua obra



redentora, quis ensinar aos seus
discípulos - a ti e a mim - uma
caridade grande, sincera, mais nobre
e valiosa: devemos amar-nos
mutuamente como Cristo nos ama a
cada um de nós. Só desta maneira,
isto é, imitando o exemplo divino -
dentro da nossa rudeza pessoal -
conseguiremos abrir o nosso coração
a todos os homens, amar de um
modo mais elevado, inteiramente
novo.

Que bem puseram os primeiros
cristãos em prática esta caridade
ardente, caridade que sobressaía e
transbordava dos limites da simples
solidariedade humana ou da
benignidade de carácter. Amavam-se
uns aos outros de modo afectuoso e
forte, através do Coração de Cristo.
Um escritor do século II, Tertuliano,
transmitiu-nos o comentário dos
pagãos, comovidos ao presenciarem
o comportamento dos fiéis de então,
tão cheio de atractivo sobrenatural e



humano: Vede como se amam,
repetiam.

Se notas que não mereces esse louvor
agora ou em tantas ocasiões do dia-a-
dia; que o teu coração não reage
como devia às exigências divinas,
pensa também que chegou o
momento de rectificares. Ouve o
convite de S. Paulo: façamos o bem a
todos e especialmente àqueles que
pertencem, mediante a fé, à mesma
família que nós, ao Corpo Místico de
Cristo.

O principal apostolado que nós, os
cristãos, temos de realizar no mundo,
o melhor testemunho de fé é
contribuir para que dentro da Igreja
se respire o clima de autêntica
caridade. Quando não nos amamos
verdadeiramente, quando há
ataques, calúnias e inimizades, quem
se sentirá atraído pelos que afirmam
que pregam a Boa Nova do
Evangelho?



É muito fácil, está muito na moda
afirmar verbalmente o amor a todas
as criaturas, crentes e não crentes.
Mas se quem fala assim maltrata os
irmãos na fé, duvido de que na sua
conduta haja mais do que palavreado
hipócrita. Pelo contrário, quando
amamos no Coração de Cristo os que 
são filhos de um mesmo Pai,
associados na mesma fé e herdeiros
de uma mesma esperança, a nossa
alma engrandece-se e arde em
desejos de que todos se aproximem
de Nosso Senhor.

Estou a recordar-vos as exigências da
caridade e talvez algum de vós tenha
pensado que falta precisamente essa
virtude nas palavras que acabo de
pronunciar. Nada mais oposto à
realidade. Posso garantir-vos que,
com santo orgulho e sem falsos
ecumenismos, me enchi de alegria
quando, no passado Concílio
Vaticano II, ganhava corpo com
renovada intensidade a preocupação



de levar a verdade aos que andam
afastados do único Caminho, do de
Jesus, pois me consome a ânsia de
que se salve toda a humanidade.

Sim, foi bem grande a minha alegria,
porque também via confirmado
novamente um apostolado tão da
predilecção do Opus Dei, o
apostolado ad fidem, que não rejeita
nenhuma pessoa e admite os não
cristãos, os ateus, os pagãos a
participarem, na medida do possível,
dos bens espirituais da nossa
Associação*. Isto tem uma longa
história, de dor e de lealdade, que já
contei em outras ocasiões. Por isso
repito, sem medo, que considero um
zelo hipócrita, embusteiro, o que
impele a tratar bem os que estão
longe, pisando ou desprezando os
que vivem connosco a mesma fé.
Também não acredito que te
interesses pelo pobre mais pobre da
rua, se martirizas os de tua casa, se
és indiferente às suas alegrias, às



suas penas e aos seus desgostos e se
não te esforças por compreender ou
por passar por alto os seus defeitos,
sempre que não sejam ofensa a Deus.

Não vos comove que o Apóstolo João,
sendo já velho, passe a maior parte
de uma das suas epístolas a exortar-
nos a que nos comportemos de
acordo com essa doutrina divina? O
amor que deve haver entre os
cristãos provém de Deus, que é
Amor. Caríssimos, amemo-nos uns
aos outros, porque a caridade procede
de Deus, e todo o que ama nasceu de
Deus e conhece a Deus. O que não
ama, não conhece a Deus; porque
Deus é Amor. Insiste de forma
particular na caridade fraterna, pois
por Cristo nos tornamos filhos de
Deus: vede que amor nos mostrou o
Pai, querendo que nos chamemos
filhos de Deus e que o sejamos.

E enquanto toca com toda a
veemência as nossas consciências



para que se tornem mais sensíveis à
graça divina, insiste em que
recebemos uma prova maravilhosa
do amor do Pai pelos homens: nisto
se manifestou a caridade de Deus para
connosco, em que Deus enviou o seu
Filho Unigénito ao mundo para que
por Ele tenhamos a vida . O Senhor
tomou a iniciativa, vindo ao nosso
encontro. Deu-nos o exemplo para
nos pormos com Ele ao serviço dos
outros, para - gosto de repetir -
pormos generosamente o nosso
coração a servir de alcatifa, de modo
que os outros caminhem suavemente
e a sua luta resulte para eles mais
amável. Devemos comportar-nos
assim, porque somos filhos do
mesmo Pai, que não hesitou em
entregar-nos o seu Filho muito
amado.

Não somos nós que construímos a
caridade; é ela que nos invade com a
graça de Deus: porque Ele nos amou
primeiro. Convém que nos



empapemos bem desta verdade
formosíssima: se podemos amar a
Deus é porque fomos amados por
Deus. Tu e eu estamos em condições
de derramar carinho sobre os que
nos rodeiam, porque nascemos para
a fé pelo amor do Pai. Pedi com
ousadia ao Senhor este tesouro, esta
virtude sobrenatural da caridade,
para a exercitardes até ao último
pormenor.

Nós, os cristãos, não temos sabido
muitas vezes corresponder a esse
dom; algumas vezes temo-lo
rebaixado como se se limitasse a
uma esmola dada sem alma,
friamente; outras vezes temo-lo
reduzido a uma atitude de
beneficência mais ou menos
convencional. Exprimia bem esta
aberração a queixa resignada de
uma doente: Aqui, tratam-me com 
caridade, mas a minha mãe cuidava
de mim com carinho. O amor que



nasce do Coração de Cristo não pode
dar lugar a este tipo de distinções.

Para que, de uma forma gráfica, esta
verdade ficasse bem gravada na
vossa mente, preguei milhares de
vezes que nós não temos um coração
para amar a Deus e outro para amar
as criaturas. Este nosso pobre
coração feito de carne, ama com um
carinho humano, que, se está unido
ao amor de Cristo, também é amor
sobrenatural. Essa, e não outra, é a
caridade que temos de cultivar na
alma, a qual nos levará a descobrir
nos outros a imagem de Nosso
Senhor.

Universalidade da caridade

Com o nome de próximo - diz S. Leão
Magno - não havemos de considerar
só os que se unem a nós pelos laços da
amizade ou do parentesco, mas todos
os homens, com os quais possuímos
uma natureza comum... Um só
Criador nos fez, um só Criador nos



deu a alma. Todos podemos desfrutar
do mesmo céu e do mesmo ar, dos
mesmos dias e das mesmas noites e,
embora uns sejam bons e outros
maus, uns justos e outros injustos,
Deus, no entanto, é generoso e
benigno com todos.

Nós, os filhos de Deus, forjamo-nos
na prática desse mandamento novo,
aprendemos na Igreja a servir e a
não ser servidos e encontramo-nos
com forças para amar a humanidade
de um modo novo, que todos
reconhecerão como fruto da graça de
Cristo. O nosso amor não se
confunde com uma atitude
sentimental, nem com a simples
camaradagem, nem com o afã pouco
claro de ajudar os outros para
demonstrarmos a nós mesmos que
somos superiores. O nosso amor
exprime-se em conviver com o
próximo, em venerar - insisto - a
imagem de Deus que há em cada
homem, procurando que também ele



a contemple, para que saiba dirigir-
se a Cristo.

A universalidade da caridade
significa, por isso, universalidade do
apostolado: tradução pela nossa
parte, em obras e em verdade, do
grande empenho de Deus, que quer
que todos os homens se salvem e
cheguem ao conhecimento da
verdade.

Se temos de amar também os
inimigos - refiro-me aos que nos
colocam entre os seus inimigos; eu
não me sinto inimigo de ninguém
nem de nada - com maior razão
teremos de amar os que apenas estão
afastados, os que nos são menos
simpáticos, os que pela sua língua,
pela sua cultura ou pela sua
educação parecem o oposto de ti ou
de mim.

De que amor se trata? A Sagrada
Escritura fala de dilectio, para que se
entenda bem que não se refere



apenas ao afecto sensível. É mais
uma determinação firme da vontade.
Dilectio deriva de electio, de escolher.
Eu acrescentaria que amar, em
sentido cristão, significa querer
querer, decidir-se em Cristo a
procurar o bem das almas sem
discriminação de qualquer género,
conseguindo para elas antes de mais
o que há de melhor: que conheçam a
Cristo e que se apaixonem por Ele.

O Senhor urge-nos: portai-vos bem
com os que vos aborrecem e orai pelos
que vos perseguem e caluniam.
Podemos não nos sentir
humanamente atraídos pelas pessoas
que nos afastariam, se nos
aproximássemos delas. Mas Jesus
exige que não lhes devolvamos mal
por mal; que não desperdicemos as
ocasiões de as servir com o coração,
ainda que nos custe; e que não
deixemos nunca de as ter presentes
nas nossas orações.



Essa dilectio, essa caridade, enche-se
de matizes mais profundos quando
se refere aos irmãos na fé,
especialmente aos que, porque Deus
assim o estabeleceu, trabalham mais
perto de nós: os pais, o marido ou a
mulher, os filhos e os irmãos, os
amigos e os colegas, os vizinhos. Se
não existisse este carinho, amor
humano nobre e limpo, ordenado a
Deus e n'Ele fundamentado, não
haveria caridade.

Manifestações do amor

Agrada-me citar umas palavras que o
Espírito Santo nos comunica pela
boca do profeta Isaías: discite
benefacere, aprendei a fazer o bem.
Costumo aplicar este conselho aos
diferentes aspectos da nossa luta
interior, pois a vida cristã nunca se
dá por terminada, visto que o
crescimento nas virtudes se obtém
como consequência de um empenho
efectivo e quotidiano pela santidade.



Como aprendemos nós a realizar
qualquer trabalho na sociedade?
Primeiro examinamos o fim desejado
e os meios para o alcançar. Depois
perseveramos no uso desses recursos
repetidamente até criarmos um
hábito arraigado e firme. Quando
aprendemos alguma coisa,
descobrimos outras que ignorávamos
e constituem um estímulo para
continuarmos esse trabalho, sem
nunca dizermos "basta".

A caridade para com o próximo é
uma manifestação do amor a Deus.
Por isso, ao esforçarmo-nos por
melhorar nesta virtude, não
podemos fixar nenhum limite. Com o
Senhor, a única medida é amar sem
medida, pois, por um lado jamais
chegaremos a agradecer
suficientemente o que Ele tem feito
por nós e, por outro, assim se revela
o mesmo amor de Deus às suas
criaturas: com excesso, sem cálculo,
sem fronteiras.



A todos os que estamos dispostos a
abrir-lhe os ouvidos da alma, Jesus
Cristo ensina no Sermão da
Montanha o mandato divino da
caridade. E, ao terminar, como
resumo, explica: amai os vossos
inimigos, fazei bem e emprestai sem
esperardes nada em troca, e será
grande a vossa recompensa e sereis
filhos do Altíssimo, porque Ele é bom,
mesmo com os ingratos e os maus.
Sede, pois, misericordiosos como
também o vosso Pai é misericordioso.

A misericórdia não se limita a uma
simples atitude de compaixão; a
misericórdia identifica-se com a
superabundância da caridade que,
ao mesmo tempo, traz consigo a
superabundância da justiça.
Misericórdia significa manter o
coração em carne viva, humana e
divinamente repassado por um amor
rijo, sacrificado e generoso. Assim
glosa S. Paulo a caridade no seu
canto a esta virtude: A caridade é



paciente, é benéfica; a caridade não é
invejosa, não actua precipitadamente;
não se ensoberbece, não é ambiciosa,
não busca os seus próprios interesses,
não se irrita, não pensa mal dos
outros, não folga com a injustiça, mas
compraz-se na verdade; tudo
desculpa, tudo crê, tudo espera, tudo
sofre.

Uma das suas primeiras
manifestações concretiza-se em
iniciar a alma nos caminhos da
humildade. Quando sinceramente
nos consideramos nada; quando
compreendemos que, se não
tivéssemos o auxílio divino, a mais
débil e fraca das criaturas seria
melhor do que nós; quando nos
vemos capazes de todos os erros e de
todos os horrores; quando nos
reconhecemos pecadores, embora
lutemos com empenho por nos
afastarmos de tantas infidelidades,
como havemos de pensar mal dos
outros? Como se poderá alimentar no



coração o fanatismo, a intolerância, o
orgulho?

A humildade leva-nos pela mão a
tratar o próximo da melhor forma:
compreender a todos, conviver com
todos, desculpar a todos; não criar
divisões nem barreiras;
comportarmo-nos - sempre! - como
instrumentos de unidade. Não é em
vão que existe no fundo do homem
uma forte aspiração à paz, à união
com os seus semelhantes e ao
respeito mútuo pelos direitos da
pessoa, de modo que tal aspiração se
transforme em fraternidade. Isto
reflecte uma nota característica do
que há de mais valioso na condição
humana: se todos somos filhos de
Deus, a fraternidade nem se reduz a
uma figura de retórica, nem consiste
num ideal ilusório, pois surge como
meta difícil, mas real.

Perante os cínicos, os cépticos, os
insensíveis, os que fizeram da sua



cobardia um modo de pensar, nós, os
cristãos, havemos de demonstrar que
esse carinho é possível. Existem
talvez muitas dificuldades para nos
comportarmos deste modo, pois o
homem foi criado livre e tem a
possibilidade de se levantar inútil e
amargamente contra Deus; mas esse
caminho é possível e é real, porque
tal conduta nasce necessariamente
como consequência do amor de Deus
e do amor a Deus. Se tu e eu
quisermos, Jesus Cristo também o
quer. Então compreenderemos, em
toda a sua profundidade e com toda
a sua fecundidade, a dor, o sacrifício,
a entrega desinteressada na
convivência diária com os outros.

O exercício da caridade

Pecaria por ingenuidade quem
imaginasse que as exigências da
caridade cristã se cumprem
facilmente. É bem diferente o que
nos diz a experiência, quer no



âmbito das ocupações habituais dos
homens, quer, por desgraça, no
âmbito da Igreja. Se o amor não nos
obrigasse a calar, cada um de nós
teria muito que contar de divisões,
de ataques, de injustiças, de
murmurações e de insídias. Temos de
o admitir com simplicidade, para
tratar de aplicar, pela parte que nos
corresponde, o remédio oportuno,
que se há-de traduzir num esforço
pessoal por não ferir, por não
maltratar, por corrigir sem deixar
ninguém esmagado.

Não são problemas de hoje. Poucos
anos depois da Ascensão de Cristo
aos céus, quando ainda andavam de
um lugar para outro todos os
Apóstolos e era geral um admirável
fervor de fé e de esperança, já
muitos, no entanto, começavam a
desencaminhar-se e a não viver a
caridade do Mestre.



Havendo entre vós rivalidades e
discórdias - escreve S. Paulo aos de
Corinto - não é notório que sois
carnais e procedeis como homens?
Porque, quando um diz: eu sou de
Paulo, e outro: eu sou de Apolo, não
estais a mostrar que ainda sois
homens carnais que não
compreendem que Cristo veio para
superar todas essas divisões? Quem é
Apolo? Quem é Paulo? Ministros
daquele em quem vós crestes e isso
segundo a medida que o Senhor
concedeu a cada um.

O Apóstolo não rejeita a diversidade: 
cada um tem de Deus o seu próprio
dom; um de um modo e outro de
outro. Mas essas diferenças têm de
estar ao serviço do bem da Igreja.
Sinto-me inclinado agora a pedir ao
Senhor - se quiserdes unir-vos a esta
minha oração - que não permita que
na sua Igreja a falta de amor semeie
joio nas almas. A caridade é o sal do
apostolado dos cristãos; se perde o



sabor, como poderemos apresentar-
nos ao mundo e explicar, de cabeça
erguida, que aqui está Cristo?

Portanto, repito-vos com S. Paulo: 
ainda que eu falasse as línguas dos
homens e a linguagem dos anjos, se
não tiver caridade, sou como o bronze
que ressoa ou como o címbalo que
tine. E ainda que eu tivesse o dom da
profecia e conhecesse todos os
mistérios e possuísse toda a ciência, e
tivesse toda a fé, de modo a mover
montanhas, se não tiver caridade, não
sou nada. E ainda que distribuísse
todos os meus bens para sustento dos
pobres e entregasse o meu corpo para
ser queimado, se não tiver caridade,
nada me aproveita .

Perante estas palavras do Apóstolo
dos gentios, não faltam os que se
assemelham àqueles discípulos de
Cristo, que, ao anunciar-lhes Nosso
Senhor o Sacramento da sua Carne e
do seu Sangue, comentaram: - É dura



esta doutrina; quem a pode escutar?.
É dura, sim. Porque a caridade que o
Apóstolo descreve não se limita à
filantropia, ao humanitarismo ou à
natural comiseração pelo sofrimento
alheio; exige a prática da virtude
teologal do amor a Deus e do amor,
por Deus, aos outros. Por isso, a 
caridade nunca deixará de existir, ao
passo que as profecias terminarão, as
línguas cessarão e a ciência acabará...
Agora permanecem estas três
virtudes: a fé, a esperança e a
caridade; mas, das três, a caridade é a
mais excelente.

O único caminho

Já nos convencemos de que a
caridade nada tem a ver com essa
caricatura que às vezes se tem
pretendido traçar da virtude central
da vida cristã. Mas perguntamos
agora: porque se exige pregá-la
constantemente? Será uma espécie
de tema obrigatório, mas com poucas



possibilidades de se manifestar em
factos concretos?

Olhando à nossa volta, talvez
descobríssemos razões para pensar
que a caridade é realmente uma
virtude ilusória. Mas considerando
as coisas com sentido sobrenatural,
descobrirás também a raiz dessa
esterilidade, que se cifra numa
ausência de convívio intenso e
contínuo, de tu a tu, com Nosso
Senhor Jesus Cristo, e no
desconhecimento da acção do
Espírito Santo na alma, cujo primeiro
fruto é precisamente a caridade.

Recolhendo um conselho do Apóstolo
- levai uns as cargas dos outros e
assim cumprireis a lei de Cristo -
acrescenta um Padre da Igreja: 
amando a Cristo, suportaremos
facilmente a fraqueza dos outros,
mesmo a daquele a quem ainda não
amamos, porque não tem boas obras .



Por aí se eleva o caminho que nos faz
crescer na caridade. Enganar-nos-
íamos se imaginássemos que
primeiro temos de nos exercitar em
actividades humanitárias, em
trabalhos de assistência, excluindo o
amor do Senhor. Não descuidemos
Cristo por causa do próximo que está
enfermo, uma vez que devemos amar
o enfermo por causa de Cristo.

Olhai constantemente para Jesus,
que, sem deixar de ser Deus, se
humilhou tomando a forma de servo
para nos poder servir, porque só
nessa mesma direcção se abrem os
afãs por que vale a pena lutar. O
amor procura a união, a
identificação com a pessoa amada; e,
ao unirmo-nos com Cristo, atrair-nos-
á a ânsia de secundar a sua vida de
entrega, de amor sem medida, de
sacrifício até à morte. Cristo coloca-
nos perante o dilema definitivo: ou
consumirmos a existência de uma
forma egoísta e solitária ou



dedicarmo-nos com todas as forças a
uma tarefa de serviço.

Vamos pedir agora ao Senhor, para
terminar este tempo de conversa
com Ele, que nos conceda poder
repetir com S. Paulo que triunfamos
por virtude daquele que nos amou.
Pelo qual estou certo de que nem a
morte, nem a vida, nem os anjos, nem
os principados, nem as virtudes, nem
o presente, nem o futuro, nem a força,
nem o que há de mais alto, nem de
mais profundo, nem qualquer outra
criatura poderá jamais separar-nos
do amor de Deus que está em Jesus
Cristo Nosso Senhor .

Este amor também a Escritura o
canta com palavras inflamadas: as
águas copiosas não puderam
extinguir a caridade, nem os rios
afogá-la. Este amor encheu sempre o
Coração de Santa Maria, ao ponto de
enriquecê-la com entranhas de Mãe
para toda a humanidade. Em Nossa



Senhora o amor a Deus confunde-se
com a solicitude por todos os seus
filhos. O seu Coração dulcíssimo teve
de sofrer muito, atento aos mínimos
pormenores - não têm vinho - ao
presenciar aquela crueldade
colectiva, aquele encarniçamento dos
verdugos, que foi a Paixão e Morte de
Jesus. Mas Maria não fala. Como o
seu Filho, ama, cala e perdoa. Essa é
a força do amor.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/com-a-forca-
do-amor-homilia-de-s-josemaria/

(15/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/com-a-forca-do-amor-homilia-de-s-josemaria/
https://opusdei.org/pt-pt/article/com-a-forca-do-amor-homilia-de-s-josemaria/
https://opusdei.org/pt-pt/article/com-a-forca-do-amor-homilia-de-s-josemaria/

	Com a força do Amor (homilia de S. Josemaria)

