
opusdei.org

Coerência: edificar a
ordem interior

Uma das notas da
personalidade madura é a
capacidade de conjugar o
empenho numa atividade
intensa com a ordem e a paz
interior. Último artigo da série
Formação da personalidade.

20/01/2017

Quando Santo Agostinho, já idoso,
escrevia «pax omnium rerum
tranquillitas ordinis, a paz de todas as
coisas é a tranquilidade da
ordem»[1], fazia-o a partir da



experiência de quem levava anos a
ver-se constantemente solicitado por
todo o tipo de tarefas: o governo
pastoral da porção do Povo de Deus
que lhe estava confiado; a sua
abundante pregação; os desafios que
apresentava uma época convulsa, de
mudanças sociais e culturais. Não é
este, pois, um aforismo escrito no
sossego do retiro, mas no fragor da
vida diária, com todos os seus
imprevistos e vaivéns. A coerência
deste santo era uma conquista
quotidiana; com o passar dos dias, o
seu esforço por “centrar o tiro”
fortalecia cada vez mais o seu
caráter.

Uma das notas da personalidade
madura é a capacidade de conjugar o
empenho numa atividade intensa
com a ordem e a paz interior.
Alcançar este equilíbrio implica certo
esforço: também São Josemaría
falava de sua luta neste campo.
«Gostava de te ver dentro da minha



batina! – dizia a uma pessoa que lhe
falava das dificuldades que o
trabalho lhe colocava para cuidar da
sua formação – Porque também eu
tenho pluriemprego. Sobre essa
desordem temos que edificar a
ordem»[2]. A ordem, a coerência da
nossa vida, é um tesouro que vamos
ganhando, moeda a moeda, na
batalha de todos os dias: «esse
começar pela tarefa menos agradável
mas mais urgente (…), com
perseverança no cumprimento do
dever quando seria tão fácil
abandoná-la, esse não deixar para
amanhã o que temos que terminar
hoje: Tudo para agradar ao Nosso Pai
Deus!»[3].

O senhorio de si

Esta batalha serena não tem só que
ver com as coisas que manejamos e
as tarefas que enchem o nosso dia,
mas também com o nosso coração.
Sem esse bater interior, a ordem



seria apenas gestão do tempo,
“otimização de processos”, eficácia
empresarial, mas não demonstraria
autêntica maturidade cristã. A
coerência do cristão edifica-se num
fluxo constante, de dentro para fora
e de fora para dentro; cresce com o
domínio de si, a ordem da atividade
exterior, o recolhimento interior e a
prudência.

Não podemos fugir dos obstáculos
que existem para alcançar esta
harmonia interior. Se bem
apreciarmos o enorme atrativo de
uma vida cristã plena, muitas vezes
experimentamos tendências diversas
e, às vezes, contrárias. São Paulo
expressou-o com força: «eu encontro,
pois esta lei: que o mal está em mim;
porque me deleito na lei de Deus
segundo o homem interior, mas vejo
nos meus membros uma outra lei
que se opõe à lei do meu espírito»[4].
Sentimos uma coisa e queremos
outra, notamos que estamos



divididos entre o que nos apetece e o
que devemos fazer e, por vezes,
acaba por nos toldar a vista; então
pode mesmo chegar a parecer-nos
que, afinal de contas, também não
acontece nada por sermos um pouco
incoerentes, o que no fundo denota
um amor vacilante.

E no entanto, como ecoa o elogio que
nosso Senhor fez a Natanael! «Eis
aqui um verdadeiro israelita em
quem não há fingimento»[5]. Quem
procura conduzir-se de acordo com a
voz de Deus que ressoa na sua
consciência, inspira
espontaneamente um grande
respeito; as pessoas de uma só peça
atraem, porque tudo nelas fala de
autenticidade. Pelo contrário, a vida
dupla, as compensações – ainda que
pequenas – a falta de sinceridade,
fazem com que se nos turve o rosto
da alma. Como todos estamos
expostos a estes pequenos desvios de
rumo, trata-se de que sejamos



simples e os corrijamos com
perseverança; assim se evita o risco
de acabar à deriva no alto mar da
vida.

Para tocar a melodia de Deus

Ao pôr ordem no nosso interior não
se trata apenas de que a nossa
inteligência “domine” a imaginação e
canalize a força dos sentimentos e
afetos: tem que descobrir tudo o que
estes companheiros de viagem
podem e lhe querem dizer. Dito de
outro modo, não podemos corrigir a
dissonância suprimindo uma das
melodias: Deus fez-nos polifónicos. O
senhorio de si, também conhecido
desde sempre como temperança, não
é frieza cerebral: Deus quer-nos com
um coração que seja «grande, forte e
terno e afetuoso e delicado»[6].

Com o coração podemos tocar uma
música para o Senhor. Se a queremos
interpretar bem, convém pô-lo no
tom, como se afinam os instrumentos



para que dêem a nota adequada.
Trata-se de educar os afetos, de
fomentar uma sensibilidade pelo que
é autenticamente bom, porque
responde ao nosso ser pessoal, com
todas as suas dimensões. Os
sentimentos dão cor à nossa vida e
permitem apercebermo-nos com
maior riqueza do que sucede à nossa
volta. No entanto, do mesmo modo
que um quadro saturado de cores
sem equilíbrio não é agradável, ou
um instrumento desafinado é
desagradável, o coração abandonado
ao vaivém sentimental quebra a
harmonia da nossa personalidade e
corrói, por vezes de modo forte, as
nossas relações com os outros.

São Josemaría aconselhava a pôr
«sete ferrolhos»[7] no coração. Numa
ocasião, explicava-o assim: «fecha-o
com sete ferrolhos que eu
recomendo, um para cada pecado
capital. Mas não deixes de ter
coração»[8]. A experiência



acumulada de séculos, também nos
lugares onde não chegou o
cristianismo, mostra que os afetos e
os instintos, sem controlo, podem
arrastar-nos como as águas de uma
inundação que semeia destruição
por onde passa. Não se trata de
anular a corrente, mas de fazer um
trabalho parecido ao dos
engenheiros que entubam a água
que corre das torrentes das
montanhas para que mova uma
turbina e produza electricidade. Uma
vez canalizada a corrente -que
poderia ter arrasado árvores e casas
– todos podem viver tranquilos e
aproveitar essa eletricidade para
iluminar e aquecer as suas casas. Se
o nosso espírito não consegue
canalizar de maneira estável essas
forças instintivas e afetivas da nossa
natureza, não pode ter paz nem
sossego: não pode existir vida
interior.

Tomar as rédeas do nosso dia



Um passo importante para sermos
senhores de nós próprios é o de nos
sobrepormos à preguiça, um vírus
silencioso mas eficaz, que nos pode
paralisar pouco a pouco se não o
mantemos sob controle. A preguiça
tornar-se forte em quem não tem um
norte, ou também em quem, tendo-o,
não se decide a andar nessa direção.
«Não confundas a serenidade com a
preguiça, com o abandono, com o
atraso nas decisões ou no estudo dos
assuntos»[9]. Pôr a cabeça no que
requer a nossa atenção, evitar fugir
do que implique ou que suponha um
pouco de esforço; não deixar para
depois o que podemos fazer agora…
sobre esses hábitos sim, constrói-se
uma personalidade ágil, rija e
serena.

Convém também estar atentos ao
outro extremo, o ativismo
desordenado: «Filho, não te ocupes
em muitos assuntos; se te
ultrapassam, não estarás sem culpa;



por mais que corras não os
alcançarás, e mesmo que fujas não te
poderás livrar deles»[10].
Maturidade da personalidade
significa aqui ponderação, ordem na
nossa atividade. Para que a vida não
nos arraste com as suas infinitas
solicitações, bastar-nos-á tomar a
iniciativa para distribuir as nossas
atividades nos tempos adequados,
quer dizer, planificar – sem nos
quadricularmos – dando prioridade
ao que deve estar em primeiro lugar
e não ao que surgeem cada
momento. Assim evitamos que o
urgente coma o importante.
Logicamente, não é preciso
programar tudo, mas sim evitar que
o improviso conduza a perder tempo
simplesmente porque nos dedicamos
a ir ao ritmo do que nos ocorre
durante o dia. Neste sentido dizia São
Josemaría que «é preciso ordenar-se
porque não temos tempo de fazer
tudo depois».



No nosso dia há alguns momentos
chave que podemos fixar de
antemão: a hora de deitar, a hora de
levantar, os tempos que vamos
dedicar exclusivamente a Deus, a
hora de trabalhar, a hora das
refeições… Depois vem todo o campo
de fazer bem o que temos que fazer,
com rendimento, atenção e
perfeição, quer dizer, com amor.
«Cumpre o pequeno dever de cada
momento; faz o que deves e está no
que fazes»[11]. Trata-se, no fim de
contas, de um programa de santidade
que não oprime, porque se ordena a
um fim grande: fazer feliz a Deus e
aos outros. Ao mesmo tempo, esse
mesmo amor que nos move a reger-
nos por um horário nos indicará
quando o plano tem que “saltar”,
porque o exige o bem de outras
pessoas, ou por tantos outros motivos
que se apresentam com clareza a
quem vive cara a Deus.

A cultura do espaço interior



A interioridade é o centro vivo da
pessoa, o que faz com que as suas
forças, qualidades, disposições de
ânimo e ações formem uma unidade.
Quem é capaz de viver dentro de si,
de recolher os seus sentidos e
potências até sossegar a alma,
desenvolve uma personalidade mais
rica, porque é mais capaz de relação,
de diálogo. «O silêncio – dizia Bento
XVI – é parte integrante da
comunicação e sem ele não existem
palavras com densidade de
conteúdo»[12].

Para não se limitar a nadar à
superfície da vida, é preciso dedicar
tempo a pensar o que nos aconteceu,
o que lemos, o que nos disseram e
sobretudo, as luzes que recebemos
de Deus. Refletir alarga e enriquece o
nosso espaço interior; ajuda-nos a
integrar as diversas facetas da nossa
vida – trabalho, relações sociais,
lazer, etc. – com o projeto de vida
cristã que realizamos pela mão do



Senhor. Este hábito implica aprender
a entrar dentro da nossa alma,
superando a pressa, a impaciência, a
dispersão. Abre-se, assim, um espaço
de meditação na presença de Deus:
«Qual de nós, à noite, antes de
terminar o dia, quando fica só, não se
pergunta: o que sucedeu hoje no meu
coração? O que aconteceu? Que
coisas passaram pelo meu
coração?»[13].

Esse sossego do espírito consegue-se
quando cortamos com as tensões da
vida e detemos as solicitações dos
assuntos pendentes e a imaginação;
quando detemos o ritmo da vida
exterior e calamos tanto por fora
como por dentro. Dessa maneira, os
nossos conhecimentos e experiências
adquirem profundidade,
aprendemos a assombrar-nos, a
contemplar, a saborear os bens do
espírito, a escutar Deus. Com esta
riqueza interior, quando saímos
poderemos desfrutar mais ao



comunicarmos com os outros, pois
teremos algo pessoal, algo nosso, com
que contribuir.

No silêncio, poderemos escutar a voz
do Senhor. Quando Deus quer passar
diante de Elias no monte Horeb, a
Sagrada Escritura diz-nos que não
estava na violência do furacão que
partia as rochas, nem no susto do
terramoto, nem no fogo que se
seguiu, mas numa brisa que mal se
notava[14]. Calar é formoso; não é
nenhum vazio, mas vida autêntica e
plena, se permite estabelecer um
diálogo íntimo com Deus. «Um fio
sonoro de silêncio: assim se
aproxima o Senhor, com a
sonoridade do silêncio que é própria
do amor»[15].

A sabedoria de coração

«O sábio de coração será chamado
prudente»[16]. A capacidade de
recolhimento permite-nos assentar
cada vez com mais profundidade os



motivos que guiam a nossa vida. A
coerência amadurece então como a
fruta ao sol e verte-se em nós o licor
de uma sabedoria que nos ajuda a
acertar nas nossas decisões.

Nem sempre é necessário dar
respostas imediatas ao que se nos
coloca. A prudência, muitas vezes,
levará a informar-se bem antes de
ajuizar ou tomar uma decisão,
porque com frequência as coisas não
são como parecem à primeira vista.
Uma pessoa madura caracteriza-se
por estudar os assuntos com atenção,
recorrer à memória de experiências
passadas de temas parecidos e pedir
conselho a quem esteja em condições
de o dar. E, antes de mais nada, algo
que para um cristão é muito natural,
quase como um reflexo: pedir
conselho a Deus: «não tomes uma
decisão sem te deteres a considerar o
assunto diante de Deus»[17]. Assim é
mais fácil aplicar à situação concreta
um juízo ponderado, sem ceder à



ligeireza, ao comodismo, ao peso da
vida passada ou à pressão do
ambiente. E ter a valentia de tomar
uma decisão – embora toda a decisão
traga consigo um risco – e de a
executar sem demoras, com a
disposição de retificar, se mais tarde
nos apercebemos de que nos
equivocámos.

A coerência cristã – fruto de uma
interioridade cultivada – põe-nos,
afinal, em condições de nos
entregarmos a um ideal e de
perseverar nele. «Dá-me a tua graça
para deixar tudo o que se refere à
minha pessoa. Não devo ter mais
preocupações que a tua Glória...,
numa palavra, o teu Amor. Tudo por
Amor!»[18].

José Benito Cabaniña – Carlos Ayxelà

Fotos de: Álvaro García Fuentes e
Ismael Martínez



[1] Santo Agostinho, De civitate Dei
XIX, 13.1.

[2] S. Josemaría, Notas de uma
reunião, 23-XI-1972.

[3] S. Josemaría, Amigos de Deus, n.
67.

[4] Rm 7, 21-23.

[5] Jo 1, 47.

[6] Amigos de Deus, n. 177.

[7] S. Josemaría, Caminho, nn. 161,
188.

[8] S. Josemaría, Notas de uma
reunião, Santiago do Chile, 30-
VI-1974. Estes pecados “são
chamados capitais porque geram
outros pecados, outros vícios. Entre
eles soberba, avareza, inveja, ira,
luxúria, gula, preguiça” (Catecismo
da Igreja Católica, n. 1866).

[9] S. Josemaría, Forja, n. 467.



[10] Si 11, 10.

[11] Caminho, n. 815.

[12] Bento XVI, Mensagem para o
XLVI Dia Mundial das Comunicações
Sociais, 24-I-2012.

[13] Francisco, Homilia, 10-X-2014.

[14] Cfr. 1 R 19, 11-13.

[15] Francisco, Homilia, 12-XII-2013.

[16] Pr 16, 21.

[17] Caminho, n. 266.

[18] Forja, n. 247.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/coerencia-

edificar-ordem-interior/ (18/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/coerencia-edificar-ordem-interior/
https://opusdei.org/pt-pt/article/coerencia-edificar-ordem-interior/
https://opusdei.org/pt-pt/article/coerencia-edificar-ordem-interior/

	Coerência: edificar a ordem interior

