
opusdei.org

Cidadãos do mundo

Considerações a propósito do
dia 26 de Junho, dia de S.
Josemaría Escrivá, fundador do
Opus Dei, pelo Vigário do Opus
dei em Portugal, Mons. José
Rafael Espírito Santo.

05/12/2007

“Para ti, que desejas adquirir uma
mentalidade católica, universal,
transcrevo algumas características:

– amplidão de horizontes e
aprofundamento enérgico do que é



perenemente vivo na ortodoxia
católica;

– esforço recto e são (frivolidade,
nunca!) por renovar as doutrinas
típicas do pensamento tradicional, na
filosofia e na interpretação da
História;

– cuidadosa atenção às orientações
da ciência e do pensamento
contemporâneos;

– e uma atitude positiva e aberta
para com a transformação actual das
estruturas sociais e das formas de
vida” (Sulco, 428).

Estas palavras de S. Josemaría
Escrivá de Balaguer descrevem bem
a atitude que preconizava para o
cristão que vive o seu tempo com a
paixão de quem se sabe protagonista
dos desafios que se colocam à
humanidade. Todos estão chamados
a ver desse modo optimista a cultura,
o mundo, os anseios que se forjam no



dia a dia: o professor universitário, a
empregada da limpeza, o
comerciante, o artista ou a advogada,
devem amar este mundo que
possuem e constroem.

A secularidade do cristão

“Deus amou de tal maneira o mundo
que lhe deu o seu Filho
Unigénito” (Ioh 3, 16). Sim: Deus ama
o mundo e o cristão também o deve
amar. De modo particular, o cristão
corrente que vive no meio do mundo,
não só deve amar o mundo mas
também descobrir como tem de o
construir.

“Secularidade” é a noção que define
a característica de quem vive no
meio do mundo; conota o modo de
ser e de comportar-se próprio dos
âmbitos que constituem a sociedade
civil. “Secular” é de facto o adjectivo
que qualifica as realidades
pertencentes ao tempo no qual
historicamente se vive com todos os



seus avanços e recuos, conflitos e
realizações comuns; e qualifica
também o conjunto de sociedades,
instituições e modos de
comportamento que caracterizam
esse tempo. Neste contexto,
“secularidade” significa a sintonia
com o próprio tempo; mais
concretamente a atitude
característica de quem não só “vive
no próprio tempo”, mas “vive esse
tempo”, reconhece-o como algo seu
participando de modo imediato,
sentido e pessoal (sendo
protagonista) em tudo o que nesse
tempo acontece e se desenvolve. E o
cristão vive o seu tempo sendo
“outro Cristo, o próprio Cristo”.

“Mundo” não é só o “lugar” onde os
cristãos correntes vivem, se
relacionam e actuam (o hospital, o
parlamento, o local de veraneio, o
estádio de futebol, o apartamento, o
comboio, a montanha, o café) mas é
uma realidade que adquire um



sentido vocacional e portanto é
tarefa a realizar: os leigos estão
chamados, com uma vocação que
contém um significado teológico e
eclesial específico, a construir o
mundo e a santificá-lo a partir de
dentro; a sua participação na missão
da Igreja, a que lhes é própria e na
qual ninguém os pode substituir, há-
de levá-los a infundir nas realidades
temporais o espírito do Evangelho de
modo a que também nelas se reflicta
a força salvífica da graça. De facto, o
cristão tem o dever de edificar em
Cristo o mundo e, ao ser “cidadão da
cidade dos homens” e também “outro
Cristo, o próprio Cristo”, está
capacitado para conformar
cristãmente as realidades
quotidianas ao entendê-las e vivê-las
a partir de dentro com
intencionalidade secular:
respeitando a natureza – a verdade –
das coisas, e vendo nelas e nos
dinamismos de relação que



englobam, ocasiões irrepetíveis de
realizar o espírito de Cristo.

A mensagem que S. Josemaría viveu
e difundiu a partir de 2 de Outubro
de 1928, dia em que Deus lhe fez ver
o Opus Dei, sublinha de um modo
muito particular a especificidade e o
alcance da missão dos cristãos que
vivem no mundo. Fruto de uma
inspiração divina e não conclusão de
uma reflexão teológica, este carisma
abriu e abre perspectivas
insuspeitadas à vida cristã dos fiéis
correntes e permite descobrir
horizontes novos ao pensamento
teológico, sendo mais uma
manifestação da riqueza infindável
da Revelação do Verbo Encarnado.
No seu mais recente livro, João Paulo
II refere-se a S. Josemaría como
apóstolo dos leigos para tempos
novos.

Amar o mundo apaixonadamente



O “amor ao mundo” está presente em
toda a pregação de S. Josemaría, com
expressões arrojadas como “amar o
mundo apaixonadamente”; ou a
referência ao “materialismo cristão”
para designar a necessidade de viver
a fé na realidade material, concreta
da vida de cada dia, evitando assim o
perigo de uma espiritualidade 
desencarnada da vida quotidiana e
opondo-se radicalmente a qualquer
visão do mundo fechada à
transcendência; ou quando defende
um anticlericalismo bom que
salvaguarda a autonomia e
responsabilidade dos leigos nas suas
actividades e dá à santidade do
sacerdócio a sua verdadeira
dimensão. “Nosso Senhor quis que os
seus filhos, que recebemos o dom da
fé, manifestemos a visão optimista
original da criação, o «amor ao
mundo» que palpita no cristianismo.
Portanto, não deve faltar nunca
entusiasmo no teu trabalho
profissional nem no teu empenho



por construir a cidade
temporal” (Forja, 703).

Vemos como aqui transparece a
característica fundamental da
mensagem proclamada por S.
Josemaría, dotada de uma fisionomia
espiritual e ascética peculiar: a
consideração do trabalho como eixo
à volta do qual se apoia a vida cristã
e por conseguinte a contribuição que
dá para a construção da cidade
temporal. A especificidade do
ensinamento de S. Josemaría
manifesta-se em que não é só uma
espiritualidade para os leigos,
compatível com a sua vida no meio
do mundo, mas é a própria relação
com Deus que se apoia nas
circunstâncias do dia-a-dia e do
trabalho, falando mesmo da
necessidade de materializar a
santificação.

A importância do trabalho



S. Josemaría refere-se à santidade na
vida corrente escolhendo, de acordo
com o que é mais oportuno, diversos
aspectos dessa vida: família,
trabalho, profissão, actividades
humanas, estudo, cultura, etc. Mas
todos esses aspectos parecem
reduzir-se e condensar-se, no
pensamento do fundador do Opus
Dei, no trabalho, protótipo da
actividade humana no mundo,
característica do homem na ordem
da Criação: o homem foi criado ut
operaretur”, para trabalhar, como diz
a Sagrada Escritura. O trabalho, e
mais especificamente o trabalho
profissional (seja o de uma
empresária seja o de uma dona de
casa; de um carpinteiro ou de um
investigador) não é visto como mera
actividade manual ou da inteligência,
nem como simples força
transformadora e humanizante da
natureza, mas é visto em todas as
suas dimensões antropológicas e
sociais, como ocupação estável que



qualifica quem a realiza, ao mesmo
tempo que a insere no
desenvolvimento da sociedade
humana.

O trabalho profissional pressupõe
conhecimentos e habilidades,
desenvolve atitudes e modos de
pensar, traz consigo relações de
amizade e de companheirismo,
possibilita o sustento próprio e da
família, contribui para o bem da
sociedade onde se desenrola,
fomenta ideais e aspirações, enfrenta
necessidades e problemas que
compõem a vida do mundo e
configuram a história. O trabalho
profissional, no fundo, resume a vida
corrente na sua totalidade; é
valorizado assim como realidade
constitutiva da condição humana e
factor decisivo na configuração tanto
da pessoa humana singular (que dá
uma maneira de estar e de pensar,
uma personalidade concreta) como
da sociedade no seu conjunto. E é



este trabalho que vemos assumido
por Cristo, pois Cristo “aceitou
plenamente a condição
humana” (Cristo que passa, 61). “Nas
mãos de Jesus, o trabalho – e um
trabalho profissional, semelhante ao
que milhões de homens realizam, em
todo o mundo – converte-se em
tarefa divina, em actividade
redentora, em caminho de
salvação” (Temas Actuais do
Cristianismo, 55). A santificação no
mundo mediante o trabalho que
proclama S. Josemaría não consiste
só em trabalhar, estar presente no
mundo do trabalho com afã de
santidade e de apostolado, ou
santificar-se no exercício dos
próprios deveres familiares, sociais,
etc., mas em santificar o próprio
trabalho e com ele o próprio mundo,
assumindo esse trabalho
originariamente como tarefa
corredentora em Cristo. Esse é o
ponto de apoio da santificação
pessoal.



Santificar o trabalho

Não é só o trabalho o âmbito onde
nos temos de santificar mas é
também realidade que temos de
santificar, imitando o trabalho
redentor de Cristo. Assim como
Cristo santificou em Nazaré a sua
existência corrente (o seu trabalho,
os seus deveres) vivendo-a como
Quem é (o Filho enviado pelo Pai, o
Santo de Deus) assim também o 
cristão corrente, que imita
vocacionalmente aquela vida
escondida, encontra-se movido pela
graça do Espírito Santo a entender a
sua existência e o seu trabalho
quotidiano precisamente como
objecto de santificação.

Cristo, perfeito Deus, Aquele por
quem tudo se fez e em quem tudo
subsiste, sendo também um de nós,
perfeito Homem, retoma em certo
modo aquilo que Ele próprio quis dar
aos homens nas origens, e retoma



também portanto nas suas mãos
humanas, com o trabalho das suas
mãos, o mundo. Analogamente o
trabalho do cristão em Cristo pode e
deve ser santificado, isto é
“converter-se em tarefa divina”,
tornando-se assim apoio para cada
um se santificar por meio dele e
contribuir para a santificação dos
outros. O trabalho do cristão deve ser
o trabalho de Cristo: Jesus Cristo quer
continuar a transformar o mundo e
servir os homens através do trabalho
de cada “outro Cristo”; e assim torna
Cristo presentes os fulgores da nova
Criação.

Trabalhar bem

Partindo do pressuposto do primado
da graça, ou seja, da absoluta
necessidade de uma intensa vida de
oração e de frequência dos
sacramentos, que consequências tem
esta doutrina? “Todo o trabalho
humano honesto, tanto intelectual



como manual, deve ser realizado
pelo cristão com a maior perfeição
possível: com perfeição humana
(competência profissional) e com
perfeição cristã (por amor à vontade
de Deus e em serviço dos homens).
Porque, feito assim, esse trabalho
humano, por humilde e
insignificante que pareça, contribui
para a ordenação cristã das
realidades temporais – a
manifestação da sua dimensão
divina – e é assumido e integrado na
obra prodigiosa da Criação e da
Redenção do mundo: eleva-se assim
o trabalho à ordem da graça,
santifica-se, converte-se em obra de
Deus, operatio Dei, opus Dei” (Temas
actuais do cristianismo, 10). Para
santificar o trabalho (para ser o
trabalho de Cristo, tarefa redentora)
é necessário empenho por realizá-lo
o melhor possível; e levá-lo a cabo
com perfeição é sinónimo
simplesmente de coerência
sobrenatural e humana. Ao mesmo



tempo, sempre estará presente o
desejo de louvar a Deus e de servir os
outros: um trabalho que tenha como
fim a própria excelência ou a
satisfação egoísta de qualquer gosto
não pode ser nunca o trabalho
assumido por Cristo Redentor.
Também, por outro lado, por ser um
trabalho que intencionalmente imita,
e na medida da graça, participa da
eficácia das acções humanas do
Verbo encarnado (em Quem tudo
subsiste segundo o seu próprio modo
de ser), não admite ser feito senão 
em conformidade com a natureza das
coisas, isto é, com a sua verdade
própria. E o respeito pela verdade
das coisas inclui uma vasta gama de
aspectos, desde a ecologia até às
exigências deontológicas de cada
actividade.

Santificar o trabalho não é só algo
que se resolve num nível de pura
intenção, dando-lhe subjectivamente
uma intencionalidade sobrenatural



(como se bastasse pôr um rótulo); é
cuidar da materialidade do que se
faz: que se assemelhe nas suas
dimensões subjectiva e objectiva ao
trabalho de Cristo, que a totalidade
das dimensões antropológicas do
trabalho produzido (a finalidade de
serviço, a integração em toda a vida
da pessoa concretamente no âmbito
familiar, a compatibilização com a
vida espiritual, a inserção no mundo
laboral e da sociedade em geral)
esteja impregnada do espírito de
Cristo.

É assim que a vida do fiel corrente,
“cidadão do mundo” como outro
qualquer e “outro Cristo, o próprio
Cristo” pela acção da graça, se
desenvolve sem compartimentos
estanques, sem soluções de
continuidade. A sua espiritualidade
laical leva-o a tirar impulso da
oração e dos sacramentos para o seu
trabalho, e a alimentar a sua procura
de Deus também com o exercício da



sua profissão e ofício, a descobrir o
vestígio de Deus (diríamos, a
contemplar Deus) na própria
realização do trabalho e no seu
resultado.

A memória litúrgica de S. Josemaría
é uma ocasião para darmos graças a
Deus por esta doutrina de santidade
no dia-a-dia; conhecer e difundir a
vida e os ensinamentos de S.
Josemaría é um dos modos possíveis
de promover a santidade no meio do
mundo, ajudando muitas pessoas a
descobrir âmbitos insuspeitados para
a sua fé, para o seu serviço à Igreja e
para a sua contribuição para a
construção de uma humanidade
nova. E vemos como de facto a Igreja
não só reconheceu no carisma do
Opus Dei uma manifestação genuína
do Evangelho, como também
reconheceu na sua
institucionalização uma das formas
de a própria Igreja se auto-organizar



para cumprir a sua missão no mundo
de hoje.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/cidadaos-do-
mundo-2/ (16/02/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/cidadaos-do-mundo-2/
https://opusdei.org/pt-pt/article/cidadaos-do-mundo-2/
https://opusdei.org/pt-pt/article/cidadaos-do-mundo-2/

	Cidadãos do mundo

