opusdei.org

Para mim viver é
Cristo (3): Formacao
integral e
afetividade

Algumas pessoas, quando
pensam na formacdao, tendem a
considera-la como um saber.
Mas um conceito deste estilo
nao basta: apreender a
integridade da pessoa requer
pensar na formacdo como um
ser. Estamos a falar de um
objetivo muito mais alto:
mergulhar no mistério de Cristo
e deixar que a graca nos
transforme progressivamente
para nos configurar com Ele.



01/08/2018

Chegar a pessoa na sua integridade: o
papel dos afetos (I): Audio

Descarregar livro completo «Para
mim, viver é Cristo»

Chegar a pessoa na sua
integridade: o papel dos afetos (I)

Sem duvida, Jesus Cristo é o amor da
nossa vida: nao o maior entre outros,
mas aquele que da sentido a todos 0s
outros amores e aos interesses,
vontades, ambicdes, trabalhos,
iniciativas que preenchem 0s nossos
dias e 0 nosso coracdo. Por isso é


https://opusdei.org/pt-pt/article/ebook-gratuito-para-mim-viver-e-cristo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/ebook-gratuito-para-mim-viver-e-cristo/

fundamental manter «a centralidade
da pessoa de Cristo»" na nossa vida
espiritual: Ele é o caminho para
entrar em comunhdo com o Pai no
Espirito Santo. Nele se revela o
mistério de quem é o homem', e para
que estd chamado. Caminhar com
Cristo implica crescer em
conhecimento proprio e aprofundar
no proprio mistério pessoal. Deixar
que Cristo seja o centro de nossas
vidas faz-nos «redescobrir com luzes
novas o valor antropologico e cristdo
dos diferentes meios ascéticos. E
chegar a pessoa na sua integridade:
inteligéncia, vontade, coracao,
relacdes com os outros»®.

Essa pessoa a quem temos que
“chegar” somos n6s mesmos e
também todos aqueles que fazem
parte da nossa vida de alguma
maneira, pela nossa amizade, pelo
nosso apostolado. A formacao que
recebemos e damos deve abranger a
inteligéncia, a vontade e os afetos,



sem deixar de lado nenhum desses
elementos, nem simplesmente
submeter algum deles aos outros.
Aqui o foco sera a formacdo da
afetividade, sabendo que é essencial
que se apoie numa boa formacao
intelectual. Considerar a importancia
da formacdao integral vai permitir-
nos redescobrir a grande verdade da
identificacdo que S. Josemaria
estabelecia entre fidelidade e
felicidade'.

Formar-se para entrar em sintonia
com Jesus

Algumas pessoas, quando pensam na
formacdo, tendem a considera-la
como um saber. Se assim fosse, quem
tivesse recebido bons conteudos
doutrinais, ascéticos e profissionais
ao longo da vida, teria uma boa
formacdo. Mas um conceito deste
estilo ndo é suficiente: para abranger
a integridade da pessoa é preciso
pensar na formacdo como um ser.



Um bom profissional sabe a ciéncia e
a técnica que a sua profissdo requer,
mas tem algo mais: adquiriu habitos
—modo de ser — que o ajudam a
aplicar bem essa ciéncia e essa
técnica que possui (habitos de
atencdo aos outros, de concentracao
no trabalho, de pontualidade, de
lidar com éxitos e fracassos, de
perseveranca, etc.).

Da mesma maneira, ser um bom
cristdo ndo é simplesmente saber —
no nivel adequado a sua propria
situacdo na Igreja e na sociedade — a
doutrina sobre os sacramentos, ou
sobre a oracdo, ou sobre as leis
morais gerais e profissionais.
Estamos a falar de um objetivo muito
mais alto: mergulhar no mistério de
Cristo para conhecer a sua dimenséo,
a sua profundidade (cf. Ef 3, 18),
deixar que a sua Vida entre na nossa,
e poder repetir com S. Paulo que
«ndo sou que vivo: é Cristo que vive
em mim» (Gl 2, 20). Isto é: ser «alter



Christus, ipse Christus»®, deixar que
a graca nos transforme
progressivamente para nos
configurar com Ele. Esse permitir
que a graca atue ndo consiste s6 em
evitar obstaculos passivamente: o
Espirito Santo ndo nos transforma
em Cristo sem a nossa cooperacao
livre. E isso ndo é suficiente:
entregar-nos ao Senhor, dar a nossa
vida, ndo € sO entregar as nossas
decisodes, 0s nossos atos; é também
dar o nosso coracdo, 0s nossos afetos,
inclusive a nossa espontaneidade.
Para isso, € imprescindivel uma boa
formacdo intelectual e doutrinal que
configure a cabecga, que incida nas
nossas decisoes, mas também é
necessario que a doutrina penetre no
coracdo da pessoa. Isso exige luta... e
requer tempo. Por outras palavras, é
necessario adquirir virtudes e a
formacdao consiste exatamente nisso.

Muita gente pensa que insistir nas
virtudes pode levar ao voluntarismo.



Ndao ha nada mais irreal do que esse
pensamento. Talvez na raiz dessa
confusdo esteja uma visdo errada da
virtude, que a considera um simples
suplemento de forca na vontade, que
faz a pessoa ser capaz de cumprir a
norma moral mesmo quando nao
tem a menor vontade. Essa é uma
ideia muito difundida e,
efetivamente, de origem
voluntarista. A virtude consistiria
praticamente na capacidade de ir
contra as proprias inclinagoes
quando a norma moral exige isso.
Claro que ha algo de verdade nisso,
mas essa visdo é incompleta e
transforma as virtudes em
qualidades frias, que levariam a
negacdo pratica das proprias
inclinacdes, interesses e afetos e, sem
querer, acabariam por converter a
indiferenga num ideal: como se a vida
interior e a entrega consistissem em
conseguir nao se sentir atraido por
nada que pudesse ser um obstaculo
para as decisdes futuras.



Considerar a formacao deste modo
impediria “atingir” a pessoa na sua
integridade: inteligéncia, vontade e
afetos ndo estariam a crescer juntos,
de mdos dadas, ajudando-se
mutuamente: pelo contrario, uma
dessas faculdades estaria a aniquilar
alguma das outras duas. O
desenvolvimento da vida interior
exige essa integracdo e jamais nos
levaria a perder interesses e afetos;
ndo tem como objetivo que as coisas
ndo nos afetem, que nao nos
importemos com o que é importante,
ou que o que é doloroso ndo doa. E o
oposto: enche o0 nosso coracdo de um
amor tao forte, que nos capacita para
considerar os sentimentos num
contexto mais amplo, dando-nos
recursos para enfrentar os mais
dificeis e captar o sentido positivo e
transcendente dos mais agradaveis.

O Evangelho mostra-nos o interesse
sincero do Senhor pelo descanso dos
seus: «Vinde, a so0s, para um lugar



deserto, e descansai um pouco» (Mc
6, 31), ou também a reacdo de seu
coracdo perante o sofrimento dos
seus amigos, como Marta e Maria (cf.
Jo 11, 1-44). N&o se pode imaginar
que Jesus estivesse a fingir nesse
momento, como se no fundo, pela
sua unido com o Pai, o que acontecia
a sua volta fosse indiferente. S.
Josemaria falava sobre amar o
mundo e amé-lo apaixonadamente'®,
incentivava a colocar o coragdo em
Deus e, por Ele, nos outros, no nosso
trabalho profissional e apostdlico,
porque «o Senhor ndo nos quer
secos, rigidos, como uma matéria
inerte»"”. A disponibilidade, por
exemplo, ndo é a disposicdo daquele
que vé com indiferenca tanto uma
coisa como outra, porque ja
conseguiu perder qualquer interesse,
talvez para ndo sofrer quando lhe
pedirem algo de que nao goste; a
disponibilidade é a disposi¢ado nobre
de quem sabe prescindir de algo bom
para se concentrar noutra coisa que



Deus lhe pede no momento, porque o
que a pessoa deseja profundamente é
viver para Deus. E alguém que tem o
coracdo grande, com interesses, com
ambicdes boas, mas que sabe supera-
los quando convém, ndo porque 0s
negue ou tente nao ser afetado por
eles, mas porque o seu interesse em
amar e servir a Deus é muito maior.
E ndo s6 é maior, como é - foi-se
tornando - o que da sentido e contém
em si todos os outros interesses.

Comprazer-se na pratica das
virtudes

A formacdo das virtudes exige luta,
vencer a propria inclinacdo quando
esta se opOe aos atos bons. Esta é a
parte de verdade contida no conceito
reducionista — voluntarista — de
virtude, de que falamos
anteriormente. Mas a virtude nédo
consiste nesta capacidade de se opor
a inclinagdo. E muito mais do que
isso: consiste na formacao da



inclinacdo. O objetivo ndo é sermos
capazes de deixar a afetividade de
lado para nos guiarmos por uma
regra externa, mas sim formar a
afetividade de tal maneira que
sejamos capazes de nos regozijar
com o bem realizado. A virtude
consiste precisamente nesse
“saborear” o bem, na formacdao — por
assim dizer — do bom gosto: «feliz
quem na lei do Senhor encontra sua
alegria e nela medita dia e noite» (S1
1, 2). Resumindo: a virtude é a
formacdo da afetividade e ndo o
habito de se opor sistematicamente a
ela.

Enquanto a virtude ndo esta
formada, a afetividade pode insinuar
uma resisténcia ao ato bom e nesse
momento € preciso venceé-la. Mas o
objetivo ndo é simplesmente
conseguir vencer: é desenvolver o
gosto por esse comportamento.
Quando se possui a virtude, o ato
bom pode continuar a custar esforco,



mas faz-se com alegria. Por exemplo:
levantar-nos da cama pontualmente
de manha - o minuto heroico™ -
provavelmente vai custar-nos
sempre: pode ser que nunca chegue
0 dia em que, ao tocar o despertador,
ndo tenhamos a menor vontade de
continuar um pouco mais na cama.
Mas se sempre nos esforcarmos para
vencer essa preguica por amor a
Deus, chega o momento em que fazer
isso nos alegra e ceder a comodidade
nos incomoda, deixa um sabor
amargo. Paralelamente, para uma
pessoa justa, levar um produto do
supermercado sem pagar ndo seria
apenas proibido pela lei, seria
discordante com as disposi¢des do
seu coracdo. Essa configuracao da
afetividade que produz essa alegria
perante o bem e o sabor amargo
perante o mal ndo é um efeito
colateral da virtude, é uma
componente essencial dela. Por isso,
a virtude faz-nos capazes de
desfrutar do bem.



Esta ndo é uma ideia meramente
tedrica. Pelo contrario: tem uma
grande incidéncia pratica saber que,
quando lutamos, ndo estamos a
habituar-nos a sofrer com resignacao,
mas sim a aprender a deleitar-nos
com o bem, ainda que nesse
momento aquilo nos contrarie.

A formacdo das virtudes faz com que
as faculdades e os afetos se centrem
no que pode satisfazer
verdadeiramente as aspira¢des mais
profundas e deixem em segundo
plano aquelas que ndo sdo tdo
importantes. Formar-se nas virtudes
é aprender a ser feliz, a desfrutar do
e com o que é grandioso, é, em
resumo, preparar-se para o Céu.

Formar-se é crescer nas virtudes e as
virtudes consistem na ordem dos
afetos; pode concluir-se que toda a
formacdo é formacdo da afetividade.
Pode ser que ao ler isto, alguém
conteste, uma vez que no esforco



para adquirir virtudes, a sua luta era
mais operativa do que afetiva e,
inclusivamente, acrescentar que
chamamos virtudes a habitos
operativos. E verdade. Mas se as
virtudes nos ajudam a fazer o bem é
porque nos ajudam a sentir
corretamente. O ser humano sempre
se move em direcdo ao bem. O
problema moral é que o que nao é
bom se apresenta aos nossos olhos
como se fosse bom numa situacao
concreta. E isso acontece por causa
da desordem das nossas tendéncias:
as vezes exageramos o valor de
algum bem, achando que € mais
desejavel do que outro bem que
possui um valor objetivo maior,
porque responde ao bem global da
pessoa. Por exemplo: alguma vez
podemos estar numa situagdo em
que poderiamos dizer a verdade ou
ndo. A tendéncia natural que temos
para a verdade vai-nos apresenta-la
como um bem. Mas também temos
uma tendéncia natural a aprovacao



das pessoas que, nesse caso concreto,
nos vai apresentar a mentira como
bem, ja que ficariamos mal diante
daquela pessoa se disséssemos a
verdade. Essas duas tendéncias
entram em conflito. Qual delas
prevalecera? Vai depender de qual
dos dois bens é mais importante para
nos e nesta avaliacao a afetividade
tem um papel decisivo. Se esta bem
ordenada, ajudara a razao a perceber
que a verdade é muito valiosa e que
ndo é desejavel a aprovacao dos
outros se exige renunciar a verdade.
Esse amor a verdade acima de outros
bens que também nos atraem é
precisamente o que chamamos
sinceridade. Mas, se a vontade de
ficar bem é mais forte do que a
atracao pela verdade, é mais facil
que a razao se engane, e mesmo
sabendo que isso ndo é bom, julgue
conveniente mentir. Ainda que
saibamos perfeitamente que nao se
deve mentir, consideramos que neste
caso é bom fazé-lo.



A afetividade ordenada ajuda a fazer
0 bem porque ajuda antes a percebé-
lo. Por isso, interessa muito saber
forma-la. Mas como conseguir isso?
Vamos expor algumas ideias no
proximo artigo. Agora limitar-nos-
emos a realcar algo que € bom saber
antes de entrar neste tema.

A vontade e os sentimentos

Acabamos de afirmar que uma
afetividade ordenada ajuda a atuar
bem. Pode dizer-se o mesmo no
sentido contrario: atuar bem ajuda-
nos a ordenar a afetividade.

Sabemos por experiéncia — e é bom
nao esquecer, se ndo quisermos
sofrer frustracdes e desanimos — que
ndo podemos controlar diretamente
0S N0Ssos sentimentos: se de repente
ficarmos desanimados, ndo adianta
apenas decidirmos ficar alegres. E
acontece 0 mesmo se queremos ser
mais audazes nalgum momento
determinado, ou menos timidos, ou



ndo ter medo, vergonha, ou ndo
sentir atracdo por algo que julgamos
desordenado. Outras vezes, quem
sabe, desejariamos estar mais a
vontade com uma pessoa por quem
temos uma certa rejeicao
involuntaria por razdes infimas, mas
que ndo conseguimos superar e
percebemos que simplesmente
querer lidar com ela com
simplicidade ndo resolve a
dificuldade. Em suma, ndo basta uma
decisdo voluntaria para que o0s
sentimentos se ajustem aos nossos
desejos. Mas, por outro lado, nao é
porque a vontade ndo controle
diretamente os sentimentos quenao
exerce nenhuma influéncia sobre
eles.

Na ética, o controlo que a vontade
pode exercer sobre o0s sentimentos
qualifica-se como politico, porque é
semelhante ao que um governante
tem sobre as decisdes dos seus
subordinados: ndo pode controla-las



diretamente, uma vez que eles sdo
livres; mas pode tomar certas
medidas - por exemplo, diminuir os
impostos — esperando que produzam
certos resultados (o aumento do
consumo ou dos investimentos) por
meio da vontade livre dos cidadaos.
Nos também podemos realizar certos
atos esperando que suscitem
sentimentos concretos: considerar o
bem que um trabalho apostdélico
pode fazer e assim sentirmo-nos
mais audazes para pedir donativos
para o seu inicio. Podemos
considerar a nossa filiacdo divina
esperando que um contratempo
profissional nos afete menos no
campo sensivel. Sabemos que tomar
uma dose alta de alcool pode
provocar um estado transitorio de
euforia; e que, se voluntariamente
ficarmos a dar voltas aos
pensamentos, quando alguém nos
tratou de uma forma de que nao
gostamos, pode provocar-nos reacoes
de ira. Estes sdo apenas alguns



exemplos da influéncia, sempre
indireta, que a vontade pode exercer
a curto prazo sobre os sentimentos.

Mas é muito mais importante a
influéncia que a vontade exerce
sobre a afetividade a longo prazo,
porque é precisamente esse tipo de
influéncia que permite dar-lhe forma,
forma-la. Isto acontece porque 0s
atos voluntarios ndo causam algo sé
exteriormente, eles produzem um
efeito interior: contribuem para que
criemos uma “conaturalidade”
afetiva com o bem para o qual a
vontade se move. A proposta destes
artigos ndo € explicar como isso
acontece, mas interessa ressaltar dois
pontos.

Chegar a pessoa na sua integridade: o
papel dos afetos (1)



Querer o bem

O primeiro desses pontos é que o
bem em direcdo ao qual a vontade se
move — e com o qual se cria a
“conaturalidade” — pode ser muito
diferente do que se percebe olhando
de fora. Duas pessoas que realizam
uma mesma tarefa podem estar a
fazer duas coisas bem diferentes:
uma pode estar simplesmente
tentando ndo “ficar mal” diante de
quem a encarregou da tarefa,
enquanto a outra tem a intencgdo de
servir. A segunda esta a crescer
numa virtude e a primeira nao,
porque o bem que persegue e com 0
qual se configura € o de evitar ficar
mal diante da autoridade. E verdade
que essa situacao é melhor do que,
por exemplo, negar-se a fazer aquilo,
mas enquanto ndo se chega a atitude
ideal, essa pessoa ndo estara a
crescer na virtude, sejam quantas
forem as repeticdes daquele ato. Por
isso é tao importante retificar,



purificar constantemente a intencao
para ir acertando progressivamente
0s motivos pelos quais realmente
vale a pena fazer algo e, assim,
configurar-nos afetivamente com
eles.

Todos temos experiéncias, proprias
ou alheias, de como limitar-se a
respeitar as regras facilmente se
converte num peso. O exemplo do
filho mais velho da parabola alerta
para esse perigo (cf. Lc 15, 29-30). Por
outro lado, buscar sinceramente o
bem que essas regras promovem
alegra-nos eliberta-nos. Poderiamos
dizer, enfim, que ndo € o fazer que
nos forma: é o querer. Nao importa
apenas o que faco, mas o que quero
quando faco". Portanto, a liberdade
é decisiva: ndo basta fazer algo, é
preciso querer fazé-lo, “porque nos
da na gana, que é a razao mais
sobrenatural”"”, porque s6 assim
criamos a virtude, isto é, aprendemos
a desfrutar do bem. Um mero



cumprimento que se traduza em
“cumpro e minto”"", ndo promove a
liberdade, nem o amor, nem a
alegria. O que os promove € entender
por que essa atuacao € nobre e vale a
pena, e deixar-se guiar por essas
razoes ao atuar.

Uma formacdo demorada

O segundo ponto que nos convém
considerar é que o processo de
“conaturalizacao” afetiva com o bem
normalmente é lento. Se a virtude
fosse s0 a capacidade de superar a
resisténcia afetiva para fazer o bem,
poderiamos alcanga-la muito mais
rapidamente. Mas ja sabemos que a
virtude ndo esta totalmente formada
enquanto o bem ndo tiver um reflexo
positivo na afetividade™. Logo, é
preciso ter paciéncia na luta, porque
alcancar alguns dos objetivos que
vale a pena propor-se pode exigir um
tempo longo, talvez até anos. E a
resisténcia ao ato bom que



continuaremos a experimentar
durante esse tempo ndo deve ser
interpretada como um fracasso ou
como sinal de que a nossa luta ndo é
sincera, ou entdo de que € uma luta
pouco decidida. Trata-se de um
caminho progressivo, em que cada
passo costuma ser pequeno e por isso
é dificil medir o avanco que supde.
S6 passado algum tempo, olhando
para tras, veremos que progredimos
mais do que pensavamos.

Se, por exemplo, temos reacdes de ira
que gostariamos de superar,
comecaremos por nos esforcar em
reprimir as suas manifestacoes
externas; talvez no comeco nos
pareca que ndo estamos a conseguir
nada, mas se formos constantes, as
ocasidoes em que vencemos —
inicialmente escassas — vao sendo
mais e mais frequentes e, depois de
um tempo — talvez longo -
chegaremos a consegui-lo
habitualmente; mas nao basta,



porque a nossa meta ndo era
reprimir manifestagdes externas,
mas sim moldar uma reacao interna,
ser mais mansos e pacificos, de
maneira que essa reacao mais serena
seja a propria do nosso modo de ser.
A luta, portanto, é muito mais longa,
mas... ndo é muito mais bonita,
libertadora e fascinante? E uma luta
que procura alcancar paz interior e
por em pratica a vontade de Deus, e
ndo a mera submissao violenta dos
sentimentos.

O Papa Francisco, ao explicar o seu
principio de que o tempo é superior
ao espaco™, diz que «dar prioridade
ao tempo € ocupar-se em iniciar
processos mais do que possuir
espacos»™. Na vida interior, vale a
pena pOr em pratica processos
realistas e generosos. E para que
produzam os seus frutos, é preciso
saber esperar. «Este principio
permite trabalhar a longo prazo, sem
a obsessdo por resultados imediatos.



Ajuda a suportar, com paciéncia,
situacodes dificeis e hostis ou as
mudancas de planos que o
dinamismo da realidade impde. E um
convite a assumir a tensao entre
plenitude e limite»™. Efetivamente,
€ muito importante que a
consciéncia da nossa limitacdo nao
paralise a nossa aspiracao a
plenitude que Deus nos oferece.
Assim como também é importante
que essa nobre ambicdo ndo ignore
ingenuamente que somos limitados.

Apostar alto na formacdao, propor-se
nao so realizar atos bons, mas ser
bons, ter bom coracdo, vai permitir-
nos distinguir o ato virtuoso daquele
que poderiamos denominar como
“ato de acordo com uma virtude”.
Este ultimo seria o ato que
corresponde a uma virtude e
contribui passo a passo para forma-
la, mas que, por ainda néo proceder
de um habito maduro, precisa de
sobrepor-se frequentemente a uma



afetividade que leva a direcao
contraria. O ato virtuoso, pelo
contrario, seria o de quem desfruta
durante a realizacdo desse bem,
inclusive quando supde esforco. Este
€ 0 objetivo.

Uma formacao integral, que
consegue moldar a afetividade, é
lenta. Quem quer formar-se assim
ndo cai na ingenuidade de pretender
submeter os sentimentos a propria
vontade, pisando os que desagradam
ou provocando aqueles que desejaria
ter. Entende que a sua luta deve
estar mais centrada nas decisoes
livres com as quais, ao tentar fazer a
vontade de Deus, da respostas a esses
sentimentos, acolhendo ou
rejeitando as sugestdes de
comportamento que cada um deles
suscita. Sdo essas decisdes que —
indiretamente e a longo prazo -
acabam por moldar a interioridade
de que esses afetos procedem.



Um mundo dentro de nos

A medida que a virtude se vai
adquirindo, ndo so6 se realiza o ato
bom com mais naturalidade e
alegria, como também se possui mais
facilidade para identificar qual é esse
ato. «‘Para poder conhecer a vontade
de Deus, o que é bom, o que Lhe é
agradavel e o que é perfeito’ (Rm 12,
2), € necessario o conhecimento da
lei de Deus em geral, mas néo é
suficiente: é indispensavel uma
espécie de “conaturalidade” entre o
homem e o verdadeiro bem. Esta
“conaturalidade” fundamenta-se e
desenvolve-se nos comportamentos
virtuosos do préprio homemn»™®,

Isto deve-se, em grande parte, ao
facto de que a afetividade é a
primeira voz que ouvimos na hora de
avaliar se um comportamento é
oportuno ou ndo: antes de que a
razao examine se é ou nao
conveniente realizar algo



prazenteiro, ja sentimos uma
atracdo. A virtude, ao tornar o bem
atrativo afetivamente, consegue que
a voz da afetividade ja inclua uma
avaliacdo moral — em relacdo ao bem
global da pessoa — do ato em questao.
Faz com que, por exemplo, mesmo
que a possibilidade de fazer “boa
figura” nos atraia, a mentira nos
pareca desagradavel.

Num ponto de Caminho,
encontramos isso de maneira
implicita, mas clara: «Para que has
de olhar, se ‘o teu mundo’, o levas
dentro de ti?»"”. S. Josemaria esta a
falar de um olhar para algo exterior,
colocando-o em relagdo com o
mundo interior. Um olhar
inadequado nem precisa de
repreensao, porque ja se apresenta
como desnecessario, ja que o mundo
interior — o meu mundo - o rejeita. S.
Josemaria estd a dizer-nos que, se ha
uma interioridade rica, ndo so6 se
evitam as coisas que nos causam



dano, estas nem apresentam grandes
perigos, ja que a propria
interioridade sente repugnancia por
elas: ndo apenas sdo detetadas como
mas, mas como desagradaveis,
destoantes, fora de lugar...; claro que
podem atrair-nos de alguma forma,
mas é facil rejeitar essa atracao,
porque quebra a harmonia e a beleza
do clima interior. Por outro lado, se
nao temos dentro um mundo interior,
evitar esse olhar vai supor um
esforco visivel.

Realismo

O que estamos a dizer até agora
mostra como o crescimento nas
virtudes nos vaitornando mais
realistas. Algumas pessoas tém a
ideia — normalmente ndo formulada
— de que viver de acordo com as
virtudes pressupde fechar os olhos a
realidade, por um motivo muito alto,
porque ao fechar-nos, em parte, para
este mundo, esperamos um prémio



no outro. Pelo contrario: viver como
Cristo, imitar as suas virtudes, abre-
nos a realidade e ndo permite que a
nossa afetividade nos engane a hora
de avaliar e decidir como responder-
lhe.

A pobreza, por exemplo, ndo supoe
renunciar a considerar o valor dos
bens materiais em vista da vida
eterna; pelo contrdrio, s6 a pessoa
que vive desprendida valoriza os
bens na sua justa medida: nem pensa
que sdo maus, nem lhes da uma
importancia que ndo tém. Quem, por
sua vez, ndo se esforca para viver
assim, acabara por dar-lhes um valor
mais alto do que o que realmente
tém, e isso incidird nas suas decisoes:
sera pouco realista, mesmo que
pareca um auténtico homem do
mundo, que sabe mover-se em
qualquer ambiente. A pessoa sobria
sabe desfrutar de uma boa comida;
ndo da de facto uma grande
importancia a esse prazer que ele



ndo tem. Poderiamos dizer algo
parecido de qualquer outra virtude.
Como Jesus disse a Nicodemos:
«quem pratica a verdade aproxima-
se da luz» (Jo 3, 21).

Um circulo virtuoso

Por fim, orientar a nossa afetividade
desenvolvendo as virtudes significa
clarificar o nosso olhar, é como
limpar os 6culos das manchas que o
pecado original e os pecados pessoais
deixaram neles e que nos dificultam
ver o mundo como realmente é.
«Poderiamos mesmo dizer que a nao
redencdo do mundo consiste,
precisamente, na ndo decifracdo da
criacdo, no ndo reconhecimento da
verdade, uma situacdo que depois
conduz, inevitavelmente, ao dominio
do pragmatismo, e desse modo faz
com que o poder dos fortes se torne o
deus deste mundo»"®.

Uma afetividade ordenada ajuda a
razdo a ler a criagdo, a reconhecer a



verdade, a identificar o que
verdadeiramente nos convém. Esse
correto juizo da razdo facilita a
decisdo voluntaria. O ato bom que
vem depois dessa decisdo contribui
para a nossa “conaturalizacdo” com o
bem perseguido e, portanto, com a
ordenacéo da afetividade. E um
auténtico circulo virtuoso que nos
conduz a sentirmo-nos
progressivamente livres, senhores
dos nossos proprios atos e,
consequentemente, capacita-nos
para nos entregarmos realmente ao
Senhor, porque s6 quem se possui
pode entregar-se.

A formacdo so é integral quando
alcanca todos esses niveis. Por outras
palavras, so existe verdadeira
formacdo quando as diversas
faculdades que intervém no atuar
humano -razao, vontade e
afetividade - estdo integradas: nao
Iutam entre si, colaboram umas com
as outras. Se ndo se conseguisse



moldar os afetos, ou seja, se as
virtudes fossem entendidas como
uma forca adicional na vontade que
a faz capaz de ignorar o nivel afetivo,
as normas morais e a luta por viveé-
las seriam repressivas e ndo se
conseguiria uma auténtica unidade
de vida, porque sempre sentiriamos
dentro de n6s mesmos forcas que
atraem poderosamente em sentidos
contrarios e que geram instabilidade.
Uma instabilidade que conhecemos
bem, porque € o nosso ponto de
partida, mas que vamos superando
passo a passo, a medida que
conduzimos essas forgas
progressivamente & harmonia, de
modo que chegue o momento em que
essa razdo mais sobrenatural que é
porque eu quero mesmo, signifique
porque eu gosto, porque me atrai,
porque se encaixa no meu modo de
ser, com 0 mundo interior que eu
formei; enfim, porque fui
aprendendo a tornar meus oS
sentimentos de Jesus Cristo.



Caminhamos assim rumo a meta
altissima e atrativa ao mesmo tempo,
que S. Paulo nos propde: «Haja entre
vOS 0 mesmo sentir e pensar que no
Cristo Jesus» (F1 2, 5), e percebemos
que assim nos revestimos do Senhor
Jesus Cristo (cf. Rm 13, 14). «A vida
de Cristo é vida nossa (...). O cristao,
portanto, deve viver segundo a vida
de Cristo, tornando seus 0s
sentimentos de Cristo de tal modo
que possa exclamar com S. Paulo:
Non vivo ego, vivit vero in me
Christus; ndo sou eu quem vive; é
Cristo que vive em mim»™". E uma
vez que a fidelidade consiste
precisamente nisto, em viver, em
querer, em sentir como Cristo, ndo
por nos disfar¢armos de Cristo, mas
porque € esse 0 nosso modo de ser,
entdo, ao fazer a vontade de Deus, ao
sermos fiéis, somos profundamente
livres, porque fazemos o que nos fica
bem, aquilo de que gostamos, o0 que
nos da na gana. Profundamente
livres e profundamente fiéis.



Profundamente fiéis e
profundamente felizes.

[1] Fernando Ocariz, Carta Pastoral,
14/02/2017, n. 8.

[2] cf. Concilio Vaticano II,
Constituicdo pastoral Gaudium et
spes, n.22

[3] Fernando Ocdariz, Carta Pastoral,
14/02/2017, n. 8.

[4] S. Josemaria, Sulco, n. 84: «A tua
felicidade na terra identifica-se com
a tua fidelidade a fé, a pureza e ao
caminho que o Senhor te tragou»; cf.
também, por exemplo, S. Josemaria,
Instrucdo, maio-1935/14-1X-1950, n.
60; Instrucdo, 08/12/1941, 61; S.
Josemaria, Amigos de Deus, n. 189.

[5] S. Josemaria, Cristo que Passa, n.
96.



[6] Basta mencionar, como exemplo,
o titulo da homilia “Amar o mundo
apaixonadamente”, em Entrevistas
com o Fundador do Opus Dei, n.
113-123.

[7] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
183.

[8] S. Josemaria, Caminho, n. 206.

[9] Na realidade, do ponto de vista
moral, o que fago é precisamente o
que quero quando o faco. No
entanto, para o nosso objetivo, ndo é
necessario explicar porque isso é
assim.

[10] S. Josemaria, Cristo que Passa, n.
17.

[11] cf. Alvaro del Portillo, Carta
setembro de 1975, em Cartas de
familia 1, n. 8.

[12] No seguimento daquilo que se
disse até agora, isto ndo significa que



0 bem néo custe qualquer esforgo ou,
0 que é a mesma coisa, que o mal ndo
atraia de nenhuma forma.

[13] cf. Francisco, Evangelii Gaudium,
n. 222-225.

[14] Ibid, n. 223. O que esta em italico
é original.

[15] Ibid.

[16] S. Jodo Paulo II, Veritatis
Splendor, n.64.

[17] S. Josemaria, Caminho, n. 184.

[18] Joseph Ratzinger — Bento XVI,
Jesus de Nazaré, Parte 11, cap. 7, n.3.

[19] S. Josemaria, Cristo que Passa, n.
103.

Julio Diéguez




pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/chegar-pessoa-
integridade-papel-afetos-i/ (20/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/chegar-pessoa-integridade-papel-afetos-i/
https://opusdei.org/pt-pt/article/chegar-pessoa-integridade-papel-afetos-i/
https://opusdei.org/pt-pt/article/chegar-pessoa-integridade-papel-afetos-i/

	Para mim viver é Cristo (3): Formação integral e afetividade

