
opusdei.org

Para mim viver é
Cristo (3): Formação
integral e
afetividade

Algumas pessoas, quando
pensam na formação, tendem a
considerá-la como um saber.
Mas um conceito deste estilo
não basta: apreender a
integridade da pessoa requer
pensar na formação como um
ser. Estamos a falar de um
objetivo muito mais alto:
mergulhar no mistério de Cristo
e deixar que a graça nos
transforme progressivamente
para nos configurar com Ele.



01/08/2018

Chegar à pessoa na sua integridade: o
papel dos afetos (I): Áudio

Descarregar livro completo «Para
mim, viver é Cristo»

Chegar à pessoa na sua
integridade: o papel dos afetos (I)

Sem dúvida, Jesus Cristo é o amor da
nossa vida: não o maior entre outros,
mas aquele que dá sentido a todos os
outros amores e aos interesses,
vontades, ambições, trabalhos,
iniciativas que preenchem os nossos
dias e o nosso coração. Por isso é

https://opusdei.org/pt-pt/article/ebook-gratuito-para-mim-viver-e-cristo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/ebook-gratuito-para-mim-viver-e-cristo/


fundamental manter «a centralidade
da pessoa de Cristo»[1] na nossa vida
espiritual: Ele é o caminho para
entrar em comunhão com o Pai no
Espírito Santo. Nele se revela o
mistério de quem é o homem[2], e para
que está chamado. Caminhar com
Cristo implica crescer em
conhecimento próprio e aprofundar
no próprio mistério pessoal. Deixar
que Cristo seja o centro de nossas
vidas faz-nos «redescobrir com luzes
novas o valor antropológico e cristão
dos diferentes meios ascéticos. É
chegar à pessoa na sua integridade:
inteligência, vontade, coração,
relações com os outros»[3].

Essa pessoa a quem temos que
“chegar” somos nós mesmos e
também todos aqueles que fazem
parte da nossa vida de alguma
maneira, pela nossa amizade, pelo
nosso apostolado. A formação que
recebemos e damos deve abranger a
inteligência, a vontade e os afetos,



sem deixar de lado nenhum desses
elementos, nem simplesmente 
submeter algum deles aos outros.
Aqui o foco será a formação da
afetividade, sabendo que é essencial
que se apoie numa boa formação
intelectual. Considerar a importância
da formação integral vai permitir-
nos redescobrir a grande verdade da
identificação que S. Josemaria
estabelecia entre fidelidade e
felicidade[4].

Formar-se para entrar em sintonia
com Jesus

Algumas pessoas, quando pensam na
formação, tendem a considerá-la
como um saber. Se assim fosse, quem
tivesse recebido bons conteúdos
doutrinais, ascéticos e profissionais
ao longo da vida, teria uma boa
formação. Mas um conceito deste
estilo não é suficiente: para abranger
a integridade da pessoa é preciso
pensar na formação como um ser.



Um bom profissional sabe a ciência e
a técnica que a sua profissão requer,
mas tem algo mais: adquiriu hábitos
– modo de ser – que o ajudam a
aplicar bem essa ciência e essa
técnica que possui (hábitos de
atenção aos outros, de concentração
no trabalho, de pontualidade, de
lidar com êxitos e fracassos, de
perseverança, etc.).

Da mesma maneira, ser um bom
cristão não é simplesmente saber –
no nível adequado à sua própria
situação na Igreja e na sociedade – a
doutrina sobre os sacramentos, ou
sobre a oração, ou sobre as leis
morais gerais e profissionais.
Estamos a falar de um objetivo muito
mais alto: mergulhar no mistério de
Cristo para conhecer a sua dimensão,
a sua profundidade (cf. Ef 3, 18),
deixar que a sua Vida entre na nossa,
e poder repetir com S. Paulo que
«não sou que vivo: é Cristo que vive
em mim» (Gl 2, 20). Isto é: ser «alter



Christus, ipse Christus»[5], deixar que
a graça nos transforme
progressivamente para nos
configurar com Ele. Esse permitir
que a graça atue não consiste só em
evitar obstáculos passivamente: o
Espírito Santo não nos transforma
em Cristo sem a nossa cooperação
livre. E isso não é suficiente:
entregar-nos ao Senhor, dar a nossa
vida, não é só entregar as nossas
decisões, os nossos atos; é também
dar o nosso coração, os nossos afetos,
inclusive a nossa espontaneidade.
Para isso, é imprescindível uma boa
formação intelectual e doutrinal que
configure a cabeça, que incida nas
nossas decisões, mas também é
necessário que a doutrina penetre no
coração da pessoa. Isso exige luta... e
requer tempo. Por outras palavras, é
necessário adquirir virtudes e a
formação consiste exatamente nisso.

Muita gente pensa que insistir nas
virtudes pode levar ao voluntarismo.



Não há nada mais irreal do que esse
pensamento. Talvez na raiz dessa
confusão esteja uma visão errada da
virtude, que a considera um simples
suplemento de força na vontade, que
faz a pessoa ser capaz de cumprir a
norma moral mesmo quando não
tem a menor vontade. Essa é uma
ideia muito difundida e,
efetivamente, de origem
voluntarista. A virtude consistiria
praticamente na capacidade de ir
contra as próprias inclinações
quando a norma moral exige isso.
Claro que há algo de verdade nisso,
mas essa visão é incompleta e
transforma as virtudes em
qualidades frias, que levariam à
negação prática das próprias
inclinações, interesses e afetos e, sem
querer, acabariam por converter a 
indiferença num ideal: como se a vida
interior e a entrega consistissem em
conseguir não se sentir atraído por
nada que pudesse ser um obstáculo
para as decisões futuras.



Considerar a formação deste modo
impediria “atingir” a pessoa na sua
integridade: inteligência, vontade e
afetos não estariam a crescer juntos,
de mãos dadas, ajudando-se
mutuamente: pelo contrário, uma
dessas faculdades estaria a aniquilar
alguma das outras duas. O
desenvolvimento da vida interior
exige essa integração e jamais nos
levaria a perder interesses e afetos;
não tem como objetivo que as coisas
não nos afetem, que não nos
importemos com o que é importante,
ou que o que é doloroso não doa. É o
oposto: enche o nosso coração de um
amor tão forte, que nos capacita para
considerar os sentimentos num
contexto mais amplo, dando-nos
recursos para enfrentar os mais
difíceis e captar o sentido positivo e
transcendente dos mais agradáveis.

O Evangelho mostra-nos o interesse
sincero do Senhor pelo descanso dos
seus: «Vinde, a sós, para um lugar



deserto, e descansai um pouco» (Mc
6, 31), ou também a reação de seu
coração perante o sofrimento dos
seus amigos, como Marta e Maria (cf.
Jo 11, 1-44). Não se pode imaginar
que Jesus estivesse a fingir nesse
momento, como se no fundo, pela
sua união com o Pai, o que acontecia
à sua volta fosse indiferente. S.
Josemaria falava sobre amar o
mundo e amá-lo apaixonadamente[6],
incentivava a colocar o coração em
Deus e, por Ele, nos outros, no nosso
trabalho profissional e apostólico,
porque «o Senhor não nos quer
secos, rígidos, como uma matéria
inerte»[7]. A disponibilidade, por
exemplo, não é a disposição daquele
que vê com indiferença tanto uma
coisa como outra, porque já
conseguiu perder qualquer interesse,
talvez para não sofrer quando lhe
pedirem algo de que não goste; a
disponibilidade é a disposição nobre
de quem sabe prescindir de algo bom
para se concentrar noutra coisa que



Deus lhe pede no momento, porque o
que a pessoa deseja profundamente é
viver para Deus. É alguém que tem o
coração grande, com interesses, com
ambições boas, mas que sabe superá-
los quando convém, não porque os
negue ou tente não ser afetado por
eles, mas porque o seu interesse em
amar e servir a Deus é muito maior.
E não só é maior, como é – foi-se
tornando – o que dá sentido e contém
em si todos os outros interesses.

Comprazer-se na prática das
virtudes

A formação das virtudes exige luta,
vencer a própria inclinação quando
esta se opõe aos atos bons. Esta é a
parte de verdade contida no conceito
reducionista – voluntarista – de
virtude, de que falámos
anteriormente. Mas a virtude não
consiste nesta capacidade de se opor
à inclinação. É muito mais do que
isso: consiste na formação da



inclinação. O objetivo não é sermos
capazes de deixar a afetividade de
lado para nos guiarmos por uma
regra externa, mas sim formar a
afetividade de tal maneira que
sejamos capazes de nos regozijar
com o bem realizado. A virtude
consiste precisamente nesse
“saborear” o bem, na formação – por
assim dizer – do bom gosto: «feliz
quem na lei do Senhor encontra sua
alegria e nela medita dia e noite» (Sl
1, 2). Resumindo: a virtude é a
formação da afetividade e não o
hábito de se opor sistematicamente a
ela.

Enquanto a virtude não está
formada, a afetividade pode insinuar
uma resistência ao ato bom e nesse
momento é preciso vencê-la. Mas o
objetivo não é simplesmente
conseguir vencer: é desenvolver o
gosto por esse comportamento.
Quando se possui a virtude, o ato
bom pode continuar a custar esforço,



mas faz-se com alegria. Por exemplo:
levantar-nos da cama pontualmente
de manhã – o minuto heroico[8] –
provavelmente vai custar-nos
sempre: pode ser que nunca chegue
o dia em que, ao tocar o despertador,
não tenhamos a menor vontade de
continuar um pouco mais na cama.
Mas se sempre nos esforçarmos para
vencer essa preguiça por amor a
Deus, chega o momento em que fazer
isso nos alegra e ceder à comodidade
nos incomoda, deixa um sabor
amargo. Paralelamente, para uma
pessoa justa, levar um produto do
supermercado sem pagar não seria
apenas proibido pela lei, seria
discordante com as disposições do
seu coração. Essa configuração da
afetividade que produz essa alegria
perante o bem e o sabor amargo
perante o mal não é um efeito
colateral da virtude, é uma
componente essencial dela. Por isso,
a virtude faz-nos capazes de
desfrutar do bem.



Esta não é uma ideia meramente
teórica. Pelo contrário: tem uma
grande incidência prática saber que,
quando lutamos, não estamos a 
habituar-nos a sofrer com resignação,
mas sim a aprender a deleitar-nos
com o bem, ainda que nesse
momento aquilo nos contrarie.

A formação das virtudes faz com que
as faculdades e os afetos se centrem
no que pode satisfazer
verdadeiramente as aspirações mais
profundas e deixem em segundo
plano aquelas que não são tão
importantes. Formar-se nas virtudes
é aprender a ser feliz, a desfrutar do
e com o que é grandioso, é, em
resumo, preparar-se para o Céu.

Formar-se é crescer nas virtudes e as
virtudes consistem na ordem dos
afetos; pode concluir-se que toda a
formação é formação da afetividade.
Pode ser que ao ler isto, alguém
conteste, uma vez que no esforço



para adquirir virtudes, a sua luta era
mais operativa do que afetiva e,
inclusivamente, acrescentar que
chamamos virtudes a hábitos 
operativos. É verdade. Mas se as
virtudes nos ajudam a fazer o bem é
porque nos ajudam a sentir
corretamente. O ser humano sempre
se move em direção ao bem. O
problema moral é que o que não é
bom se apresenta aos nossos olhos
como se fosse bom numa situação
concreta. E isso acontece por causa
da desordem das nossas tendências:
às vezes exageramos o valor de
algum bem, achando que é mais
desejável do que outro bem que
possui um valor objetivo maior,
porque responde ao bem global da
pessoa. Por exemplo: alguma vez
podemos estar numa situação em
que poderíamos dizer a verdade ou
não. A tendência natural que temos
para a verdade vai-nos apresentá-la
como um bem. Mas também temos
uma tendência natural à aprovação



das pessoas que, nesse caso concreto,
nos vai apresentar a mentira como
bem, já que ficaríamos mal diante
daquela pessoa se disséssemos a
verdade. Essas duas tendências
entram em conflito. Qual delas
prevalecerá? Vai depender de qual
dos dois bens é mais importante para
nós e nesta avaliação a afetividade
tem um papel decisivo. Se está bem
ordenada, ajudará a razão a perceber
que a verdade é muito valiosa e que
não é desejável a aprovação dos
outros se exige renunciar à verdade.
Esse amor à verdade acima de outros
bens que também nos atraem é
precisamente o que chamamos
sinceridade. Mas, se a vontade de
ficar bem é mais forte do que a
atração pela verdade, é mais fácil
que a razão se engane, e mesmo
sabendo que isso não é bom, julgue
conveniente mentir. Ainda que
saibamos perfeitamente que não se
deve mentir, consideramos que neste
caso é bom fazê-lo.



A afetividade ordenada ajuda a fazer
o bem porque ajuda antes a percebê-
lo. Por isso, interessa muito saber
formá-la. Mas como conseguir isso?
Vamos expor algumas ideias no
próximo artigo. Agora limitar-nos-
emos a realçar algo que é bom saber
antes de entrar neste tema.

A vontade e os sentimentos

Acabamos de afirmar que uma
afetividade ordenada ajuda a atuar
bem. Pode dizer-se o mesmo no
sentido contrário: atuar bem ajuda-
nos a ordenar a afetividade.

Sabemos por experiência – e é bom
não esquecer, se não quisermos
sofrer frustrações e desânimos – que
não podemos controlar diretamente
os nossos sentimentos: se de repente
ficarmos desanimados, não adianta
apenas decidirmos ficar alegres. E
acontece o mesmo se queremos ser
mais audazes nalgum momento
determinado, ou menos tímidos, ou



não ter medo, vergonha, ou não
sentir atração por algo que julgamos
desordenado. Outras vezes, quem
sabe, desejaríamos estar mais à
vontade com uma pessoa por quem
temos uma certa rejeição
involuntária por razões ínfimas, mas
que não conseguimos superar e
percebemos que simplesmente
querer lidar com ela com
simplicidade não resolve a
dificuldade. Em suma, não basta uma
decisão voluntária para que os
sentimentos se ajustem aos nossos
desejos. Mas, por outro lado, não é
porque a vontade não controle
diretamente os sentimentos quenão
exerce nenhuma influência sobre
eles.

Na ética, o controlo que a vontade
pode exercer sobre os sentimentos
qualifica-se como político, porque é
semelhante ao que um governante
tem sobre as decisões dos seus
subordinados: não pode controlá-las



diretamente, uma vez que eles são
livres; mas pode tomar certas
medidas – por exemplo, diminuir os
impostos – esperando que produzam
certos resultados (o aumento do
consumo ou dos investimentos) por
meio da vontade livre dos cidadãos.
Nós também podemos realizar certos
atos esperando que suscitem
sentimentos concretos: considerar o
bem que um trabalho apostólico
pode fazer e assim sentirmo-nos
mais audazes para pedir donativos
para o seu início. Podemos
considerar a nossa filiação divina
esperando que um contratempo
profissional nos afete menos no
campo sensível. Sabemos que tomar
uma dose alta de álcool pode
provocar um estado transitório de
euforia; e que, se voluntariamente
ficarmos a dar voltas aos
pensamentos, quando alguém nos
tratou de uma forma de que não
gostamos, pode provocar-nos reações
de ira. Estes são apenas alguns



exemplos da influência, sempre
indireta, que a vontade pode exercer
a curto prazo sobre os sentimentos.

Mas é muito mais importante a
influência que a vontade exerce
sobre a afetividade a longo prazo,
porque é precisamente esse tipo de
influência que permite dar-lhe forma,
formá-la. Isto acontece porque os
atos voluntários não causam algo só
exteriormente, eles produzem um
efeito interior: contribuem para que
criemos uma “conaturalidade”
afetiva com o bem para o qual a
vontade se move. A proposta destes
artigos não é explicar como isso
acontece, mas interessa ressaltar dois
pontos.

Chegar à pessoa na sua integridade: o
papel dos afetos (II)



Querer o bem

O primeiro desses pontos é que o
bem em direção ao qual a vontade se
move – e com o qual se cria a
“conaturalidade” – pode ser muito
diferente do que se percebe olhando
de fora. Duas pessoas que realizam
uma mesma tarefa podem estar a
fazer duas coisas bem diferentes:
uma pode estar simplesmente
tentando não “ficar mal” diante de
quem a encarregou da tarefa,
enquanto a outra tem a intenção de
servir. A segunda está a crescer
numa virtude e a primeira não,
porque o bem que persegue e com o
qual se configura é o de evitar ficar
mal diante da autoridade. É verdade
que essa situação é melhor do que,
por exemplo, negar-se a fazer aquilo,
mas enquanto não se chega à atitude
ideal, essa pessoa não estará a
crescer na virtude, sejam quantas
forem as repetições daquele ato. Por
isso é tão importante retificar,



purificar constantemente a intenção
para ir acertando progressivamente
os motivos pelos quais realmente
vale a pena fazer algo e, assim,
configurar-nos afetivamente com
eles.

Todos temos experiências, próprias
ou alheias, de como limitar-se a
respeitar as regras facilmente se
converte num peso. O exemplo do
filho mais velho da parábola alerta
para esse perigo (cf. Lc 15, 29-30). Por
outro lado, buscar sinceramente o
bem que essas regras promovem
alegra-nos eliberta-nos. Poderíamos
dizer, enfim, que não é o fazer que
nos forma: é o querer. Não importa
apenas o que faço, mas o que quero
quando faço[9]. Portanto, a liberdade
é decisiva: não basta fazer algo, é
preciso querer fazê-lo, “porque nos
dá na gana, que é a razão mais
sobrenatural”[10], porque só assim
criamos a virtude, isto é, aprendemos
a desfrutar do bem. Um mero



cumprimento que se traduza em
“cumpro e minto”[11], não promove a
liberdade, nem o amor, nem a
alegria. O que os promove é entender
por que essa atuação é nobre e vale a
pena, e deixar-se guiar por essas
razões ao atuar.

Uma formação demorada

O segundo ponto que nos convém
considerar é que o processo de
“conaturalização” afetiva com o bem
normalmente é lento. Se a virtude
fosse só a capacidade de superar a
resistência afetiva para fazer o bem,
poderíamos alcançá-la muito mais
rapidamente. Mas já sabemos que a
virtude não está totalmente formada
enquanto o bem não tiver um reflexo
positivo na afetividade[12]. Logo, é
preciso ter paciência na luta, porque
alcançar alguns dos objetivos que
vale a pena propor-se pode exigir um
tempo longo, talvez até anos. E a
resistência ao ato bom que



continuaremos a experimentar
durante esse tempo não deve ser
interpretada como um fracasso ou
como sinal de que a nossa luta não é
sincera, ou então de que é uma luta
pouco decidida. Trata-se de um
caminho progressivo, em que cada
passo costuma ser pequeno e por isso
é difícil medir o avanço que supõe.
Só passado algum tempo, olhando
para trás, veremos que progredimos
mais do que pensávamos.

Se, por exemplo, temos reações de ira
que gostaríamos de superar,
começaremos por nos esforçar em
reprimir as suas manifestações
externas; talvez no começo nos
pareça que não estamos a conseguir
nada, mas se formos constantes, as
ocasiões em que vencemos –
inicialmente escassas – vão sendo
mais e mais frequentes e, depois de
um tempo – talvez longo –
chegaremos a consegui-lo
habitualmente; mas não basta,



porque a nossa meta não era
reprimir manifestações externas,
mas sim moldar uma reação interna,
ser mais mansos e pacíficos, de
maneira que essa reação mais serena
seja a própria do nosso modo de ser.
A luta, portanto, é muito mais longa,
mas... não é muito mais bonita,
libertadora e fascinante? É uma luta
que procura alcançar paz interior e
pôr em prática a vontade de Deus, e
não a mera submissão violenta dos
sentimentos.

O Papa Francisco, ao explicar o seu
princípio de que o tempo é superior
ao espaço[13], diz que «dar prioridade
ao tempo é ocupar-se em iniciar
processos mais do que possuir
espaços»[14]. Na vida interior, vale a
pena pôr em prática processos
realistas e generosos. E para que
produzam os seus frutos, é preciso
saber esperar. «Este princípio
permite trabalhar a longo prazo, sem
a obsessão por resultados imediatos.



Ajuda a suportar, com paciência,
situações difíceis e hostis ou as
mudanças de planos que o
dinamismo da realidade impõe. É um
convite a assumir a tensão entre
plenitude e limite»[15]. Efetivamente,
é muito importante que a
consciência da nossa limitação não
paralise a nossa aspiração à
plenitude que Deus nos oferece.
Assim como também é importante
que essa nobre ambição não ignore
ingenuamente que somos limitados.

Apostar alto na formação, propor-se
não só realizar atos bons, mas ser
bons, ter bom coração, vai permitir-
nos distinguir o ato virtuoso daquele
que poderíamos denominar como
“ato de acordo com uma virtude”.
Este último seria o ato que
corresponde a uma virtude e
contribui passo a passo para formá-
la, mas que, por ainda não proceder
de um hábito maduro, precisa de
sobrepor-se frequentemente a uma



afetividade que leva à direção
contrária. O ato virtuoso, pelo
contrário, seria o de quem desfruta
durante a realização desse bem,
inclusive quando supõe esforço. Este
é o objetivo.

Uma formação integral, que
consegue moldar a afetividade, é
lenta. Quem quer formar-se assim
não cai na ingenuidade de pretender
submeter os sentimentos à própria
vontade, pisando os que desagradam
ou provocando aqueles que desejaria
ter. Entende que a sua luta deve
estar mais centrada nas decisões
livres com as quais, ao tentar fazer a
vontade de Deus, dá respostas a esses
sentimentos, acolhendo ou
rejeitando as sugestões de
comportamento que cada um deles
suscita. São essas decisões que –
indiretamente e a longo prazo –
acabam por moldar a interioridade
de que esses afetos procedem.



Um mundo dentro de nós

À medida que a virtude se vai
adquirindo, não só se realiza o ato
bom com mais naturalidade e
alegria, como também se possui mais
facilidade para identificar qual é esse
ato. «‘Para poder conhecer a vontade
de Deus, o que é bom, o que Lhe é
agradável e o que é perfeito’ (Rm 12,
2), é necessário o conhecimento da
lei de Deus em geral, mas não é
suficiente: é indispensável uma
espécie de “conaturalidade” entre o
homem e o verdadeiro bem. Esta
“conaturalidade” fundamenta-se e
desenvolve-se nos comportamentos
virtuosos do próprio homem»[16].

Isto deve-se, em grande parte, ao
facto de que a afetividade é a
primeira voz que ouvimos na hora de
avaliar se um comportamento é
oportuno ou não: antes de que a
razão examine se é ou não
conveniente realizar algo



prazenteiro, já sentimos uma
atração. A virtude, ao tornar o bem
atrativo afetivamente, consegue que
a voz da afetividade já inclua uma
avaliação moral – em relação ao bem
global da pessoa – do ato em questão.
Faz com que, por exemplo, mesmo
que a possibilidade de fazer “boa
figura” nos atraia, a mentira nos
pareça desagradável.

Num ponto de Caminho,
encontramos isso de maneira
implícita, mas clara: «Para que hás
de olhar, se ‘o teu mundo’, o levas
dentro de ti?»[17]. S. Josemaria está a
falar de um olhar para algo exterior,
colocando-o em relação com o
mundo interior. Um olhar
inadequado nem precisa de
repreensão, porque já se apresenta
como desnecessário, já que o mundo
interior – o meu mundo – o rejeita. S.
Josemaria está a dizer-nos que, se há
uma interioridade rica, não só se
evitam as coisas que nos causam



dano, estas nem apresentam grandes
perigos, já que a própria
interioridade sente repugnância por
elas: não apenas são detetadas como
más, mas como desagradáveis,
destoantes, fora de lugar...; claro que
podem atrair-nos de alguma forma,
mas é fácil rejeitar essa atração,
porque quebra a harmonia e a beleza
do clima interior. Por outro lado, se
não temos dentro um mundo interior,
evitar esse olhar vai supor um
esforço visível.

Realismo

O que estamos a dizer até agora
mostra como o crescimento nas
virtudes nos vaitornando mais
realistas. Algumas pessoas têm a
ideia – normalmente não formulada
– de que viver de acordo com as
virtudes pressupõe fechar os olhos à
realidade, por um motivo muito alto,
porque ao fechar-nos, em parte, para
este mundo, esperamos um prémio



no outro. Pelo contrário: viver como
Cristo, imitar as suas virtudes, abre-
nos à realidade e não permite que a
nossa afetividade nos engane à hora
de avaliar e decidir como responder-
lhe.

A pobreza, por exemplo, não supõe
renunciar a considerar o valor dos
bens materiais em vista da vida
eterna; pelo contrário, só a pessoa
que vive desprendida valoriza os
bens na sua justa medida: nem pensa
que são maus, nem lhes dá uma
importância que não têm. Quem, por
sua vez, não se esforça para viver
assim, acabará por dar-lhes um valor
mais alto do que o que realmente
têm, e isso incidirá nas suas decisões:
será pouco realista, mesmo que
pareça um autêntico homem do
mundo, que sabe mover-se em
qualquer ambiente. A pessoa sóbria
sabe desfrutar de uma boa comida;
não dá de facto uma grande
importância a esse prazer que ele



não tem. Poderíamos dizer algo
parecido de qualquer outra virtude.
Como Jesus disse a Nicodemos:
«quem pratica a verdade aproxima-
se da luz» (Jo 3, 21).

Um círculo virtuoso

Por fim, orientar a nossa afetividade
desenvolvendo as virtudes significa
clarificar o nosso olhar, é como
limpar os óculos das manchas que o
pecado original e os pecados pessoais
deixaram neles e que nos dificultam
ver o mundo como realmente é.
«Poderíamos mesmo dizer que a não
redenção do mundo consiste,
precisamente, na não decifração da
criação, no não reconhecimento da
verdade, uma situação que depois
conduz, inevitavelmente, ao domínio
do pragmatismo, e desse modo faz
com que o poder dos fortes se torne o
deus deste mundo»[18].

Uma afetividade ordenada ajuda a
razão a ler a criação, a reconhecer a



verdade, a identificar o que
verdadeiramente nos convém. Esse
correto juízo da razão facilita a
decisão voluntária. O ato bom que
vem depois dessa decisão contribui
para a nossa “conaturalização” com o
bem perseguido e, portanto, com a
ordenação da afetividade. É um
autêntico círculo virtuoso que nos
conduz a sentirmo-nos
progressivamente livres, senhores
dos nossos próprios atos e,
consequentemente, capacita-nos
para nos entregarmos realmente ao
Senhor, porque só quem se possui
pode entregar-se.

A formação só é integral quando
alcança todos esses níveis. Por outras
palavras, só existe verdadeira
formação quando as diversas
faculdades que intervêm no atuar
humano – razão, vontade e
afetividade – estão integradas: não
lutam entre si, colaboram umas com
as outras. Se não se conseguisse



moldar os afetos, ou seja, se as
virtudes fossem entendidas como
uma força adicional na vontade que
a faz capaz de ignorar o nível afetivo,
as normas morais e a luta por vivê-
las seriam repressivas e não se
conseguiria uma autêntica unidade
de vida, porque sempre sentiríamos
dentro de nós mesmos forças que
atraem poderosamente em sentidos
contrários e que geram instabilidade.
Uma instabilidade que conhecemos
bem, porque é o nosso ponto de
partida, mas que vamos superando
passo a passo, à medida que
conduzimos essas forças
progressivamente à harmonia, de
modo que chegue o momento em que
essa razão mais sobrenatural que é 
porque eu quero mesmo, signifique
porque eu gosto, porque me atrai,
porque se encaixa no meu modo de
ser, com o mundo interior que eu
formei; enfim, porque fui
aprendendo a tornar meus os
sentimentos de Jesus Cristo.



Caminhamos assim rumo à meta
altíssima e atrativa ao mesmo tempo,
que S. Paulo nos propõe: «Haja entre
vós o mesmo sentir e pensar que no
Cristo Jesus» (Fl 2, 5), e percebemos
que assim nos revestimos do Senhor
Jesus Cristo (cf. Rm 13, 14). «A vida
de Cristo é vida nossa (…). O cristão,
portanto, deve viver segundo a vida
de Cristo, tornando seus os
sentimentos de Cristo de tal modo
que possa exclamar com S. Paulo: 
Non vivo ego, vivit vero in me
Christus; não sou eu quem vive; é
Cristo que vive em mim»[19]. E uma
vez que a fidelidade consiste
precisamente nisto, em viver, em
querer, em sentir como Cristo, não
por nos disfarçarmos de Cristo, mas
porque é esse o nosso modo de ser,
então, ao fazer a vontade de Deus, ao
sermos fiéis, somos profundamente
livres, porque fazemos o que nos fica
bem, aquilo de que gostamos, o que 
nos dá na gana. Profundamente
livres e profundamente fiéis.



Profundamente fiéis e
profundamente felizes.

[1] Fernando Ocáriz, Carta Pastoral,
14/02/2017, n. 8.

[2] cf. Concílio Vaticano II,
Constituição pastoral Gaudium et
spes, n.22

[3] Fernando Ocáriz, Carta Pastoral,
14/02/2017, n. 8.

[4] S. Josemaria, Sulco, n. 84: «A tua
felicidade na terra identifica-se com
a tua fidelidade à fé, à pureza e ao
caminho que o Senhor te traçou»; cf.
também, por exemplo, S. Josemaria,
Instrução, maio-1935/14-IX-1950, n.
60; Instrução, 08/12/1941, 61; S.
Josemaria, Amigos de Deus, n. 189.

[5] S. Josemaria, Cristo que Passa, n.
96.



[6] Basta mencionar, como exemplo,
o título da homilia “Amar o mundo
apaixonadamente”, em Entrevistas
com o Fundador do Opus Dei, n.
113-123.

[7] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
183.

[8] S. Josemaria, Caminho, n. 206.

[9] Na realidade, do ponto de vista
moral, o que faço é precisamente o
que quero quando o faço. No
entanto, para o nosso objetivo, não é
necessário explicar porque isso é
assim.

[10] S. Josemaria, Cristo que Passa, n.
17.

[11] cf. Álvaro del Portillo, Carta
setembro de 1975, em Cartas de
família I, n. 8.

[12] No seguimento daquilo que se
disse até agora, isto não significa que



o bem não custe qualquer esforço ou,
o que é a mesma coisa, que o mal não
atraia de nenhuma forma.

[13] cf. Francisco, Evangelii Gaudium,
n. 222-225.

[14] Ibid, n. 223. O que está em itálico
é original.

[15] Ibid.

[16] S. João Paulo II, Veritatis
Splendor, n.64.

[17] S. Josemaria, Caminho, n. 184.

[18] Joseph Ratzinger – Bento XVI, 
Jesus de Nazaré, Parte II, cap. 7, n.3.

[19] S. Josemaria, Cristo que Passa, n.
103.

Julio Diéguez



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/chegar-pessoa-
integridade-papel-afetos-i/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/chegar-pessoa-integridade-papel-afetos-i/
https://opusdei.org/pt-pt/article/chegar-pessoa-integridade-papel-afetos-i/
https://opusdei.org/pt-pt/article/chegar-pessoa-integridade-papel-afetos-i/

	Para mim viver é Cristo (3): Formação integral e afetividade

