
opusdei.org

Chamei-vos amigos
(5): Olhem que bons
amigos

A amizade que um cristão
oferece aos que o cercam foi
sempre motivo de admiração.
Com o passar do tempo, surgem
novos cenários e novos
desafios.

01/09/2020

Descarregar o livro completo
«Chamei-vos amigos»

https://opusdei.org/pt-pt/article/chamei-vos-amigos-descobrir-o-tesouro-da-amizade/
https://opusdei.org/pt-pt/article/chamei-vos-amigos-descobrir-o-tesouro-da-amizade/
https://opusdei.org/pt-pt/article/chamei-vos-amigos-descobrir-o-tesouro-da-amizade/


Decorrem os últimos anos do século
II. Os cristãos que vivem no Império
Romano são perseguidos
violentamente. Um jurista chamado
Tertuliano, que havia abraçado o
Cristianismo há pouco tempo, sai em
defesa dos seus irmãos na fé, que
agora conhece mais de perto. E fá-lo
através de uma exposição em que
procura informar os governadores
das províncias romanas sobre a
verdadeira vida daqueles que eram
injustamente acusados. Ele próprio
já admirava os cristãos ainda sem o
ser, especialmente os mártires; mas
agora, recolhendo a opinião de
muitos, Tertuliano resume num
comentário o que se diz sobre essas
pequenas comunidades: «Vede como
se amam!»[1].

São muitos os testemunhos da
amizade que viveram os primeiros
cristãos. Pouco antes, no início do
mesmo século, o bispo Santo Inácio
de Antioquia, a caminho de Roma



para o martírio, escreveu uma carta
ao jovem bispo Policarpo. Nela, entre
vários conselhos, exorta-o a
aproximar-se «com mansidão» dos
que estão longe da Igreja, pois não
teria nenhum mérito amar apenas os
«bons discípulos»[2].

Com efeito, sabemos que Cristo se faz
presente na história através da sua
Igreja, dos seus sacramentos, da
Sagrada Escritura, mas também pela
caridade com que nós, cristãos,
tratamos os que nos rodeiam. A
amizade é um daqueles «caminhos
divinos na terra»[

3
] que Deus abriu ao

fazer-se homem, amigo dos seus
amigos. É um campo onde se palpa,
de maneira especial, essa cooperação
misteriosa entre a iniciativa de Deus
e a nossa correspondência.

Por isso, para que Cristo chegue aos
outros através das nossas relações, é
importante crescer na virtude e na
arte da amizade; desenvolver a



capacidade de amar os outros e amar
com os outros; deixar que a nossa
vida se molde por essa esperança de
partilhá-la com outros. Procuramos,
portanto, que nosso caráter se forme
– ou reforme – para nos tornarmos
amáveis e construirmos pontes.
Queremos que até os nossos gestos, a
nossa forma de falar, de trabalhar ou
de nos movermos, favoreçam o
encontro com os outros. Tudo isso,
contando sempre com a nossa
própria maneira de ser e com as
nossas limitações pessoais, pois
existem infinitas maneiras de ser um
bom amigo.

Ao lado uns dos outros

Dizia C.S. Lewis que imaginamos «os
apaixonados olhando-se de frente, e
por sua vez, os amigos, lado a lado,
olhando para a frente»[4], em direção
a algo para fazer, para alcançar
juntos. Um amigo não apenas ama o
amigo, mas quer com ele; apaixona-se



pelas atividades, projetos e ideais
valiosos do outro. Muitas vezes essa
amizade surge simplesmente pela
partilha de tarefas que são
verdadeiros bens comuns e, assim, os
amigos crescem juntos nas virtudes
necessárias para as cumprir.

Nesse sentido, quanto ajuda
entusiasmar-se por coisas boas, ter
ambições nobres. Pode tratar-se de
um empreendimento profissional ou
académico; de uma iniciativa
cultural, educativa ou artística, desde
a leitura ou audição de música em
grupo, até à promoção de atividades
para o público em geral; de formas
de serviço social ou cívico; também
pode ser uma iniciativa de formação,
como um clube de jovens ou familiar,
ou uma atividade destinada a
divulgar a mensagem cristã. A
amizade também se consolida
partilhando tarefas domésticas como
decoração, culinária, bricolage,
jardinagem e, claro, na prática de



desportos, passeios, jogos ou outros
interesses. Todas essas atividades são
uma oportunidade de desfrutar na
companhia do outro, assim crescem
pouco a pouco a confiança e a
abertura mútua para outras
dimensões da vida. No fim, é difícil –
e talvez até desnecessário – saber se
fazemos todas essas coisas para estar
com os nossos amigos ou se temos
amigos para fazer coisas boas com
eles.

Ao contrário, quem encara sua vida
de forma meramente funcional,
pensando tudo do ponto de vista
prático, verá a sua capacidade de
fazer amigos muito diminuída.
Poderá ter, quando muito,
colaboradores em certas tarefas úteis
ou cúmplices para passar o tempo. É
então que se instrumentaliza a
amizade, visto que só é colocada ao
serviço de um projeto centrado em si
mesmo.



“Assim deveria ser”

Mas a amizade não é apenas fazer
coisas juntos. Deve ser «amizade
“pessoal”, sacrificada, sincera: de tu a
tu, de coração a coração»[5]. Embora,
entre amigos, não sejam necessárias
muitas palavras, é próprio dos
amigos conversar. E é uma arte
aprender a suscitar boas conversas,
com uma ou mais pessoas. Por isso,
quem quer crescer em amizade, evita
o ativismo frenético e procura os
momentos propícios para estarem
juntos, sem olhar para o relógio ou
para o telemóvel. Se procuramos
facilitar esse intercâmbio pessoal,
não são indiferentes o lugar e o
ambiente. Por isso ajuda dispor de
espaços comuns, com recantos que
tornem confortáveis os encontros
entre as pessoas. São Josemaria dava
grande importância à instalação
material dos centros da Obra, porque
deviam facilitar o clima de amizade,
com o seu bom gosto e ar familiar.



Convidar alguém para se juntar a um
grupo de amigos, para que partilhe
uma experiência inspiradora ou as
suas reflexões sobre um assunto
interessante, geralmente ajuda a que
melhore com naturalidade o nível da
sua conversa. Também ajuda ler em
comum, pois implica participar nesse
grande debate com os autores do
presente e do passado, onde se
congregam tantos possíveis novos
companheiros de viagem. Não menos
importante – e reflete uma profunda
verdade sobre o homem – é o facto
de que a amizade nos reúne muitas
vezes à volta da mesa, para
desfrutarmos juntos uma boa
refeição e alguma bebida que alivie o
espírito. Muitas vezes, nessas longas
conversas, antecipamos o céu: «De
repente percebemos algo: sim, isto
seria precisamente a verdadeira
“vida”, assim deveria ser»[6].

Mas a verdadeira amizade não se
contenta apenas com a conversa



entre o grupo de amigos. Pede
também momentos a sós, de uma
certa intimidade, onde se possa falar
«de coração a coração». Bons amigos
e familiares entendem essa
necessidade e abrem esse espaço sem
inveja ou suspeita. Cria-se assim o
contexto propício para «discretas
indiscrições»[7], para aconselhamento
mútuo, para a confidência. Deus
também usa esses momentos para
acompanhar espiritualmente as
almas e até para abrir «horizontes
insuspeitados de zelo»[8] aos amigos
como, por exemplo, partilhar uma
missão divina no mundo.

A amizade num mundo agitado

Também é bom considerar, com
realismo, algumas características da
nossa cultura contemporânea que
desafiam a forma como vivemos a
amizade. Deve-se dizer, antes de
mais, que não são obstáculos
intransponíveis. Por um lado, porque



temos toda a graça de Deus. Mas
também porque é fácil perceber que
onde a amizade é menos frequente e
profunda, ela é mais necessária e
mais intensamente desejada no
coração dos homens. Parafraseando
São João da Cruz, poderíamos dizer:
“Onde não há amizade, põe amizade
e encontrarás amizade”.

Consideremos, por exemplo, o tom
excessivamente competitivo de
algumas profissões ou ambientes.
Isto, às vezes, traduz-se numa
mentalidade pragmática ou
desconfiada, ainda que esteja envolta
em boa educação meramente
externa. Parece que se trabalharmos
com outra atitude, o resultado será
que os outros vão aproveitar-se de
nós. Certamente, não podemos ser
ingénuos, mas esse ambiente precisa
de ser purificado por dentro, com
pessoas que mostrem uma forma
diferente de viver. Não é necessário
pressionar, gritar, enganar ou



aproveitar-se dos outros para atingir
os seus objetivos. Um cristão tem
sempre em mente que trabalho é
serviço. Por isso, aspira a ser um
patrão, colega, cliente ou professor
de quem se possa chegar a ser um
bom amigo, sem que se deixem de
respeitar as regras de cada profissão.

Também podemos conseguir
ambientes propícios à amizade,
evitando uma pressão excessiva,
ativismo ou dispersão. É verdade que
no nosso mundo agitado, às vezes é
difícil alcançar a serenidade
necessária para fazer novos amigos;
também porque, mesmo quando se
descansa, a agitação tende a andar a
par com modos de desconexão. Esta
é precisamente uma oportunidade
para – com humildade e conhecendo
a nossa fragilidade – oferecer aos
outros um exemplo atraente, típico
de quem «lê a vida de Jesus Cristo»[9]:
caminhar tranquilo, sorrir, desfrutar
o momento, contemplar, descansar



com coisas simples, ter criatividade
para fazer planos alternativos, etc.[10].

Esperar no que nos une

Manter uma «atitude positiva e
aberta ante a transformação atual
das estruturas sociais e dos modos de
vida»[11], como recomendava São
Josemaria, facilita a amizade com
muitas pessoas, também quando há
distâncias geracionais. Além disso, é
necessário um profundo amor pela
liberdade dos outros, sem cair na
rigidez quando algo pode ser visto de
várias maneiras. «Algumas formas
de se expressar – recorda o prelado
do Opus Dei – podem turvar ou
dificultar um clima de amizade. Por
exemplo, ser demasiado categórico
ao expressar a própria opinião, dar a
impressão de que pensamos que as
próprias abordagens são definitivas,
ou não estar ativamente interessado
no que os outros dizem, são formas



de atuar que fecham em si
próprio»[12].

É verdade que, em vários lugares, se
generalizou uma visão da vida na
qual é difícil aceitar alguns
princípios básicos da lei moral. Isso
significa que às vezes até mesmo se
negue a possibilidade do amor
benevolente: desejar o bem do outro
por si só. Talvez essa atitude se
encontre nas relações humanas
apenas por cálculo de utilidade ou
sentimentos de simpatia sem muito
fundamento. Isso, é claro, pode
tornar-se uma fonte de
incompreensão e até de conflitos.

Nesta situação, é importante não
confundir o diálogo da amizade com
a argumentação filosófica, jurídica
ou política; o diálogo amigável não
significa tentar convencer o outro de
nossas ideias, mesmo quando essas
ideias são formulações clássicas ou
magisteriais de algum tipo de



verdade. E isso não significa "não
chamar as coisas pelo nome" ou
perder a capacidade de discernir o
bem do mal. O que acontece é que o
nosso raciocínio tem valor dentro de
um diálogo apenas quando se parte
de algum princípio ou autoridade
comum[13]. Embora também haja
tempo para a conversão pessoal na
amizade, geralmente é melhor
encontrar os pontos de concordância
do que enfatizar o que nos separa; é
o lugar para oferecer a nossa própria
experiência, sem grandes
elaborações inteletuais, com toda a
força de quem partilha as suas
preocupações, tristezas e alegrias. E é
sempre importante ouvir, porque a
amizade – como dizia São Josemaria
– mais do que em dar está em
compreender[14].

Pode ajudar-nos compreender que a
maioria das pessoas, a maior parte
do tempo, vivem movidas pelo desejo
profundo de cada coração humano:



amar e ser amado. Esse desejo
insaciável de sentido, de unidade, de
plenitude, embora possa ser
anestesiado por muito tempo por
múltiplas razões, sempre volta a
manifestar-se. O bom amigo –
embora nem sempre seja
plenamente correspondido – sabe
esperar; sabe estar presente quando
os próprios esquemas entram em
crise e o coração se abre para a luz
que intuiu precisamente no carinho
do outro.

Uma imagem da paciência de Deus

São Paulo, no célebre hino da
caridade que escreve na Epístola aos
Coríntios, sublinha que «a caridade é
paciente» (1Cor 12, 4). Por isso, o
prelado do Opus Dei nos lembra que
«a amizade tem muito de dom
inesperado, por isso também exige
paciência. Às vezes, certas más
experiências ou preconceitos podem
fazer com que o relacionamento



pessoal com alguém próximo demore
a tornar-se uma amizade. Do mesmo
modo, o medo, os respeitos humanos
ou uma atitude de prevenção podem
tornar isso difícil. É bom tentar
colocar-se no lugar dos outros e ser
paciente»[15].

São Josemaria sempre animava a ir
"ao passo de Deus". Na sua vida, é
inegável a audácia apostólica com
que vivia, o arrojo – também
humano – com que ia ao encontro
das pessoas, mesmo que estivessem
muito longe, mesmo colocando em
perigo a própria vida. Basta pensar
naquela conversa com Pascual Galbe,
um amigo juiz que ele conhecera
durante os tempos da universidade;
Eram tempos de perseguição
religiosa e o sacerdote arriscou
vários perigos quando foi a sua casa
em Barcelona com a única intenção
de reencontrar o seu amigo. Numa
conversa prévia, pelas ruas de
Madrid, Galbe tinha-lhe perguntado:



“Que queres de mim, Josemaria?”. Ao
que o fundador do Opus Dei
respondeu: «Quero-te a ti. Não
preciso de nada. Só quero que sejas
um homem bom e justo. E o mesmo
voltou a demonstrar-lhe numa vez
seguinte quando veio para escutar as
suas confidências naqueles
momentos difíceis, sem deixar de o
ajudar a encontrar a verdade»[16].

O fundador do Opus Dei não deixava
de recomendar aquela paciência
«que nos leva a ser compreensivos
com os outros, convencidos de que as
almas, como o bom vinho, melhoram
com o tempo»[17]; Devemos tentar ter
com os outros a mesma paciência
que Deus tem connosco. E é que,
como recordou Bento XVI, «o mundo
é redimido pela paciência de Deus e
destruído pela impaciência dos
homens»[18]. Ser paciente não
significa que não soframos, às vezes,
pela falta de correspondência das
outras pessoas ao nosso afeto, ou



porque vemos um amigo trilhar
caminhos que provavelmente não
irão satisfazer os seus desejos de
felicidade. Trata-se, na realidade, de
sofrer com o coração de Jesus,
identificando-nos cada vez mais com
os seus sentimentos, sem nos
deixarmos levar pela tristeza ou
desespero.

A experiência do perdão dos amigos
é motivo de esperança nos momentos
mais sombrios da vida. A certeza de
que um amigo nos espera, apesar da
nossa grosseria, é para nós a imagem
viva de Deus: esse primeiro amigo
que aguarda que voltemos para os
braços do Pai e que sempre nos
perdoa.

[1] Tertuliano, Apologeticum, XXXIX.

[2] cf. Santo Inácio de Antioquia, 
Carta a Policarpo, II.



[3] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
314.

[4] C. S. Lewis, Los cuatro amores,
Rialp, Madrid, 2017, p. 78.

[5] São Josemaria, Sulco, n. 191.

[6] Bento XVI, Carta Encíclica Spe
Salvi, n. 11.

[7] cf. São Josemaria, Caminho, n.
973.

[8] Ibid.

[9] São Josemaria, Caminho, n. 2.

[10] cf. Francisco, Laudato si, n.
222-223.

[11] São Josemaria, Sulco, n. 428.

[12] Fernando Ocáriz, Carta 1-
XI-2019, n. 9.

[13] São Tomás de Aquino, Quodlibet
IV, q. 9, a. 3.



[14] cf. São Josemaria, Sulco, n. 463.

[15] Fernando Ocáriz, Carta 1-
XI-2019, n. 20.

[16] cf. Jordi Miralbell, Días de espera
en la guerra, Palabra, Madrid, 2017,
pp. 75; 97 e segs.

[17] São Josemaria, Amigos de Deus,
n. 78

[18] Bento XVI, Homilia 24 de abril de
2005, Missa de início do pontificado.

Ricardo Calleja

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/chamei-vos-

amigos-v-olhem-que-bons-amigos/
(12/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/chamei-vos-amigos-v-olhem-que-bons-amigos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/chamei-vos-amigos-v-olhem-que-bons-amigos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/chamei-vos-amigos-v-olhem-que-bons-amigos/

	Chamei-vos amigos (5): Olhem que bons amigos

