
opusdei.org

O tempo de uma
presença (9):
«Chamar-me-ão
bem-aventurada»,
Santa Maria, no ano
litúrgico

Santa Maria, Mãe de Deus: o
ano começa com a festa que
indica o lugar especial de Nossa
Senhora no mistério cristão. Ao
longo do ano, a Igreja recorda
aos seus filhos a presença
maternal e discreta de Maria.
Junto a S. José, Ela peregrina
connosco através da história.



30/12/2016

Descarregar livro completo O tempo
de uma presença

Na celebração anual dos mistérios de
Cristo, «a Santa Igreja venera com
especial amor a Santíssima Mãe de
Deus, a Virgem Maria, unida por laço
indissolúvel à obra salvífica de seu
Filho; n’Ela, a Igreja admira e exalta
o fruto mais excelente da Redenção e
contempla-a gozosamente, como
uma imagem puríssima do que ela
mesma, totalmente, anseia e espera
ser»[1].

Em breves traços, mas incisivos, o
Concílio Vaticano II apresenta o
significado do culto litúrgico a Santa
Maria. Pode ajudar-nos a

https://opusdei.org/pt-pt/article/livro-eletronico-tempo-de-uma-presenca/
https://opusdei.org/pt-pt/article/livro-eletronico-tempo-de-uma-presenca/
https://opusdei.org/pt-pt/article/livro-eletronico-tempo-de-uma-presenca/
https://opusdei.org/pt-pt/article/livro-eletronico-tempo-de-uma-presenca/


compreendê-lo uma via simples e
profunda: a melhor arte cristã que
surge da oração da Igreja. Se
olharmos, por exemplo, um templo
de tradição bizantina, reparamos,
logo que entramos na nave, para os
olhos de Cristo Pantocrator que
normalmente domina a abóbada da
ábside. O seu rosto amável lembra-
nos como o Deus infinito assumiu os
traços finitos dos filhos dos homens.
Debaixo d´Ele, adornada com as
cores imperiais, encontra-se Maria, a
Toda Santa, ladeada por arcanjos
com ricas vestes litúrgicas. Num
terceiro nível, por fim, estão os
apóstolos e os santos que connosco – 
communicantes –, oferecem o 
sacrificium laudis, o sacrifício de
louvor agradável a Deus Pai[2].

A primeira devoção mariana

Esta imagem ajuda a compreender a
posição singular de Maria na vida e
na liturgia da Igreja. Como S.



Josemaria gostava de considerar, Ela
é, acima de tudo, a Mãe de Deus, a 
Theotokos: aqui se encontra «a raíz
de todas as perfeições e privilégios
que a adornam»[3]. Por isso, uma das
orações marianas mais antigas a
chama audazmente Dei Genetrix,
aquela que gerou Deus[4]; e também
por isso o culto litúrgico a Maria se
desenvolverá sobretudo a partir do
Concílio de Éfeso (século V), quando
a Igreja define o dogma da
Maternidade divina.

Noutras representações, Santa Maria
aparece segurando o véu do cálice
eucarístico, ou numa posição
corporal de “Virgem orante e
oferente”. Assim se expressa que a
participação no mistério Pascal do
Senhor é o centro e a raíz da sua
vida. Esse modo único, em que Maria
se une como Mãe à ação redentora
de Jesus é o fundamento do culto
mariano: a Igreja venera a Virgem
reconhecendo o lugar que só a Ela



corresponde. Por isso, já nas mais
antigas profissões de fé batismais e
nas primeiras orações eucarísticas se
encontram alusões à Mãe de Deus.
Esta presença especial de Maria
explica, também, que o modo mais
natural de honrá-la seja celebrar o
mistério do seu Filho, especialmente
na Eucaristia.

«Para mim, a primeira devoção
mariana – agrada-me ver assim - é a
Santa Missa (...). No Sacrifício do
Altar, a participação da Nossa
Senhora evoca o silencioso recato
com que acompanhou a vida de seu
Filho, quando andava pelas terras da
Palestina. A Santa Missa é uma ação
da Trindade: por vontade do Pai,
cooperando o Espírito Santo, o Filho
oferece-Se em oblação redentora.
Nesse mistério insondável, adverte-
se, como que entre véus, o rosto
puríssimo de Maria»[5]. Celebrando o
mistério de Cristo, a Igreja encontra
Maria e, contemplando-a, descobre o



modo de viver os divinos mistérios.
Com Ela escutamos e meditamos a
Palavra de Deus, e nos associamos à
sua voz que abençoa, dá graças e
louva o Senhor; com Ela nos
sentimos associados à Paixão do seu
Filho, e à alegria da sua Ressurreição;
com Ela imploramos
incessantemente o dom do Espírito
Santo[6].

As origens do culto a Santa Maria

A última reforma da liturgia romana
quis ressaltar a centralidade do
mistério de Cristo, e por isso integrou
a memória da Mãe de Deus no ciclo
anual dos mistérios do seu Filho.
Além de duas celebrações em que
Maria está inseparavelmente unida a
Cristo – a Anunciação (25 de Março) e
a Apresentação do Senhor (2 de
fevereiro) – as festas marianas do
atual Calendário romano geral
incluem três solenidades[7], duas
festas[8], cinco memórias



obrigatórias[9] e seis memórias
livres[10]. Por outro lado, alguns
tempos litúrgicos como o Advento e o
Natal incorporaram mais referências
marianas. Por último, a possibilidade
de celebrar a memória livre de Santa
Maria aos sábados, juntamente com
alguns elementos da Liturgia das
Horas, constituem a base semanal e
diária do culto litúrgico mariano.
Conhecer alguns pormenores sobre a
origem e o desenvolvimento deste
culto pode ajudar-nos a ser melhores
filhos da nossa Mãe do Céu.

O rito romano celebra na oitava de
Natal, no primeiro dia do ano, a
solenidade da Maternidade divina de
Maria. Esta foi a grande
comemoração Mariana antes da
chegada, nos finais do século VII, de
quatro festas de origem oriental: a
Apresentação do Senhor, a
Anunciação, a Dormição (que agora
se celebra como a Assunção) e o
Nascimento de Maria.



O acolhimento dos cristãos
provenientes da Palestina, Síria e a
Ásia Menor, em consequência das
invasões árabes do século VII
enriqueceu a liturgia romana com a
assimilação de várias tradições
litúrgicas. Entre elas estão quatro
festas, ligadas à memória de alguns
eventos da vida de Nossa Senhora,
nos lugares onde, segundo a tradição,
se sucederam. A construção de
templos naqueles lugares levou, ao
longo dos séculos IV-VI, a um
primeiro desenvolvimento do culto
litúrgico mariano. Alguns exemplos
são a basílica no Vale do Cédron,
ligada ao dies natalis de Maria, que
no século VI passará a chamar-se
Festa da Dormição; a basílica de
Nazaré, mandada construir pela
imperatriz Helena em memória da
Anunciação; a basílica construída
sobre a piscina Bezatha, que ficará
ligada à memória da conceção e do
nascimento de Nossa Senhora; ou a
basílica de Santa Maria a Nova,



construída no início do século VI,
perto do antigo Templo de Jerusalém,
para recordar a apresentação de
Maria.

Todas estas festas nos introduzem na
memória histórica da grande família
do Povo de Deus, que sabe que «a
história não está sujeita a forças
cegas nem é o resultado do acaso,
mas é a manifestação da
misericórdia de Deus Pai»[11]. A
Igreja, como Maria, não tem um
coração desenraizado, mas faz
memória da sua própria origem,
recordando paisagens e rostos
concretos. A progressiva receção
destas comemorações da Virgem
noutras regiões do mundo, é um
reconhecimento desta lógica de Deus.

Da periferia para Roma e de Roma
para a periferia

Simultaneamente, uma vez que a
Igreja é uma Mãe que acolhe no seu
seio todas as culturas, a veneração de



Maria será desenvolvida de acordo
com a particular sensibilidade
teológica e espiritual de cada povo.
Assim, por exemplo, a tradição
bizantino-constantinopolitana
conheceu uma primeira fase
bastante sóbria do culto mariano,
mas com o tempo produziu ricas
composições poéticas em honra da 
Theotokos. O hino Akathistos é uma
das mais amadas e difundidas:
«Salvé, por Ti resplandece o júbilo;
Salvé, por Ti se eclipsa a pena. Salvé,
que levantas Adão, o caído; Salvé,
que resgatas o pranto de Eva».
Também, a tradição etíope
manifestará a sua profunda piedade
mariana nas orações eucarísticas e
na instituição do maior número de
festas marianas incluídas numa
tradição litúrgica, mais de trinta ao
longo do ano.

O rito romano tem também a sua
própria história. No final do século
VII, o Papa Sérgio I enriquece



aquelas quatro festas recém-
chegadas do Oriente com um
elemento que distinguirá a devoção
popular romana: as procissões das
ladainhas pela cidade. Mais tarde,
compor-se-ão os textos da Missa e do
Ofício de Sancta Maria in Sabbato;
espalhar-se-á pela Europa o costume
de dedicar o sábado a Nossa Senhora,
e aparecerão novas antífonas para a
Liturgia das Horas. Algumas delas
são hoje a última oração que, antes
de dormir, sai confiante dos lábios da
igreja: Alma Redemptoris Mater, 
Salve Regina, Ave Regina Coelorum, 
Regina Coeli Laetare, compostas nos
séculos XI-XIII. Mais tarde, também
se instituirão festas marianas como a
Visitação, promovidas inicialmente
pelos franciscanos e estendida depois
a toda a igreja latina no século XIV.

Depois do Concílio de Trento
estendem-se a todo o rito romano
outras festas celebradas até então
somente em algumas regiões. Por



exemplo, S. Pio V estendeu a toda a
igreja latina a festa romana da
Dedicação de Nossa Senhora das
Neves (5 de agosto). Nos séculos XVII
e XVIII, várias comemorações ligadas
à piedade mariana de algumas
ordens religiosas passarão, de várias
maneiras, ao calendário geral: Nossa
Senhora do Carmo (carmelitas),
Nossa Senhora do Rosário
(dominicanos), Nossa Senhora das
Dores (servos de Maria), Nossa
Senhora das Mercês (mercedários),
etc.

Estes movimentos que vão da
periferia a Roma, e de Roma à
periferia[12] refletem a sabedoria
maternal da Igreja, que promove
tudo o que gera unidade, e ao mesmo
tempo se adapta para tratar os seus
filhos de «modo diferente - com uma
justiça desigual - visto que cada um é
diferente dos outros»[13]. Este respeito
pelas tradições locais permanece no
calendário atual, que reconhece a



existência de festas marianas
particulares, ligadas à história e
devoção dos diversos membros do
Povo de Deus. Isso explica a presença
no calendário da Prelatura do Opus
Dei, da festa de Nossa Senhora do
Amor Formoso, que se celebra a 14
de fevereiro.

Um momento particularmente
grandioso do culto litúrgico mariano
foi o passado século XX, que
conheceu quatro novas festas
marianas: Nossa Senhora de Lurdes
(Pio X, em 1907), a Maternidade de
Nossa Senhora (Pio XI, em 1931), o
Imaculado Coração de Maria (Pio XII,
em 1944), e Santa Maria Rainha (Pio
XII, em 1954). Além da memória do
Santíssimo Nome de Maria (12 de
setembro), a última edição do Missal
Romano incorporou as memórias
livres de Nossa Senhora de Fátima
(13 de maio) e Nossa Senhora de
Guadalupe (12 de dezembro). A
extensão a todo o rito latino das



celebrações ligadas a intervenções
particulares da Virgem expressa a
vigilância amorosa da Igreja, que
recorda aos seus filhos a presença
discreta mas firme de Maria. Junto
com São José, Ela peregrina connosco
através da história.

Com a bênção da Mãe

Muitos pórticos de igrejas medievais
têm uma imagem característica do
Ocidente: a Mãe de Deus tem nos
seus braços o Menino, e com o seu
olhar e o seu sorriso acolhe e
despede os peregrinos. Esta imagem,
situada no espaço público que se
abre para a cidade, fala-nos do estilo
acolhedor e missionário de Maria
que dá forma à vida da Igreja através
da liturgia.

A sua presença recorda-nos que Ela
nos espera quando vamos a uma
igreja ou oratório, para nos ajudar a
falar com o seu Filho. Saber dessa
espera de Maria leva-nos a recolher-



nos, a preparar-nos bem para as
diferentes ações litúrgicas: uma
delicadeza de filhos que se concretiza
em pormenores, como chegar com
antecedência, sem pressa, e dispor o
que for necessário (adorno do altar,
velas, livros) com a atenção e carinho
da nossa Mãe, «mulher
eucarística»[14], ao preparar-se para a
«fração do pão» da primitiva
Igreja[15].

A alegria da toda Formosa está em
«reproduzir nos filhos as
características espirituais do Filho
primogénito»[16]. Na escola de Santa
Maria «a Igreja aprende a tornar-se
cada dia “serva do Senhor”, a estar
pronta para partir ao encontro das
situações de maior necessidade, a
prestar atenção aos mais
pequeninos, aos excluídos»[17]. Por
isso, depois de nos convidar a entrar
para sermos transformados por Ele, a
nossa Mãe volta a saudar-nos e,
desde o pórtico, envia-nos para a



«formosíssima guerra de paz»[18],
lado a lado com os nossos irmãos, os
homens.

[1] Concílio Vaticano II, 
Sacrosanctum Concilium, n. 103.

[2] cf. Missal Romano, Cânone
Romano.

[3] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
275.

[4] cf. Liturgia das horas, Ad
completorium, Antífona Sub tuum
praesidium.

[5] São Josemaria, “La Virgen María”,
em Por las sendas de la fe, Madrid,
Cristiandad 2013, 170-171.

[6] cf. Collectio Missarum de Beata
Vergine Maria, n. 13.17.



[7] São as seguintes: 1 de janeiro: 
Mãe de Deus; 15 de agosto: Assunção;
8 de dezembro: Imaculada Conceição.

[8] 31 de maio: Visitação; 8 de
setembro: Natividade.

[9] Sábado, após a solenidade do
Sagrado Coração de Jesus, Imaculado
Coração de Maria; 22 de agosto: 
Santa Maria Rainha; 15 de setembro: 
Nossa Senhora das Dores; 7 de
Outubro: Nossa Senhora do Rosário;
21 de Novembro: Apresentação de
Maria no Templo.

[10] 11 de fevereiro: Nossa Senhora
de Lurdes; 13 de maio: Nossa Senhora
de Fátima; 16 de julho: Nossa Senhora
do Monte Carmelo; 5 de agosto: 
Dedicação da Basílica de Santa Maria
Maior; 12 de setembro: Santo Nome
de Maria; 12 de dezembro: Nossa
Senhora de Guadalupe.



[11] São Josemaria, “As riquezas da
fé” em Por las sendas de la fe, Madrid,
31.

[12] cf. São Josemaria, Forja, n. 638.

[13] São Josemaria, Amigos de Deus,
n. 173.

[14] São João Paulo II, Ecclesia de
Eucharistia, n. 53-58.

[15] cf. At 2, 42.

[16] São Paulo VI, Marialis cultus, n.
57.

[17] Francisco, Homilia, 05/07/2014.

[18] São Josemaria, Cristo que passa,
n. 76.

Juan Rego



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/chamar-me-ao-
bem-aventurada/ (27/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/chamar-me-ao-bem-aventurada/
https://opusdei.org/pt-pt/article/chamar-me-ao-bem-aventurada/
https://opusdei.org/pt-pt/article/chamar-me-ao-bem-aventurada/

	O tempo de uma presença (9): «Chamar-me-ão bem-aventurada», Santa Maria, no ano litúrgico

