
opusdei.org

As cartas de S.
Josemaria.
Entrevista ao
historiador Luis
Cano

Luis Cano trabalha no Istituto
Storico San Josemaria Escrivá,
em Roma. Nos finais de 2020,
publicou um estudo crítico de
quatro cartas inéditas que o
Fundador escreveu aos
membros do Opus Dei de todos
os tempos.

21/08/2021



 Link para os restantes artigos da
série: “Fragmentos de história, um 
podcast sobre o Opus Dei e a vida de
S. Josemaria”

O fundador do Opus Dei, S.
Josemaria, escreveu muito ao longo
da sua vida: livros, cartas, instruções,
apontamentos pessoais… Publicou
em vida algumas das suas obras,
como Caminho, Via Sacra ou Santo
Rosário, mas a maior parte continua
inédita e encontra-se no Arquivo
Geral da Prelatura.

Em 2001, Javier Echevarría, então
Prelado do Opus Dei, fundou o 
Instituto Histórico S. Josemaria
Escrivá, com sede em Roma e em
Pamplona, e encarregou uma equipa
de historiadores de assumir o
encargo de ir estudando e
publicando essa documentação.

https://opusdei.org/pt-pt/article/fragmentos-de-historia-um-podcast-sobre-o-opus-dei-e-a-vida-de-s-josemaria/
https://opusdei.org/pt-pt/article/fragmentos-de-historia-um-podcast-sobre-o-opus-dei-e-a-vida-de-s-josemaria/
https://opusdei.org/pt-pt/article/fragmentos-de-historia-um-podcast-sobre-o-opus-dei-e-a-vida-de-s-josemaria/
https://opusdei.org/pt-pt/article/fragmentos-de-historia-um-podcast-sobre-o-opus-dei-e-a-vida-de-s-josemaria/
https://opusdei.org/pt-pt/article/instituto-historico-s-josemaria-escriva-de-balaguer/
https://opusdei.org/pt-pt/article/instituto-historico-s-josemaria-escriva-de-balaguer/


Parte importante deste arquivo são
as cartas que o fundador escreveu
aos membros do Opus Dei, mas que
podem interessar a muitas outras
pessoas.

As quatro primeiras cartas foram
publicadas pela primeira vez
recentemente, numa edição de Luis
Cano.

Qual é a estrutura deste livro?

Este livro contém quatro longas
cartas dirigidas aos membros do
Opus Dei de todos os tempos. Na sua
maioria ,são textos que têm vindo a
ser bastante usados dentro do Opus
Dei. Geralmente de modo parcial. E,
até agora, não se tinha feito
nenhuma edição completa para o
público em geral e de modo crítico.
Fazem parte de um conjunto de
quarenta e três cartas que ainda
permanecem inéditas e que S.
Josemaria ordenou, datando-as. E

https://opusdei.org/es-es/article/cartas-obras-ineditas-san-josemaria-opus-dei/
https://opusdei.org/es-es/article/cartas-obras-ineditas-san-josemaria-opus-dei/


começámos por editar as quatro
primeiras.

Porque ainda não se tinham
publicado até agora?

Por um lado, S. Josemaria queria
publicar estas cartas de modo
definitivo. No fim da vida, esteve a
revê-las, até pouco tempo antes de
morrer, porque queria corrigir
alguns erros tipográficos, que tinham
sido publicados. Não conseguiu fazê-
lo, não teve tempo e faleceu antes de
terminar essa edição. Depois,
entendeu-se que era melhor esperar
até ter um instrumento, um instituto,
que pudesse realizar estas edições de
forma crítica. Uma edição crítica
implica comparar bem os
manuscritos existentes, ver se há
alguma pequena diferença, etc. Tal
levou à criação deste instituto, que
começou por fazer este tipo de
edição crítica para os livros que já
tinham sido publicados e depois,



pouco a pouco, fomos tratando dos
inéditos. A primeira coisa a definir
era que pessoas podiam ocupar-se
deste trabalho, que metodologia
seguir. Alguns insistiam em que era
melhor começar por publicar
meditações inéditas. Na realidade,
Francesc Castells e eu, publicámos
um livro há alguns anos sobre 
meditações inéditas de S. Josemaria.
Outros entendiam que as cartas eram
o melhor e, por fim, ocupámo-nos
efetivamente das cartas. Estudámo-
las exaustivamente. Foi um trabalho
um pouco lento, mas penso que
agora estamos a trabalhar a bom
ritmo e com as que se seguem ainda
será mais rápido.

Outra das causas do atraso da
publicação foi que, durante bastante
tempo, se pensou que todo este
material só interessava às pessoas do
Opus Dei. Em parte, é assim, mas,
vimos que, além de interessarem
sobretudo às pessoas do Opus Dei,

https://opusdei.org/pt-pt/article/livro-s-josemaria-em-dialogo-com-senhor/


são textos inspiradores para muita
gente, cristãos evidentemente, e até
em algumas coisas para não cristãos.

O próprio Paulo VI, quando S.
Josemaria faleceu, disse ao seu
sucessor que todos esses textos que
se guardavam inéditos eram “um
tesouro para a Igreja”. Isto animou-
nos a apresentá-los e a vencer algum
pudor que pode representar a
publicação deste conteúdo.

Em que consistiu o seu trabalho
como editor deste livro?

Antes de mais, consistiu em rever os
manuscritos originais e algumas
versões impressas que havia de cada
carta, para termos a certeza de
apresentar os textos exatamente
como S. Josemaria queria.
Percebemos então que muitas vezes
os tinha corrigido, normalmente
eram correções muito pequenas, mas
não as tinha unificado num só
documento, mas que havia vários.



Estudámo-los para saber bem qual
era a última versão e até recuperar
algumas coisas que tinham estado
numa versão anterior, mas que no
fim se tinha esquecido de
acrescentar. É um pouco confuso,
mas a primeira tarefa foi comparar
tudo bem para ter a certeza de que
apresentamos exatamente o texto
como S. Josemaria queria, que era
um pouco a causa pela qual tinha
estado a trabalhar em vários
momentos da sua vida em tudo isto.

Depois, acrescentámos a cada carta
uma breve introdução, notas breves,
onde me parecia que os leitores
gostariam. Sobretudo para aqueles
leitores que não conhecem ou não
estão tão familiarizados com S.
Josemaria. Procurámos também a
origem de algumas citações que
menciona de cor, de alguns ditos,
assim como as citações bíblicas que
revemos com muito cuidado, de
Padres da Igreja, etc. Depois, Mons.



José Luis Llanes fez uma introdução
geral sobre todo o conjunto destas
cartas e fiz outra introdução em que
se explica toda esta história dos
manuscritos e um pouco da história
do próprio documento.

Algumas pessoas podem
perguntar-se por que razão o
fundador do Opus Dei escrevia
tanto e não só isso, mas também se
tudo o que escreveu tem a mesma
importância.

Ele diz precisamente que estas cartas
“não vos fazem falta”, não são
necessárias. “Tudo o que é do Opus
Dei, já o sabeis já o fazeis bem”. Isto
é, digamos, um resumo, para que
possa servir dentro de um século, se
alguém não o conheceu ou não o
ouviu e quer saber o que dizia. São
textos muito familiares, não é nada
que se pareça com um tratado. É
mais uma conversa:vai passando de



um tema para outro, conta uma
piada...

Quando as lemos, é bastante fácil
imaginar que temos o fundador
diante de nós. Essa é a função que
têm, não é dizer “é preciso fazer
exatamente o que digo aqui”, antes
ele próprio diz textualmente “isto é
uma conversa de família”.

Começamos já a falar dessas
quatro cartas que acabam de
publicar. Por exemplo, a primeira,
em que consiste?

A primeira é relativamente breve, na
edição crítica tem dezanove páginas,
em que explica os traços essenciais
para a vida cristã hoje em dia. Por
exemplo, começa a carta, dizendo “o
Senhor tem os olhos e o coração
postos na multidão, em todas as
gentes. Também nós, como Jesus,
temos de estar sempre voltados para
a multidão. Porque não há criatura
humana que não amemos, que não



tratemos de ajudar e de
compreender. Interessam-nos todos”.
Quer dizer, diz que Deus chama os
cristãos hoje, especialmente os
membros do Opus Dei, os seus
cooperadores e amigos e
simpatizantes, a ocupar-se de todos,
a não ter uma mentalidade de se
refugiar num gueto, de se proteger,
de ir para uma espécie de hotel 
chique ou um clube exclusivo, onde
se dedicassem a ser bonzinhos e
viver seguros. Diz-nos antes que
temos de sair ao encontro da
multidão que, hoje em dia, sobretudo
no Ocidente e especialmente a gente
jovem, se está a afastar de Deus.

De facto, insiste bastante nesta
mensagem: “Nisto consiste o grande
apostolado da Obra: mostrar a essa
multidão que nos espera qual é o
caminho que leva direito até Deus”.
Mostrar o caminho que leva a Deus
não significa doutrinar as pessoas,
nem fazer-lhes uma lavagem ao



cérebro. Fala muito de que é um
serviço, o melhor que podemos
prestar a uma pessoa que está ao
nosso lado e a quem queremos bem.

Diz uma frase que me parece muito
significativa: “Compreender todos
para servir a todos”. Para poder
servir há que compreender e para
compreender, há que escutar. Na
quarta carta vai falar muito sobre
isto. Como digo, esta primeira carta
resume um pouco todo o seu
pensamento, todo o seu espírito,
embora seja tão breve. Depois,
desenvolve mais estas coisas.

Por exemplo, no número 22 diz esta
frase: “Temos de encher o mundo de
luz”. Que deve fazer um cristão?
Deve encher o mundo de luz.
Logicamente explicará depois que
não se trata de converter o mundo
em sacristia, mas de o encher de luz.
Não da nossa luz, que é bastante
fraca, mas da que Cristo nos dá, que



permite abarcar a realidade das
coisas e a sua beleza, a sua verdade.
Isto significa iluminar todas as
profissões: a arte, o desporto, a
música, as redes sociais, a internet…
É iluminar. Levamos uma luz que de
algum modo transforma, faz tudo
mais bonito, esta é um pouco a sua
ideia.

E, claro, para ter essa luz é preciso
carregar a bateria, senão falha! Fala
muito de como nos “carregamos”,
falando assim metaforicamente, da
intimidade pessoal com Jesus Cristo.
Não com uma ideia ou uma
ideologia, mas com uma Pessoa. Diz
concretamente: “o Senhor fala-nos
constantemente em mil detalhes de
cada dia”.

Pelo contrário, o tema da segunda
carta é muito mais concreto, não é
tão geral, porque fala de uma
virtude que é a humildade. A que
acha que se deve?



Na verdade, nenhuma das cartas tem
só um tema, porque não se trata de
um autor sistemático. Ele próprio
assim o diz na carta número 15: “as
minhas cartas não são um tratado”.
Não trata só da humildade. Nesta
carta mistura várias coisas, liga com
outras virtudes, como a fidelidade, a
capacidade de se levantar depois das
quedas, a simplicidade para pedir
conselho e ajuda a uma pessoa que
nos estima, quando há algo dentro de
nós que nos deprime ou nos oprime.

É uma carta que fala muito, por
exemplo, dos fracassos, das quedas,
dos pecados que experimentamos
todos os dias. Diz, por exemplo, que
“na nossa luta espiritual não faltarão
fracassos. Mas, diz logo: perante isso,
perante os nossos enganos, perante o
erro, devemos reagir imediatamente,
fazendo um ato de contrição”. Quer
dizer, quando constatamos a nossa
miséria, o nosso pecado ou seja o que
for, não serve de nada enterrar a



cabeça no chão como a avestruz ou,
pelo contrário, torturar-se com
sentimentos de culpa. Diz: “pede-se
perdão a Deus e recomeça-se”. Esta é
no fundo grande parte do conteúdo
desta carta.

Por isso, também diz, por exemplo,
que “é preciso ver o aspeto positivo
das coisas. Na vida aquilo que parece
mais terrível, não é tão negro, não é
tão escuro. Se pensarmos bem, não
chegaremos a conclusões
pessimistas”. É, logicamente, uma
visão que nasce da confiança em
Deus, e não do pensamento positivo.
Quer dizer, somos como um frasco de
perfume de luxo, que se vende nas
perfumarias, que custa um
dinheirão; levamos algo que não é
nosso, que é precioso, mas não é
nosso. Quando nos sentimos vazios, o
que temos a fazer é pedir a Deus que
nos “encha”, dito assim de modo
simples, para poder dá-lo aos outros.



Assim, explica que a humildade se
converte na “condição necessária
para ser útil e ter uma vida fecunda”.
Porque nunca te sentirás vazio,
fracassado. Na verdade, parece-me
que esta carta gira à volta de um
comentário a essa frase de S. Paulo:
“Quando sou fraco, é então que sou
forte”.

Depois também fala de como esta
virtude serve para estar unido a
Jesus, para não perder essa conexão
de que falava antes. Por isso diz:
“estamos enamorados e vivemos de
amor. Trazemos continuamente o
nosso coração em Jesus Cristo, nosso
Senhor.” Este é, como disse no
princípio, um dos leitmotive que
Escrivá repete. É a sua maneira de
entender a vida cristã, muito unida a
Jesus, de profunda amizade, de
simplicidade com Cristo. E também
esse saber- se constantemente, como
dizia, perdoados e compreendidos
por Deus, amados por Deus, apesar



dos nossos fracassos e de como por
vezes nos portamos mal. Fala
continuamente disto, de que terás
caído mil vezes, mas pensa que Deus
não te ama por te portares bem.
Ama-te porque és seu filho ou sua
filha e porque te quer bem. Não
porque sejas um génio ou um 
santinho, mas só por seres quem és. E
isso enche-te desse amor que ele diz
que é o motor de tudo, o que te faz
ser fiel a Deus e viver a vida cristã.

Numa entrevista, disse que a
terceira carta lhe parece
tremendamente moderna. É
assim? E, se é assim, quer-nos
explicar por quê?

Bem, talvez fosse moderna também
para mim, porque a conhecia pouco.
A terceira carta é longa, muito rica
de conteúdo e surpreendeu-me
gratamente, quando a li em 2020 ou
2019, quando comecei a fazer este
trabalho. Esta carta trata do que um



cristão deve fazer no mundo, qual é a
sua missão. Que devo fazer eu? Devo
impor a minha verdade aos outros
porque é uma verdade que salva?
Devo tomar uma opção política
concreta para apoiar esse programa
que tenho? Esses valores cristãos têm
que iluminar a vida pública ou são
coisa privada?

O primeiro que há a dizer é que esta
carta é um canto à liberdade e à
responsabilidade dos cristãos. Diz,
por exemplo, no 3º parágrafo:
“viemos para santificar qualquer
tarefa humana honesta, um trabalho
normal, precisamente no mundo, de
modo laical e secular, ao serviço da
Santa Igreja, do Romano Pontífice e
de todas as almas. Para o conseguir,
temos de defender a liberdade”.
Creio que isto é bastante original.

Ao mesmo tempo, esta carta também
é um canto ao trabalho. Diz, por
exemplo, também neste 3º parágrafo,



que “temos de amar toda a espécie
de trabalho humano, porque o
trabalho é o meio para a santificação
das almas e para a glória de Deus”.
Diz que, no meio desse trabalho
honesto, todas as mulheres, todos os
homens podem escutar esse
chamamento de Cristo, esse
chamamento pessoal, “que comunica
ao trabalho um sentido de missão
que dignifica e dá valor à nossa
existência. Porque Jesus, num ato de
autoridade, se mete na alma, na tua e
na minha. Este é o chamamento”.
Parece-me que isto também é
bastante atual. Também pode ser a
falta de trabalho, evidentemente, a
ocupação que uma pessoa tem. Diz
que esse chamamento de Jesus Cristo
não é que nos mude a vida, que nos
ponha a fazer outra coisa, mas o que
dá é uma visão nova da vida. É como
se se acendesse uma luz dentro de
nós. Isto tem de nos levar a ser
testemunhas de Jesus em todos os
campos da atividade humana.



Anima muito a servir os outros
através de todas as profissões.
Explica, por exemplo, que “a
presença leal e desinteressada no
campo da vida pública proporciona
imensas possibilidades de fazer o
bem”. Na verdade, fala bastante e dá
conselhos para viver a honestidade
quando se tem de ocupar um posto
de autoridade, quer seja numa
empresa privada, quer seja em
lugares públicos. São critérios muito
interessantes para um cristão que
vive a sua vida com realismo no
meio do mundo.

Ao mesmo tempo, deixa muito claro
que o Opus Dei “não tem nenhuma
política, não é esse o seu fim. A nossa
única finalidade é espiritual e
apostólica. Por isso, a Obra de Deus
nunca entrou, nem nunca entrará na
luta política dos partidos”. Também é
bastante interessante, porque vem
do fundador, ouvir de forma tão
categórica que não tinha nenhuma



ideia de fazer manobras políticas,
mesmo que fosse para transmitir
algo muitíssimo bom, valores cristãos
ou o que seja. Trata-se antes de que
cada um, através da sua luz, procure
iluminar as coisas que faz, dar-lhes
esse colorido que dá a sua própria fé,
mas não de tentar impor ou
manobrar.

Tudo isto se contém dentro de um
espírito de compreensão e de
abertura a todos. Na verdade, na
parte final desta carta diz uma coisa
que me surpreendeu, por ser tão
categórica: “Este modo de se
comportar - atuar com compreensão
e abertura - é da própria essência da
Obra. Porque o Senhor nos quer por
todos os caminhos da terra, lançando
a semente da compreensão, da
desculpa, do perdão, da caridade, da
paz. Nunca nos sentiremos inimigos
de ninguém. A Obra nunca poderá
fazer discriminações, nunca quererá
excluir ninguém do seu apostolado.



Se não, teria atraiçoado a sua própria
finalidade.”. E assim acaba a carta.

A última das cartas publicadas, a
quarta, fala sobre a evangelização.
O contexto em que S. Josemaria a
escreveu não se parece nada com o
atual, pelo menos em países de
tradição cristã. Mudou imenso. As
palavras do autor continuam a ser
válidas, em 2021?

Também me fiz essa pergunta, e
parece-me bastante atual.Penso que
esta carta é uma continuação da
anterior. Talvez seja uma ideia
minha, mas dá a impressão de que a
carta anterior era muito comprida e
decidiu cortar um bocado e fazer
outra carta mais breve, porque esta é
relativamente breve.

E esta 4ª carta desenvolve
precisamente estas ideias:
compreender todos para servir a
todos, aproximar-se e não ter medo.
Aproximar-se também das pessoas



que em temas religiosos pensam de
maneira completamente oposta à
nossa. No primeiro parágrafo diz,
por exemplo, que “o Opus Dei tem
um modo peculiar de ensinar o
Evangelho. Um modo próprio de
viver a missão do cristão. E define
esse modo desta maneira: leva-nos à
compreensão, à desculpa, à caridade
delicada com todas as almas”. O mal
existe, mas que deve fazer um
cristão, uma pessoa do Opus Dei?
Deve “afogar o mal em abundância
de bem”. Esta frase tem sido citada
muitas vezes e é nesta carta que
aparece.

Ao mesmo tempo, também diz que a
fidelidade à verdade, coerência
doutrinal e a defesa da fé “não
significam um espírito triste, nem
devem estar animadas pelo desejo de
aniquilar aquele que se engana”.
Tem várias frases dedicadas às
pessoas que “se deixam arrastar pela
ira, pelo fanatismo ou pelo exagero, e



que convertem a sua vida numa
perpétua cruzada”. Porque
precisamente o que quer sublinhar é
o contrário, que o que há a fazer é
viver essa compreensão.

E continua: “é necessário, também,
que escuteis, que estejais dispostos a
entrar num diálogo franco e cordial
com as almas que desejam
aproximar de Deus”. Ou seja, não se
trata de impor uma ideologia ou
umas ideias aos outros, mas de os
servir. E, para servir, compreender e
para compreender, escutar. A meio
da carta também diz que “para levar
a verdade aos outros, o processo é
rezar, compreender, conviver e
depois fazer pensar e ajudar a
estudar as coisas”.

E depois, no fim da carta, repete de
maneira bastante categórica estas
ideias: “Este é o nosso espírito e
temos de o demonstrar abrindo
sempre as portas das nossas casas a



pessoas de todas as ideologias e de
todas as condições sociais, sem
nenhuma distinção, com o coração e
os braços abertos para acolher todos.
Não temos missão de julgar, mas o
dever de tratar fraternalmente todos
os homens. Não há nenhuma alma
que excluamos da nossa amizade”.

E a um leitor não especializado na
história do Opus Dei ou numa
edição crítica, como lhe
recomendaria que lesse este livro?

A introdução é um bocadinho longa e
pode ser que a uma pessoa a quem o
que interessa é ler os textos, não lhe
diga nada. Penso que talvez seja
melhor começar por ler o texto
diretamente e se lhe ocorrerem
perguntas, voltar atrás. Porque
muitas das notas têm a ver com as
datas em que se compôs, quando se
escreveu, a problemática de um
manuscrito a que aconteceu não sei o
quê na impressão… Coisas que não



interessam à maior parte das
pessoas.

A edição crítica é dirigida a
especialistas, a pessoas que talvez
queiram fazer um estudo teológico,
por exemplo. E então querem saber
se determinada frase foi dita
exatamente assim ou não, se a
modificou… A edição crítica serve
para estas pequenas coisas, para dar
a certeza de que esse é o texto
autêntico.

Para o público em geral, estão a ser
feitas edições que prescindem dessas
longas introduções e levam muito
poucas notas. E no fim há um
glossário com alguns termos
técnicos, para o caso de alguém não
os conhecer. Mas acho que o texto se
compreende bastante bem, porque o
modo de falar e de escrever de S.
Josemaria era muito simples, nada
rebuscado.



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/cartas-sao-

josemaria-fragmentos-historia-opus-dei/
(29/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/cartas-sao-josemaria-fragmentos-historia-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-pt/article/cartas-sao-josemaria-fragmentos-historia-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-pt/article/cartas-sao-josemaria-fragmentos-historia-opus-dei/

	As cartas de S. Josemaria. Entrevista ao historiador Luis Cano

