
opusdei.org

Carta "Samaritanus
bonus", sobre o
cuidado nas fases
críticas e terminais
da vida

Publicamos a versão completa
em português da carta
Samaritanus bonus, na qual são
abordadas as questões bioéticas
relacionadas aos cuidados
pessoais nas fases crítica e
terminal da vida. O texto é
editado pela Congregação para
a Doutrina da Fé.



30/10/2021

- Descarregar carta em formato Mobi
(para Kindle)

- Descarregar carta em formato Epub

- Descarregar carta em formato PDF

CARTA SAMARITANUS BONUS

Sobre o cuidado das pessoas nas
fases críticas e terminais da vida

Sumário

Introdução

I. Cuidar do Próximo

II. A experiência viva do Cristo
Sofredor e o anúncio da esperança

III. O “coração que vê” do
Samaritano: a vida humana é um
dom sagrado e inviolável

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Samaritanus%20Bonus%20-%20Congregacao%20para%20a%20Doutrina%20da%2020201216-001635.mobi
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Samaritanus%20Bonus%20-%20Congregacao%20para%20a%20Doutrina%20da%2020201216-001635.mobi
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/carta-pastoral-opus-dei-outubro-202020201106-231854.mobi
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Samaritanus%20Bonus%20-%20Congregacao%20para%20a%20Doutrina%20da%2020201216-001723.pdf


IV. Os obstáculos culturais que
obscurecem o valor sagrado de cada
vida humana

V. O ensinamento do Magistério

1. A proibição da eutanásia e do
suicídio assistido

2. A obrigação moral de excluir a
obstinação terapêutica

3. Os cuidados básicos: o dever de
alimentação e hidratação

4. Os cuidados paliativos

5. O papel da família e das casas de
acolhida (hospice)

6. O acompanhamento e o cuidado
em idade pré-natal e pediátrica

7. Terapias analgésicas e supressão
da consciência

8. O estado vegetativo e o estado de
consciência mínima



9. A objeção de consciência por parte
dos profissionais da saúde e das
instituições sanitárias.católicas

10. O acompanhamento pastoral e o
apoio dos sacramentos

11. O discernimento pastoral para
quem pede eutanásia ou suicídio
assistido

12. A reforma do sistema educativo e
da formação dos profissionais da
saúde

Conclusão

Introdução

O Bom Samaritano que deixa o seu
caminho para socorrer o homem
doente (cfr. Lc 10, 30-37) é a imagem
de Jesus Cristo que encontra o
homem necessitado de salvação e



cuida das suas feridas e da sua dor
com «o óleo da consolação e o vinho
da esperança»[1]. Ele é o médico das
almas e dos corpos e «a testemunha
fiel» (Ap 3, 14) da Presença salvífica
de Deus no mundo. Mas como tornar
concreta hoje esta mensagem? Como
traduzi-la em capacidade de
acompanhamento da pessoa doente
nas fases terminais da vida, de modo
a assisti-la respeitando e
promovendo sempre a sua
inalienável dignidade humana, o seu
chamado à santidade e, por
conseguinte, o valor supremo da sua
própria existência?

O extraordinário e progressivo
desenvolvimento das tecnologias
biomédicas aumentou de maneira
exponencial as capacidades clínicas
da medicina no diagnóstico, na
terapia e no cuidado dos pacientes. A
Igreja olha com esperança as
pesquisas científicas e tecnológicas e
nelas vê uma oportunidade favorável



de serviço ao bem integral da vida e
da dignidade de cada ser humano[2].
Todavia, esses progressos da
tecnologia médica, ainda que
preciosos, não são por si mesmos
determinantes para qualificar o
sentido próprio e o valor da vida
humana. De fato, cada progresso nas
habilidades dos profissionais da
saúde requer uma crescente e sábia
capacidade de discernimento
moral[3] para evitar a utilização
desproporcional e desumanizante
das tecnologias, sobretudo nas fases
críticas ou terminais da vida
humana.

Além disso, a gestão organizativa e as
elevadas articulação e complexidade
dos sistemas sanitários
contemporâneos podem reduzir o
vínculo de confiança entre médico e
paciente a uma relação meramente
técnica e contratual, um risco que se
corre sobretudo nos Países onde
estão sendo aprovadas leis que



legitimam formas de suicídio
assistido e eutanásia voluntária dos
doentes mais vulneráveis. Essas
práticas negam os confins éticos e
jurídicos da autodeterminação do
sujeito doente, obscurecendo de
maneira preocupante o valor da vida
humana na doença, o sentido do
sofrimento e o significado do tempo
que precede a morte. Com efeito, a
dor e a morte não podem ser os
critérios últimos que medem a
dignidade humana, a qual é própria
de cada pessoa pelo simples fato de
que é um “ser humano”.

Frente a tais desafios, capazes de
colocar em jogo o nosso modo de
pensar a medicina, o sentido do
cuidado da pessoa doente e a
responsabilidade social em relação
aos mais vulneráveis, o presente
documento deseja iluminar os
pastores e os fieis nas suas
preocupações e nas suas dúvidas
acerca da assistência médica,



espiritual e pastoral devida aos
doentes nas fases críticas e terminais
da vida. Todos são chamados a dar
testemunho junto ao doente e a
tornar-se “comunidade curante”,
para que o desejo de Jesus, de que
todos sejam uma só carne, a partir
dos mais fracos e vulneráveis, seja
atuado concretamente[4]. De fato,
percebe-se em toda parte a
necessidade de um esclarecimento
moral e de índole prática sobre como
assistir estas pessoas, já que «é
necessária uma unidade de doutrina
e de práxis»[5] a respeito de um tema
tão delicado e que se refere aos
doentes mais fracos, nos estágios
mais delicados e decisivos da vida de
uma pessoa.

Diversas Conferências Episcopais já
publicaram documentos e cartas
pastorais, com que procuraram dar
uma resposta aos desafios postos
pelo suicídio assistido e pela
eutanásia voluntária – legitimados



por algumas normativas nacionais –
com particular referência a quantos
trabalham ou são internados nas
estruturas hospitalares, inclusive
católicas. Mas a assistência espiritual
e as dúvidas emergentes, em
determinadas circunstâncias e em
contextos particulares, acerca da
celebração dos Sacramentos para
aqueles que desejam pôr fim à
própria vida, requerem hoje uma
intervenção mais clara e puntual da
Igreja, a fim de:

- reafirmar a mensagem do
Evangelho e as suas expressões como
fundamentos doutrinais propostos
pelo Magistério, relembrando a
missão de quantos estão em contato
com os doentes nas fases críticas e
terminais (os familiares ou os tutores
legais, os capelães hospitalares, os
ministros extraordinários da
Eucaristia e os agentes de pastoral, os
voluntários e os profissionais da
saúde), além dos próprios doentes;



- fornecer orientações pastorais
precisas e concretas, a fim de que em
nível local se possam enfrentar e
gerir essas complexas situações, para
favorecer o encontro pessoal do
paciente com o Amor misericordioso
de Deus.

I. Cuidar do Próximo

É difícil reconhecer o profundo valor
da vida humana quando, não
obstante todo esforço de assistência,
ela continua a se nos apresentar na
sua fraqueza e fragilidade. O
sofrimento, longe de ser removido do
horizonte existencial da pessoa,
continua a gerar uma inexaurível
pergunta sobre o sentido do viver[6].
A solução desta dramática
interrogação não poderá jamais ser
oferecida somente à luz do
pensamento humano, já que o
sofrimento contém a grandeza de um
específico mistério que somente a
Revelação de Deus pode desvelar[7].



Em particular, a cada profissional da
saúde é confiada a missão de um fiel
cuidado da vida humana até o seu
cumprimento natural[8], através de
um percurso de assistência que seja
capaz de fazer renascer em cada
paciente o sentido profundo de sua
existência, quando é marcada pelo
sofrimento e pela doença. Mostra-se
necessário, para isso, partir de uma
atenta consideração do significado
próprio do cuidado, para
compreender o sentido da específica
missão confiada por Deus a cada
pessoa, profissional da saúde e
agente de pastoral, como também ao
próprio doente e à sua família.

A experiência do cuidado médico
parte daquela condição humana,
marcada pela finitude e pelo limite,
que é a vulnerabilidade. Em relação
à pessoa, ela se insere na fragilidade
do nosso ser conjuntamente –
“corpo”, material e temporalmente
finito, e “alma”, desejo de infinito e



destinação à eternidade. O fato de
sermos criaturas “finitas”, porém
destinadas à eternidade, revela seja a
nossa dependência dos bens
materiais e da ajuda recíproca dos
outros, seja o nosso liame originário
e profundo com Deus. Tal
vulnerabilidade dá fundamento à 
ética do cuidado, de modo particular
no âmbito da medicina, entendida
como solicitude, premura,
participação e responsabilidade para
com as mulheres e os homens que
nos são confiados porque
necessitados de assistência física e
espiritual.

Em particular, a relação de cuidado
revela um princípio de justiça, na sua
dúplice dimensão de promoção da
vida humana (suum cuique tribuere)
e de não causar dano à pessoa
(alterum non laedere): o mesmo
princípio que Jesus transforma na
regra de ouro positiva – «Tudo
quanto quiserdes que os homens vos



façam, fazei-o vós a eles» (Mt 7, 12). É
a regra que na ética médica
tradicional encontra um eco no
aforisma primum non nocere.

O cuidado da vida é pois a primeira
responsabilidade que o médico
experimenta no encontro com o
doente. Ela não é redutível à
capacidade de curar o doente, sendo
o seu horizonte antropológico e
moral mais amplo: também quando a
cura é impossível ou improvável, o
acompanhamento do médico/
enfermeiro (cuidado das funções
fisiológicas essenciais do corpo),
como também psicológico e
espiritual, é um dever
imprescindível, já que o oposto
constituiria um desumano abandono
do doente. A medicina, com efeito,
que se serve de muitas ciências,
possui também uma importante
dimensão de “arte terapêutica” que
implica uma relação estreita entre
paciente, profissionais da saúde,



familiares e membros das várias
comunidades de pertença do doente: 
arte terapêutica, atos clínicos e 
cuidado são incindivelmente unidos
na prática médica, sobretudo nas
fases críticas e terminais da vida.

O Bom Samaritano, de fato, «não só
se faz próximo, mas cuida do homem
que encontra quase morto ao lado da
estrada»[9]. Investe nele não
somente o dinheiro que tem, bem
como o que não tem e que espera de
ganhar em Jericó, prometendo que
pagará no seu retorno. Assim Cristo
nos convida a confiar na sua
invisível graça e impele à
generosidade baseada na caridade
sobrenatural, identificando-se com
cada doente: «Toda vez que fizestes
isto a um só desses meus irmãos
mais pequeninos, a mim o
fizestes» (Mt 25, 40). A afirmação de
Jesus é uma verdade moral de
âmbito universal: «trata-se de 
“cuidar” da vida toda e da vida de



todos»[10], para revelar o Amor
originário e incondicional de Deus,
fonte do sentido de cada vida.

A este fim, sobretudo nas estruturas
hospitalares e assistenciais
inspiradas nos valores cristãos, é
mais que nunca necessário fazer um
esforço, também espiritual, para
deixar espaço a uma relação
construída a partir do
reconhecimento da fragilidade e 
vulnerabilidade da pessoa doente. A
fraqueza, com efeito, recorda-nos a
nossa dependência de Deus e
convida a responder-lhe no respeito
devido ao próximo. Daqui nasce a
responsabilidade moral, ligada à
tomada de consciência de cada
sujeito que cuida do doente (médico,
enfermeiro, familiar, voluntário,
pastor) de encontrar-se diante de um
bem fundamental e inalienável – a
pessoa humana – que impõe não
poder ultrapassar o limite em que se
dá o respeito de si e do outro, ou seja



o acolhimento, a tutela e a promoção
da vida humana até que sobrevenha
naturalmente a morte. Trata-se,
neste sentido, de ter um olhar
contemplativo[11], que sabe colher
na existência própria e alheia um
prodígio único e irrepetível, recebido
e acolhido como um dom. É o olhar
de quem não pretende apossar-se da
realidade da vida, mas sabe acolhê-la
assim como é, com as suas fadigas e
os seus sofrimentos, buscando
reconhecer na doença um sentido
pelo qual se deixa interpelar e
“guiar”, com a confiança de quem se
abandona ao Senhor da vida que
nele se manifesta.

Certamente, a medicina deve aceitar
o limite da morte como parte da
condição humana. Chega um
momento em que não há outra coisa
a fazer senão reconhecer a
impossibilidade de intervir com
terapias específicas em uma doença,
que se apresenta em breve tempo



como mortal. É um fato dramático,
que deve ser comunicado ao doente
com grande humanidade e também
com confiante abertura à perspectiva
sobrenatural, conscientes da
angústia que a morte gera, sobretudo
em uma cultura que a esconde. Não
se pode, de fato, pensar a vida física
como algo a ser conservado a todo
custo – o que é impossível – mas
como algo a ser vivido de modo tal a
se poder chegar à livre aceitação do
sentido da existência corpórea: «só
fazendo referência à pessoa humana
na sua “totalidade unificada”, ou
seja, “alma que se exprime no corpo
e corpo informado por um espírito
imortal”, pode ser lido o significado
especificamente humano do
corpo»[12].

Reconhecer a impossibilidade de
curar, na perspectiva próxima da
morte, não significa todavia o fim do
agir médico e dos enfermeiros.
Exercitar a responsabilidade para



com a pessoa doente significa
assegurar-lhe o cuidado até o fim:
«curar se possível, cuidar sempre (to
cure if possible, always to care)»[13].
Esta intenção de cuidar sempre do
doente oferece o critério para avaliar
as diversas ações a se empreender na
situação de doença “incurável”:
incurável, com efeito, não é jamais
sinônimo de “incuidável”. O olhar
contemplativo convida ao
alargamento da noção de cuidado. O
objetivo da assistência deve mirar à
integridade da pessoa, garantindo
com os meios adequados e
necessários o suporte físico,
psicológico, social, familiar e
religioso. A fé viva, mantida nas
almas das pessoas ao entorno, pode
contribuir à verdadeira vida teologal
da pessoa doente, mesmo se isso não
é imediatamente visível. O cuidado
pastoral da parte de todos,
familiares, médicos, enfermeiros e
capelães, pode ajudar o doente a
perseverar na graça santificante e



morrer na caridade, no Amor de
Deus. Perante o caráter inelutável da
doença, sobretudo se é crônica e
degenerativa, vindo a faltar a fé, o
medo do sofrimento e da morte, e o
desconforto que disso deriva,
constituem hoje as causas principais
da tentativa de controlar e gerir a
chegada da morte, até antecipando-a,
com o pedido de eutanásia ou de
suicídio assistido.

II. A experiência viva do Cristo
Sofredor e o anúncio da esperança

Se a figura do Bom Samaritano
ilumina com nova luz a práxis do
cuidar, a experiência viva do Cristo
sofredor, da sua agonia na Cruz e da
sua Ressurreição, são os lugares em
que se manifesta a proximidade do
Deus feito homem às múltiplas
formas da angústia e da dor, que
podem atingir os doentes e os seus
familiares, durante os longos dias da
doença e no final da vida.



Não só a pessoa de Cristo é
anunciada pelas palavras do Profeta
Isaías, como o homem acostumado à
dor e ao sofrer (cfr. Is 53), mas se
relermos as páginas da paixão de
Cristo, encontraremos nela a
experiência da imcompreensão, do
escárnio, do abandono, da dor física
e da angústia. São experiências que
hoje atingem muitos doentes,
frequentemente considerados um
peso para a sociedade; às vezes não
compreendidos nas suas demandas,
vivem não raro formas de abandono
afetivo, de perda dos laços
interpessoais.

Cada doente necessita não somente
de ser escutado, mas de perceber que
o próprio interlocutor “sabe” o que
significa sentir-se só, abandonado,
angustiado diante da perspectiva da
morte, da dor da carne, do
sofrimento que surge quando o olhar
da sociedade mede o seu valor em
termos de qualidade de vida,



fazendo-o sentir-se como um peso
para os projetos dos outros. Por isso,
voltar o olhar a Cristo significa saber
que se pode apelar a quem provou
na sua carne a dor das chicotadas e
dos cravos, a ridicularização por
parte dos flageladores, o abandono e
a traição dos amigos mais caros.

Frente ao desafio da doença e em
presença de incômodos emocionais e
espirituais de quem vive a
experiência da dor, emerge de
maneira inexorável a necessidade de
saber dizer uma palavra de conforto,
haurida da compaixão cheia de
esperança de Jesus crucificado. Uma
esperança credível, aquela
professada por Jesus sobre a Cruz,
capaz de enfrentar o momento da
prova, o desafio da morte. Na Cruz
de Cristo – cantada pela liturgia na
sexta-feira santa: Ave crux, spes unica
– são concentrados e resumidos todos
os males e os sofrimentos do mundo.
Todo o mal físico, de que a cruz,



como instrumento de morte infame e
infamante, é o emblema; todo o mal
psicológico, expresso na morte de
Jesus na mais obscura solidão, no
abandono e na traição; todo o mal
moral, manifestado na condenação à
morte do Inocente; todo o mal
espiritual, evidenciado na desolação
que faz perceber o silêncio de Deus.

Cristo é aquele que sente em torno a
si a consternação dolorosa da Mãe e
dos discípulos, que “estão” junto à
Cruz: neste seu “estar”,
aparentemente carregado de
impotência e resignação, há toda a
proximidade afetiva que permite ao
Deus feito homem viver aquelas
horas que parecem sem sentido.

Há, ainda, a Cruz: um instrumento de
tortura e de execução reservado
somente aos últimos, que se
assemelha tanto, na sua carga
simbólica, àquelas doenças que
cravam a pessoa em um leito, que



prefiguram só a morte e parecem
tolher o significado ao tempo e ao
seu transcorrer. Contudo, aqueles
que “estão” em torno ao doente não
são somente testemunhas, mas são
sinal vivente daqueles afetos,
daqueles laços, daquela íntima
disponibilidade ao amor, que
permitem ao sofredor encontrar
sobre si um olhar humano, capaz de
devolver o sentido ao tempo da
doença. Porque na experiência de
sentir-se amado toda a vida encontra
a sua justificação. Cristo foi
sustentado, no percurso da sua
paixão, pela confiança no amor no
Pai, que se manifestava, nas horas da
cruz, também através do amor da
Mãe. De fato, o Amor de Deus se
evidencia sempre na história
humana graças ao amor de quem
não nos abandona, de quem “está”,
apesar de tudo, ao nosso lado.

Se refletimos sobre o fim da vida das
pessoas, não podemos esquecer que



nelas se faz presente muitas vezes a
preocupação por aqueles que
deixam: pelos filhos, o cônjuge, os
pais, os amigos. Este é um elemento
humano que não podemos jamais
transcurar e a que se deve oferecer
um apoio e uma ajuda.

É a mesma preocupação de Cristo,
que antes de morrer pensa na Mãe
que ficará sozinha, dentro de uma
dor que deverá carregar na história.
Na enxuta crônica do Evangelho de
João, Cristo se dirige à Mãe para
tranquilizá-la, para confiá-la ao
discípulo amado, a fim de que
cuidasse dela: «Mãe, eis o teu
filho» (cfr. Jo 19, 26-27). O tempo do
fim da vida é um tempo de relações,
um tempo em que se devem vencer a
solidão e o abandono (cfr. Mt 27, 46 e
Mc 15, 34), em vista de uma entrega
confiante da própria vida a Deus (cfr.
Lc 23, 46).



Nesta perspectiva, olhar o
Crucificado significa ver uma cena
coral, em que Cristo está no centro
porque resume na própria carne, e
realmente transfigura, as horas mais
tenebrosas da experiência humana,
aquelas em que se apresenta,
silenciosa, a possibilidade do
desespero. A luz da fé nos faz colher,
naquela plástica e escassa descrição
que os Evangelhos nos fornecem, a
Presença Trinitária, porque Cristo
confia no Pai graças ao Espírito
Santo, que sustenta a Mãe e os
discípulos, que “estão” e, neste seu
“estar” junto à Cruz, participam, com
a sua humana dedicação ao Sofredor,
do mistério da Redenção.

Assim, ainda que marcada por um
doloroso fim, a morte pode se tornar
ocasião de uma grande esperança,
graças à fé, que nos torna partícipes
da obra redentora de Cristo. De fato,
a dor é suportável existencialmente
apenas onde há esperança. A



esperança que Cristo transmite ao
sofredor e ao doente é aquela da sua
presença, da sua real proximidade. A
esperança não é só uma espera por
um futuro melhor, mas é um olhar
ao presente, que o torna cheio de
significado. Na fé cristã, o evento da
Ressurreição não somente desvela a
vida eterna, mas manifesta que na
história a palavra última não é
jamais a morte, a dor, a traição, o
mal. Cristo ressurge na história, e no
mistério da Ressurreição se confirma
o amor do Pai que nunca abandona.

Reler, então, a experiência viva do
Cristo sofredor significa doar aos
homens de hoje uma esperança
capaz de dar sentido ao tempo da
doença e da morte. Esta esperança é
o amor que resiste à tentação do
desespero.

Por mais importantes e cheios de
valor que sejam, os cuidados
paliativos não bastam se não há



ninguém que “esteja” junto ao doente
e lhe testemunhe o seu valor único e
irrepetível. Para quem tem fé, olhar
o Crucificado significa confiar na
compreensão e no Amor de Deus: e é
importante, numa época histórica em
que se exalta a autonomia e se
celebram os esplendores do
indivíduo, recordar que, se é verdade
que cada um vive o seu sofrimento, a
sua dor e a sua morte, tais vivências
são sempre carregadas do olhar e da
presença de outros. Perto da Cruz
estavam também os funcionários do
Estado Romano, os curiosos, os
distraídos, os indiferentes e os
ressentidos: eram todos em torno à
Cruz, mas não “estavam” com o
Crucificado.

Nas unidades de terapia intensiva,
nas casas de cuidado para os doentes
crônicos, pode-se estar presente
como funcionários ou como pessoas
que “estão” com o doente.



A experiência da Cruz permite assim
oferecer ao sofredor um interlocutor
credível a quem dirigir a palavra, o
pensamento, a quem entregar a
angústia e o medo. Àqueles que
cuidam do doente, a cena da Cruz
fornece um ulterior elemento para
compreender que mesmo quando
parece que não exista mais nada a
fazer, há ainda muito a fazer, porque
o “estar” é um dos sinais do amor e
da esperança que ele traz consigo. O
anúncio da vida além da morte não é
uma ilusão ou uma consolação, mas
uma certeza que está no centro do
amor, o qual não desaparece com a
morte.

III. O “coração que vê” do
Samaritano:

a vida humana é um dom sagrado e
inviolável

O homem, em qualquer condição
física ou psíquica em que se
encontre, mantém a sua dignidade



originária de ser criado à imagem de
Deus. Pode viver e crescer no
esplendor divino porque é chamado
a ser à «imagem e glória de
Deus» (1Cor 11, 7; 2Cor 3, 18). A sua
dignidade está nesta vocação. Deus
se fez Homem para salvar-nos,
prometendo-nos a salvação e
destinando-nos à comunhão consigo:
aqui reside o fundamento último da
dignidade humana[14].

É próprio da Igreja acompanhar com
misericórdia os mais fracos no seu
caminho de dor, para manter neles a
vida teologal e orientá-los à salvação
de Deus[15]. É a Igreja do Bom
Samaritano[16] que «considera o
serviço aos doentes como parte
integrante da sua missão»[17].
Compreender esta mediação salvífica
da Igreja numa perspectiva de
comunhão e solidariedade entre os
homens é uma ajuda essencial para
superar toda tendência reducionista
e individualista[18].



Em particular, o programa do Bom
Samaritano é “um coração que vê”.
Ele «ensina que é necessário
converter o olhar do coração, porque
muitas vezes quem olha não vê. Por
que? Porque falta a compaixão […].
Sem compaixão, quem olha não se
comove com o que vê e passa
adiante; ao contrário, quem tem um
coração compassivo deixa-se tocar e
comover, pára e cuida»[19]. Este
coração vê onde há necessidade de
amor e age de modo
consequente[20]. Os olhos percebem
na fraqueza um chamado de Deus a
agir, reconhecendo na vida humana
o primeiro bem comum da
sociedade[21]. A vida humana é um
bem altíssimo e a sociedade é
chamada a reconhecê-lo. A vida é um
dom[22] sagrado e inviolável e cada
homem, criado por Deus, tem uma
vocação transcendente e uma relação
única com Aquele que dá a vida,
porque «Deus invisível, no seu
grande amor»[23] oferece a cada



homem um plano de salvação, de
modo a poder afirmar: «A vida é
sempre um bem. Esta é uma intuição
ou até um dado de experiência, cuja
razão profunda o homem é chamado
a compreender»[24]. Por isso a Igreja
se alegra sempre em colaborar com
todos os homens de boa vontade,
com crentes de outras confissões ou
religiões ou não-crentes, que
respeitam a dignidade da vida
humana, também nas suas fases
extremas de sofrimento e morte, e
rejeitam todo ato contrário a ela[25].
Deus Criador, de fato, oferece ao
homem a vida e a sua dignidade
como um dom precioso a ser
preservado e incrementado e do qual
se deverá por fim prestar contas a
Ele.

A Igreja afirma o sentido positivo da
vida humana como um valor já
perceptível pela reta razão, que a luz
da fé confirma e valoriza na sua
inalienável dignidade[26]. Não se



trata de um critério subjetivo ou
arbitrário; trata-se ao contrário de
um critério fundado na dignidade
natural inviolável – enquanto a vida
é o primeiro bem, porque condição
para a fruição de qualquer outro
bem – e na vocação transcendente de
cada ser humano, chamado a
compartilhar o Amor trinitário do
Deus vivo:[27] «o amor muito
especial que o Criador tem por cada
ser humano “confere-lhe uma
dignidade infinita”»[28]. O valor
inviolável da vida é uma verdade
basilar da lei moral natural e um
fundamento essencial da ordem
jurídica. Assim como não se pode
aceitar que um outro homem seja
nosso escravo, mesmo se no-lo
pedisse, do mesmo modo não se pode
escolher diretamente atentar contra
a vida de um ser humano, mesmo se
este o requeresse. Portanto, suprimir
um doente que pede a eutanásia não
significa de nenhum modo
reconhecer a sua autonomia e



valorizá-la, mas ao invés significa
desconhecer o valor da sua
liberdade, fortemente condicionada
pela doença e pela dor, e o valor da
sua vida, negando-lhe qualquer
ulterior possibilidade de relação
humana, de sentido da existência e
de crescimento na vida teologal.
Ainda mais, decide-se no lugar de
Deus o momento da morte. Por isso,
«aborto, eutanásia e suicídio
voluntário (…) corrompem a
civilização humana, desonram mais
aqueles que assim procedem do que
os que os padecem; e ofendem
gravemente a honra devida ao
Criador»[29].

IV. Os obstáculos culturais

que obscurecem o valor sagrado de
cada vida humana

Alguns fatores atualmente limitam a
capacidade de colher o valor
profundo e intrínseco de cada vida
humana: o primeiro é a referência ao



uso equívoco do conceito de “morte
digna” em relação ao de “qualidade
de vida”. Emerge aqui uma
perspectiva antropológica
utilitarista, que é «ligada
prevalentemente às possibilidades
econômicas, ao “bem-estar”, à beleza
e à fruição da vida física, esquecendo
outras dimensões mais profundas —
relacionais, espirituais e religiosas —
da existência»[30]. Em virtude deste
princípio, a vida é considerada digna
somente se tem um nível aceitável de
qualidade, segundo o juízo do sujeito
mesmo ou de terceiros, em ordem à
presença-ausência de determinadas
funções psíquicas ou físicas, muitas
vezes identificada também com a
simples presença de um incômodo
psicológico. Segundo esta
abordagem, quando a qualidade da
vida aparece pobre, não merece ser
continuada. Assim, porém, não se
reconhece mais que a vida humana
tem um valor em si mesma.



Um segundo obstáculo que obscurece
a percepção da sacralidade da vida
humana é uma errônea
compreensão da “compaixão”[31].
Diante de um sofrimento qualificado
como “insuportável”, justifica-se o
fim da vida do paciente em nome da
“compaixão”. Para não sofrer é
melhor morrer: é a eutanásia assim
chamada “compassiva”. Seria
compassivo ajudar o paciente a
morrer através da eutanásia ou do
suicídio assistido. Na realidade, a
compaixão humana não consiste em
provocar a morte, mas em acolher o
doente, em dar-lhe suporte nas
dificuldades, em oferecer-lhe afeto,
atenção e os meios para aliviar o
sofrimento.

O terceiro fator que torna difícil
reconhecer o valor da vida própria e
alheia, ao interno das relações
intersubjetivas, é um individualismo
crescente que induz a ver os outros
como limite e ameaça à própria



liberdade. Na raiz de uma tal atitude
está «um neo-pelagianismo em que o
homem, radicalmente autônomo,
pretende salvar-se a si mesmo sem
reconhecer que ele depende, no mais
profundo do seu ser, de Deus e dos
outros […]. Um certo neo-
gnosticismo, por outro lado,
apresenta uma salvação meramente
interior, fechada no
subjetivismo»[32], que espera a
libertação da pessoa dos limites do
seu corpo, sobretudo quando é frágil
e doente.

O individualismo, em particular, está
na raiz daquela que é considerada a
doença mais latente do nosso tempo:
a solidão[33], tematizada em alguns
contextos normativos até mesmo
como “direito à solidão”, a partir da
autonomia da pessoa e do “princípio
da permissão-consentimento”: uma
permissão-consentimento que, dadas
determinadas condições de mal-estar
ou de doença, pode estender-se até a



escolha de continuar a viver ou não.
É o mesmo “direito” que subjaz à
eutanásia e ao suicídio assistido. A
ideia de fundo é de que quantos se
encontram em uma condição de
dependência e não podem ser
assimilados à perfeita autonomia e
reciprocidade são cuidados em
virtude de um favor. O conceito de
bem se reduz assim a ser o resultado
de um acordo social: cada um recebe
os cuidados e a assitência que a
autonomia ou a utilidade social e
econômica tornam possíveis ou
convenientes. Disso deriva um
empobrecimento das relações
interpessoais, que se tornam frágeis,
privadas de caridade sobrenatural,
daquela solidariedade humana e
daquele suporte social tão
necessários para enfrentar os
momentos e as decisões mais difíceis
da existência.

Este modo de pensar as relações
humanas e o significado do bem não



pode não afetar o sentido mesmo da
vida, tornando-a facilmente
manipulável, também através de leis
que legalizam práticas eutanásicas,
provocando a morte dos doentes.
Estas ações causam uma grave
insensibilidade quanto ao cuidado da
pessoa doente e deformam as
relações. Em tais circunstâncias,
surgem às vezes dilemas infundados
sobre a moralidade de ações que, na
verdade, não são mais que atos
devidos de simples atenção à pessoa,
como hidratar e alimentar um
doente em estado de inconsciência,
sem perspectiva de cura.

Neste sentido, Papa Francisco tem
falado da «cultura do descarte»[34].
As vítimas de tal cultura são
propriamente os seres humanos mais
frágeis, que correm o perigo de
serem “descartados” por uma
engrenagem que quer ser eficiente a
todo custo. Trata-se de um fenômeno
cultural fortemente antisolidário que



João Paulo II qualificou como
«cultura de morte» e que cria
autênticas «estruturas de
pecado»[35]. Isso pode induzir a
realizar ações em si erradas, só pelo
motivo de “sentir-se bem” ao cometê-
las, gerando confusão entre bem e
mal, onde, ao contrário, cada vida
pessoal possui um valor único e
irrepetível, sempre prometente e
aberto à transcendência. Nesta
cultura do descarte e da morte, a
eutanásia e o suicídio assistido
aparecem como uma solução errônea
para resolver os problemas relativos
ao paciente terminal.

V. O Ensinamento do Magistério

1. A proibição da eutanásia e do
suicídio assistido

A Igreja, na missão de transmitir aos
fieis a graça do Redentor e a santa lei
de Deus, já perceptível nos ditames
da lei moral natural, sente o dever de
intervir nesta sede para excluir



ainda uma vez toda ambiguidade
acerca do ensinamento do Magistério
sobre a eutanásia e o suicídio
assistido, também naqueles
contextos em que as leis nacionais
legitimaram tais práticas.

Em particular, o difundir-se de
protocolos médicos aplicáveis às
situações de fim-de-vida, como o Do
Not Resuscitate Order ou os Physician
Orders for Life Sustaining Treatment
– com todas as suas variantes
segundo os ordenamentos e
contextos nacionais, inicialmente
pensados como instrumentos para
evitar a obstinação terapêutica nas
fases terminais da vida – levanta hoje
graves problemas em relação ao
dever de tutelar a vida dos pacientes
nas fases mais críticas da doença. Se
de um lado, com efeito, os médicos se
sentem sempre mais vinculados pela
autodeterminação expressa pelos
pacientes, segundo estas declarações,
o que chega até mesmo a privá-los da



liberdade e do dever de agir em
tutela da vida, também onde
poderiam fazê-lo; de outro, em
alguns contextos sanitários,
preocupa o abuso, já amplamante
denunciado, na utilização de tais
protocolos em uma perspectiva
eutanásica, quando nem os
pacientes, nem tampouco as famílias
são consultados na decisão extrema.
Isto acontece sobretudo nos países
onde as leis sobre o fim-da-vida
deixam hoje amplas margens de
ambiguidade em mérito à aplicação
do dever do cuidado, tendo
introduzido a prática da eutanásia.

Por tais razões, a Igreja considera
que deve reafirmar como
ensinamento definitivo que a
eutanásia é um crime contra a vida
humana porque, com tal ato, o
homem escolhe causar diretamente a
morte de um outro ser humano
inocente. A definição de eutanásia
não procede da ponderação dos bens



ou valores em jogo, mas de um objeto
moral suficientemente especificado,
ou seja da escolha de «uma ação ou
omissão que, por sua natureza ou
nas intenções, provoca a morte a fim
de eliminar toda a dor»[36]. «A
eutanásia situa-se, portanto, ao nível
das intenções e ao nível dos métodos
empregados»[37]. A sua avaliação
moral, bem como a das
consequências que dela derivam, não
depende portanto de um
balanceamento de princípios que, de
acordo com as circunstâncias e o
sofrimento do paciente, poderiam
segundo alguns justificar a supressão
da pessoa doente. Valor da vida,
autonomia, capacidade decisional e
qualidade de vida não estão no
mesmo plano.

A eutanásia, portanto, é um ato
intrinsecamente mau, em qualquer
ocasião ou circunstância. A Igreja no
passado já afirmou de modo
definitivo «que a eutanásia é uma



violação grave da Lei de Deus,
enquanto morte deliberada
moralmente inaceitável de uma
pessoa humana. Tal doutrina está
fundada sobre a lei natural e sobre a
Palavra de Deus escrita, é
transmitida pela Tradição da Igreja e
ensinada pelo Magistério ordinário e
universal. A eutanásia comporta,
segundo as circunstâncias, a malícia
própria do suicídio ou do
homicídio»[38]. Qualquer cooperação
formal ou material imediata a um tal
ato é um pecado grave contra a vida
humana: «Não há autoridade alguma
que o possa legitimamente impor ou
permitir. Trata-se, com efeito, de
uma violação da lei divina, de uma
ofensa à dignidade da pessoa
humana, de um crime contra a vida e
de um atentado contra a
humanidade»[39]. Por isso, a
eutanásia é um ato homicida que
nenhum fim pode legitimar e que
não tolera nenhuma forma de
cumplicidade ou colaboração, ativa



ou passiva. Aqueles que aprovam leis
sobre a eutanásia e o suicídio
assistido se tornam, portanto,
cúmplices do grave pecado que
outros realizarão. Eles são outrossim
culpados de escândalo porque tais
leis contribuem a deformar a
consciência, mesmo dos fieis[40].

A vida humana tem a mesma
dignidade e o mesmo valor para cada
um: o respeito da vida do outro é o
mesmo que se deve para com a
própria existência. Uma pessoa que
escolhe com plena liberdade tirar a
própria vida rompe a sua relação
com Deus e com os outros e nega si
mesma como sujeito moral. O
suicídio assistido aumenta a sua
gravidade, enquanto torna partícipe
um outro do próprio desespero,
induzindo-o a não direcionar a
vontade para o mistério de Deus,
através da virtude teologal da
esperança, e por consequência a não
reconhecer o verdadeiro valor da



vida e a romper a aliança que
constitui a família humana. Ajudar o
suicida é uma indevida colaboração
a um ato ilícito, que contradiz a
relação teologal com Deus e a
realização moral que une os homens
a fim de que compartilhem o dom da
vida e participem do sentido da
própria existência.

Mesmo quando o pedido de
eutanásia nascer de uma angústia e
de um desespero[41] e «embora em
tais casos a responsabilidade possa
ficar atenuada ou até não existir, o
erro de juízo da consciência —
mesmo de boa fé — não modifica a
natureza deste gesto homicida que,
em si, permanece sempre
inaceitável»[42]. O mesmo se diga do
suicídio assistido. Tais práticas
jamais são uma autêntica ajuda ao
doente, mas uma ajuda a morrer.

Trata-se, por isso, de uma escolha
sempre errada: «o pessoal médico e



os outros profissionais da saúde –
fieis à tarefa de “estar sempre a
serviço da vida e assisti-la até o fim”
– não podem prestar-se a nenhuma
prática eutanásica nem mesmo a
pedido do interessado, menos ainda
dos seus familiares. Não existe, de
fato, um direito a dispor
arbitrariamente da própria vida,
pelo que nenhum profissional da
saúde pode fazer-se tutor executivo
de um direito inexistente»[43].

É por isso que a eutanásia e o suicídio
assistido são uma derrota para quem
os teoriza, para quem os decide e
para quem os pratica[44].

São gravemente injustas, portanto, as
leis que legalizam a eutanásia ou
aquelas que justificam o suicídio e a
ajuda ao mesmo, pelo falso direito de
escolher uma morte definida
impropriamente como digna
somente porque escolhida[45]. Tais
leis atingem o fundamento da ordem



jurídica: o direito à vida, que
sustenta todo outro direito, inclusive
o exercício da liberdade humana. A
existência destas leis fere
profundamente as relações humanas
e a justiça, ameaçando a mútua
confiança entre os homens. Os
ordenamentos jurídicos que
legitimaram o suicídio assistido e a
eutanásia mostram, além disso, uma
evidente degeneração deste
fenômeno social. Papa Francisco
recorda que «o atual contexto
sociocultural está progressivamente
a desgastar a consciência do que
torna a vida humana preciosa. Na
realidade, ela está a ser cada vez
mais avaliada com base na sua
eficiência e utilidade, a ponto de
considerar “vidas descartadas” ou
“vidas indignas” aquelas que não
correspondem a este critério. Nesta
situação de perda dos valores
autênticos, vêm a faltar os deveres
inalienáveis de solidariedade e
fraternidade humana e cristã. Na



realidade, uma sociedade merece a
qualificação de “civilizada" se
desenvolver anticorpos contra a
cultura do descarte; se reconhecer o
valor intangível da vida humana; se
a solidariedade for ativamente
praticada e salvaguardada como
fundamento da convivência»[46]. Em
alguns países do mundo, dezenas de
milhares de pessoas já morreram por
eutanásia, muitas das quais porque
lamentavam-se de sofrimentos
psicológicos ou depressão. E
frequentes são os abusos
denunciados pelos próprios médicos
pela supressão da vida de pessoas
que jamais teriam desejado para si a
aplicação da eutanásia. Com efeito, o
pedido de morte, em muitos casos, é
já um sintoma da doença, agravado
pelo isolamento e pelo desconforto. A
Igreja vê nestas dificuldades uma
ocasião para a purificação espiritual,
que aprofunda a esperança, a fim de
que se torne realmente teologal,



focalizada em Deus e somente em
Deus.

Mais que isso, ao invés de ceder a
uma falsa condescendência, o cristão
deve oferecer ao doente a ajuda
indispensável para sair do seu
desespero. O mandamento «não
matar» (Ex 20, 13; Dt 5, 17), de fato, é
um sim à vida, da qual Deus se faz
garante: «torna-se apelo a um amor
solícito que tutela e promove a vida
do próximo»[47]. O cristão portanto
sabe que a vida terrena não é o
supremo valor. A beatitude última
está no céu. Assim, o cristão não
pretenderá que a vida física continue
quando evidentemente a morte é
próxima. O cristão ajudará o
moribundo a se libertar do desespero
e a colocar sua esperança em Deus.

Sob o perfil clínico, os fatores que
mormente determinam o pedido de
eutanásia e suicídio assistido são: a
dor não administrada; a falta de



esperança, humana e teologal,
induzida também por uma
assistência humana, psicológica e
espiritual muitas vezes inadequada
por parte de quem cuida do
doente[48].

É isto que a experiência confirma:
«as súplicas dos doentes muito
graves que, por vezes, pedem a
morte, não devem ser
compreendidas como expressão de
uma verdadeira vontade de
eutanásia; nestes casos são quase
sempre pedidos angustiados de ajuda
e de afeto. Para além dos cuidados
médicos, aquilo de que o doente tem
necessidade é de amor, de calor
humano e sobrenatural, que podem e
devem dar-lhe todos os que o
rodeiam, pais e filhos, médicos e
enfermeiros»[49]. O doente que se
sente circundado pela presença
amorosa, humana e cristã, supera
toda forma de depressão e não cai na
angústia de quem, ao invés, se sente



só e abandonado ao seu destino de
sofrimento e de morte.

De fato, o homem vive a dor não
somente como um fato biológico que
deve ser administrado para que seja
suportável, mas como o mistério da
vulnerabilidade humana em relação
ao fim da vida física, um evento
difícil de aceitar, dado que a unidade
de alma e corpo é essencial para o
homem.

Por isso, somente re-significando o
evento mesmo da morte – mediante a
abertura a um horizonte de vida
eterna, que anuncia a destinação
transcendente de cada pessoa – o
“fim-da-vida” pode ser enfrentado de
modo cônsono à dignidade humana e
adequado àquele sentimento de
perturbação e sofrimento que a
percepção do fim iminente produz
inevitavelmente. Com efeito, «o
sofrimento é algo mais amplo e mais
complexo do que a doença e, ao



mesmo tempo, algo mais
profundamente enraizado na própria
humanidade»[50]. E este sofrimento,
com a ajuda da graça, pode ser
animado desde dentro com a
caridade divina, assim como no caso
do sofrimento de Cristo na Cruz.

Portanto, a capacidade de quem
assiste uma pessoa atingida por
doença crônica ou na fase terminal
da vida deve ser aquela de “saber
estar”, vigiar com quem sofre a
angústia do morrer, “consolar”, ou
seja estar-com na solidão, ser co-
presença que abre à esperança[51].
Mediante a fé e a caridade expressas
na intimidade da alma, a pessoa que
assiste é capaz de sofrer a dor do
outro e de abrir-se a uma relação
pessoal com o fraco, que alarga os
horizontes da vida para além do
evento da morte, tornando-se assim
uma presença plena de esperança.



«Chorai com os que choram» (Rm 12,
15), porque é feliz quem tem
compaixão ao ponto de chorar com
os outros (cfr. Mt 5, 4). Nesta relação,
que se faz possibilidade de amor, o
sofrimento se enche de significado
no com-partilhamento da condição
humana e na solidariedade no
caminho para Deus, que exprime
aquela aliança radical entre os
homens[52], que os faz entrever uma
luz mesmo para além da morte. Isso
nos faz ver o ato médico desde
dentro de uma aliança terapêutica
entre o médico e o doente, ligados
pelo reconhecimento do valor
transcendente da vida e do sentido
místico do sofrimento. Tal aliança é a
luz para compreender um bom agir
médico, superando a visão
individualista e utilitarista hoje
predominante.

2. A obrigação moral de excluir a
obstinação terapêutica



O Magistério da Igreja recorda que,
quando se aproxima o término da
existência terrena, a dignidade da
pessoa humana é precisada como
direito a morrer na maior serenidade
possível e com a dignidade humana e
cristã que lhe é devida[53]. Tutelar a
dignidade do morrer significa excluir
seja a antecipação da morte, seja sua
dilação com a assim chamada
“obstinação terapêutica”[54]. A
medicina atual dispõe de meios
capazes de retardar artificialmente a
morte, sem que o paciente receba,
em alguns casos, um real benefício.
Na iminência de uma morte
inevitável, pois, é lícito tomar a
decisão, em ciência e consciência, de
renunciar a tratamentos que
provocariam somente um
prolongamento precário e penoso da
vida, sem todavia interromper os
cuidados normais devidos ao doente
em casos similares[55]. Isto significa
que não é lícito suspender os
cuidados eficazes para sustentar as



funções fisiológicas essenciais, até
quando o organismo seja capaz de se
beneficiar deles (suportes à
hidratação, à nutrição, à
termorregulação; outrossim, ajudas
adequadas e proporcionadas à
respiração e ainda outras, na medida
em que sejam requeridas para
suportar a homeostase corpórea e
reduzir o sofrimento do órgão e
sistêmico). A suspensão de toda
obstinação irrazoável na
administração dos tratamentos não
deve ser desistência terapêutica. Tal
precisação se torna hoje
indispensável à luz dos numerosos
casos judiciais que nos últimos anos
têm conduzido à desistência do
cuidado – e à morte antecipada – de
pacientes em condições críticas, mas
não terminais, a quem se decidiu
suspender os cuidados de suporte
vital, já não tendo eles perspectivas
de melhora da qualidade de vida.



No caso específico da obstinação
terapêutica, deve-se reafirmar que a
renúncia a meios extraordinários e/
ou desproporcionais «não equivale
ao suicídio ou à eutanásia; exprime
antes a aceitação da condição
humana diante da morte»[56] ou a
escolha ponderada de evitar a
aplicação de um dispositivo médico
desproporcionado aos resultados que
se poderiam esperar. A renúncia a
tais tratamentos, que provocariam
somente um prolongamento precário
e penoso da vida, pode também
querer exprimir o respeito à vontade
do moribundo, expressa nas assim
chamadas declarações antecipadas
de vontade quanto ao tratamento, 
excluindo porém todo ato eutanásico
ou suicida[57].

Com efeito, a proporcionalidade se
refere à totalidade do bem do doente.
Jamais se pode aplicar o falso
discernimento moral da escolha entre
valores (por exemplo, vida versus



qualidade de vida). Isso poderia
induzir a excluir da consideração a
salvaguarda da integridade pessoal e
do bem-vida e o verdadeiro objeto
moral do ato realizado[58]. Todo ato
médico deve sempre ter como objeto,
nas intenções de quem age, o
acompanhamento da vida e nunca a
busca da morte[59]. O médico, em
todo caso, não é jamais um mero
executor da vontade do paciente ou
do seu representante legal,
conservando o direito e o dever de
subtrair-se a vontades discordantes
do bem moral visto pela própria
consciência[60].

3. Os cuidados básicos: o dever de
alimentação e hidratação

Princípio fundamental e ineludível
do acompanhamento do doente em
condições críticas e/ou terminais é a 
continuidade da assistência às suas
funções fisiológicas essenciais. Em
particular, um cuidado básico devido



a cada ser humano é o de
administrar os alimentos e os
líquidos necessários à manutenção
da homeostase do corpo, na medida
em que e até quando esta
administração demonstra alcançar
sua finalidade própria, que consiste
em promover a hidratação e a
nutrição do paciente[61].

Quando o fornecer substâncias
nutrientes e líquidos fisiológicos não
produz nenhum benefício ao
paciente, porque o seu organismo
não mais está em condições de
absorvê-los ou metabolizá-los, a sua
administração deve ser suspensa.
Deste modo não se antecipa
ilicitamente a morte por privação de
suportes hidratantes e nutricionais
essenciais às funções vitais, mas se
respeita o decurso natural da doença
crítica ou terminal. Em caso
contrário, a privação destes suportes
se torna uma ação injusta e pode ser
fonte de grandes sofrimentos para



quem a padece. Alimentação e
hidratação não constituem uma
terapia médica em sentido próprio,
enquanto não combatem as causas
de um processo patológico em ato no
corpo do paciente, mas representam
um cuidado devido à pessoa do
paciente, uma atenção clínica e
humana primária e ineludível. A
obrigatoriedade deste cuidado do
doente, através de apropriada
hidratação e nutrição, pode exigir em
alguns casos o uso de via artificial na
sua administração[62], sob condição
de que ela não resulte danosa ao
doente ou lhe provoque sofrimentos
inaceitáveis[63].

4. Os cuidados paliativos

Da continuidade da assistência faz
parte o dever constante de
compreensão das necessidades do
doente: necessidades de assistência,
alívio da dor, necessidades
emocionais, afetivas e espirituais.



Como demonstrado pela mais ampla
experiência clínica, a medicina
paliativa constitui um instrumento
precioso e irrenunciável para
acompanhar o paciente nas fases
mais dolorosas, sofridas, crônicas e
terminais da doença. Os assim
chamados cuidados paliativos são a
expressão mais autêntica da ação
humana e cristã de cuidar, o símbolo
tangível do compassivo “estar” junto
a quem sofre. Eles têm como objetivo
«aliviar os sofrimentos na fase final
da doença e, ao mesmo tempo,
assegurar ao paciente um adequado
acompanhamento humano»[64]
digno, melhorando-lhe – quanto
possível – a qualidade de vida e o
bem-estar em geral. A experiência
ensina que a aplicação dos cuidados
paliativos diminui drasticamente o
número de pessoas que pedem a
eutanásia. A tal fim, aparece útil um
decidido empenho, segundo as
possibilidades econômicas, para
difundir tais cuidados àqueles que



deles venham a ter necessidade, o
que deve ser implementado não
somente nas fases terminais da vida,
mas como abordagem integrada de
cuidado em relação a qualquer
patologia crônica e/ou degenerativa
que possa ter um prognóstico
complexo, doloroso e infausto para o
paciente e para a sua família[65].

Dos cuidados paliativos faz parte a
assistência espiritual ao doente e aos
seus familiares. Esta infunde
confiança e esperança em Deus ao
moribundo e aos familiares,
ajudando-os a aceitar a sua morte. É
uma contribuição essencial que diz
respeito aos agentes de pastoral e à
inteira comunidade cristã, a exemplo
do Bom Samaritano, para que a
rejeição dê lugar à aceitação e sobre
a angústia prevaleça a esperança[66],
sobretudo quando o sofrimento se
prolonga pela degeneração
patológica, ao aproximar-se do fim.
Nesta fase, a determinação de uma



eficaz terapia contra a dor permite
ao paciente enfrentar a doença e a
morte sem o medo de uma dor
insuportável. Tal tratamento deverá
necessariamente ser associado a um
apoio fraterno, que possa vencer o
sentimento de solidão do paciente,
muitas vezes causado pelo não
sentir-se suficientemente
acompanhado e compreendido na
sua difícil situação.

A técnica não dá uma resposta
radical ao sofrimento e não se pode
considerar que ela possa chegar a
removê-lo da vida humana[67].
Similar pretensão gera uma falsa
esperança, que causa um desespero
ainda maior naquele que sofre. A
ciência médica é capaz de conhecer
sempre melhor a dor física e deve
colocar em campo os melhores
recursos técnicos para tratá-la; mas o
horizonte vital de uma doença
terminal gera um sofrimento
profundo no doente, que pede uma



atenção não meramente técnica. Spe
salvi facti sumus: na esperança,
aquela teologal, direcionada a Deus,
fomos salvos, diz São Paulo (Rm 8,
24).

“O vinho da esperança” é o específico
contributo da fé cristã no cuidado do
doente e faz referência ao modo com
que Deus vence o mal no mundo. No
sofrimento, homem deve poder
experimentar uma solidariedade e
um amor que assumem a dor,
oferecendo um sentido à vida, que se
estende para além da morte. Tudo
isto possui um grande relevo social:
«Uma sociedade que não consegue
aceitar os que sofrem e não é capaz
de contribuir, mediante a com-
paixão, para fazer com que o
sofrimento seja compartilhado e
assumido, também interiormente, é
uma sociedade cruel e
desumana»[68].



Todavia, deve ser precisado que a
definição dos cuidados paliativos
assumiu em anos recentes uma
conotação que pode resultar
equívoca. Em alguns países do
mundo, as normativas nacionais que
disciplinam os cuidados paliativos
(Palliative Care Act), assim como as
leis sobre o “fim-da-vida” (End-of-life
Law), prevêem junto aos cuidados
paliativos a assim chamada 
Assistência Médica à Morte (MAiD),
que pode incluir a possibilidade de
requerer eutanásia e suicídio
assistido. Tal previsão normativa
constitui um motivo de grave
confusão cultural, porque faz crer
que seja parte integrante dos
cuidados paliativos a assistência
médica à morte voluntária e que
portanto seja moralmente lícito
requerer a eutanásia ou o suicídio
assistido.

Além disso, nestes mesmos contextos
normativos, os interventos paliativos



para reduzir o sofrimento dos
pacientes graves ou moribundos
podem consistir na administração de
fármacos orientados a antecipar a
morte ou na suspensão/interrupção
de hidratação e alimentação, mesmo
onde haja um prognóstico de
semanas ou meses. Tais práticas
equivalem, porém, a uma ação ou
omissão voltadas a provocar a morte
e são portanto ilícitas. O difundir-se
progressivo dessas normativas,
também através de diretrizes das
sociedades científicas nacionais e
internacionais, além de induzir um
número crescente de pessoas
vulneráveis a escolher a eutanásia ou
o suicídio, constitui uma
desresponsabilização social diante de
tantas pessoas que teriam somente
necessidade de serem melhor
assistidas e confortadas.

5. O papel da família e das casas de
acolhida (hospice)



No cuidado do doente terminal é
central o papel da família[69]. Nela a
pessoa se apóia em relações sólidas, é
valorizada em si mesma e não
somente por sua produtividade ou
pelo prazer que pode proporcionar.
No cuidado, é essencial que o doente
não se sinta um peso, mas que tenha
a proximidade e a consideração dos
seus caros. Nesta missão, a família
tem necessidade de ajuda e de meios
adequados. É necessário, portanto,
que os Estados reconheçam a
primária e fundamental função
social da família e o seu papel
insubstituível, também neste âmbito,
predispondo recursos e estruturas
necessárias a sustentá-la. Além disso,
o acompanhamento humano e
espiritual da família é um dever nas
estruturas sanitárias de inspiração
cristã; ela jamais seja transcurada,
pois constitui uma única unidade de
cuidado com o doente.



Junto à família, a instituição das
casas de acolhida (hospice), onde se
recebem os doentes terminais para
assegurar-lhes o cuidado até o
momento extremo, é algo bom e de
grande ajuda. De resto, «a resposta
cristã ao mistério da morte e do
sofrimento não é uma explicação,
mas uma Presença»[70] que toma
sobre si a dor, acompanha-a e a abre
a uma esperança confiável. Tais
estruturas se colocam como um
exemplo de humanidade na
sociedade, santuários de uma dor
vivida com plenitude de sentido. Por
isso, devem ser equipadas com
pessoal especializado e meios
materiais próprios de cuidado,
sempre abertas às famílias: «A este
respeito, penso quanto bem fazem os
hospice para os cuidados paliativos,
onde os doentes terminais são
assistidos com apoio médico,
psicológico e espiritual qualificado,
para que possam viver com
dignidade, confortados pela



proximidade dos seus entes queridos,
a fase final da sua vida terrena.
Espero que estes centros continuem
a ser lugares onde a “terapia da
dignidade” seja praticada com
esmero, alimentando assim o amor e
o respeito pela vida»[71]. Nestes
contextos, assim como em qualquer
estrutura sanitária católica, deve
haver a presença de profissionais da
saúde e agentes de pastoral
preparados não somente no aspecto
clínico, mas que também se
exercitem em uma verdadeira vida
teologal de fé e esperança, orientadas
a Deus, pois esta constitui a mais alta
forma de humanização do
morrer[72].

6. O acompanhamento e o cuidado em
idade pré-natal e pediátrica

Em relação ao acompanhamento dos
recém-nascidos e das crianças
atingidos por doenças crônicas
degenerativas incompatíveis com a



vida ou nas fases terminais da vida, é
preciso reafirmar quanto segue, com
a consciência da necessidade de
desenvolver uma estratégia
operativa capaz de garantir
qualidade e bem-estar à criança e à
sua família.

Desde a concepção, as crianças
atingidas por malformações ou
patologias de qualquer gênero são 
pequenos pacientes que a medicina
hoje é capaz de assistir e
acompanhar, de modo a respeitar a
vida. A vida delas é sagrada, única,
irrepetível e inviolável, exatamente
como aquela de cada pessoa adulta.

Em caso de patologias pré-natais
assim chamadas “incompatíveis com
a vida” – isto é, que seguramente
levarão à morte dentro de breve
lapso de tempo – e em ausência de
terapias fetais ou neonatais capazes
de melhorar as condições de saúde
destas crianças, de nenhum modo



sejam elas abandonadas no âmbito
assistencial, mas sejam
acompanhadas como todo outro
paciente até que sobrevenha a morte
natural; o comfort care perinatal
favorece neste sentido um percurso
assistencial integrado que, junto ao
suporte dos médicos e dos agentes de
pastoral, coloca a presença constante
da família. A criança é um paciente
especial e requer da parte dos que a
acompanham uma preparação
particular, seja em termos de
conhecimento, seja de presença. O
acompanhamento empático de uma
criança em fase terminal, que está
entre os mais delicados, tem a
finalidade de acrescentar vida aos
anos da criança e não anos à sua
vida.

As casas de acolhida (hospice)
perinatais, em particular, fornecem
um essencial suporte às famílias que
acolhem o nascimento de um filho
em condições de fragilidade. Nestes



contextos, o acompanhamento
médico competente e o suporte de
outras famílias-testemunhas, que
passaram pela mesma experiência de
dor e de perda, constituem um
recurso essencial, juntamente ao
necessário acompanhamento
espiritual dessas famílias. É dever
pastoral dos profissionais da saúde
de inspiração cristã esforçar-se para
favorecer sua máxima difusão no
mundo.

Tudo isso se revela particularmente
necessário em relação àquelas
crianças que, ao estado atual dos
conhecimentos científicos, são
destinadas a morrer logo após o
parto ou pouco tempo depois. Cuidar
dessas crianças ajuda os pais a
elaborar o luto e a entendê-lo não só
como perda, mas como etapa de um
caminho de amor percorrido junto
com o filho.



Infelizmente, a cultura hoje
dominante não promove esta
abordagem: em nível social, o uso às
vezes excessivo do diagnóstico pré-
natal e o afirmar-se de uma cultura
hostil à deficiência induzem
frequentemente à escolha do aborto,
chegando a configurá-lo como
prática de “prevenção”. Este consiste
no assassinato deliberado de uma
vida humana inocente e como tal
jamais é lícito. A utilização do
diagnóstico pré-natal para
finalidades seletivas, portanto, é
contrário à dignidade da pessoa e
gravemente ilícito, porque expressão
de uma mentalidade eugenista. Em
outros casos, depois do nascimento, a
mesma cultura leva à suspensão ou
ao não-início dos cuidados à criança
recém-nascida, pela presença ou, até
mesmo, só pela possibilidade de
desenvolver no futuro uma
deficiência. Também esta
abordagem, de matriz utilitarista,
não pode ser aprovada. Semelhante



procedimento, além de ser
desumano, é gravemente ilícito do
ponto de vista moral.

Princípio fundamental da assistência
pediátrica é que a criança na fase
final da vida tem direito ao respeito e
ao cuidado de sua pessoa, evitando
seja a obstinação terapêutica não
razoável, seja toda antecipação
intencional de sua morte. Em
perspectiva cristã, o cuidado pastoral
de uma criança doente terminal
enseja sua participação à vida divina
através do Batismo e da Crisma.

Na fase terminal do decurso de uma
doença incurável, mesmo quando
sejam suspensas as terapias
farmacológicas ou de outra natureza
– direcionadas a combater a
patologia de que sofre a criança,
enquanto não mais apropriadas à
sua deteriorada condição clínica e
consideradas pelos médicos como
fúteis ou excessivamente pesadas



para ela, causando apenas mais
sofrimento – não se pode deixar,
porém, o cuidado integral da pessoa
do pequeno doente, nas suas diversas
dimensões: fisológica, psicológica,
afetivo-relacional e espiritual. Cuidar
não significa só aplicar uma terapia e
curar; assim como interromper uma
terapia, quando ela não ajuda mais a
criança incurável, não implica
suspender os cuidados eficazes para
sustentar as funções fisiológicas
essenciais para a vida do pequeno
paciente, até quando seu organismo
seja capaz de se beneficiar deles
(suportes à hidratação, à nutrição, à
termorregulação e outros ainda, na
medida em que estes sejam
requeridos para suportar a
homeostase corpórea e reduzir o
sofrimento do órgão e sistêmica). A
abstenção de toda obstinação
terapêutica na administração dos
tratamentos julgados ineficazes não
deve ser desistência do cuidado, mas
deve manter aberto o percurso de



acompanhamento à morte. Quanto
ao mais, deve-se ter presente que
mesmo intervenções rotineiras, como
a ajuda à respiração, sejam prestadas
de maneira indolor e proporcionada,
personalizando o tipo de ajuda
adequado de acordo com o paciente,
para evitar que a justa premura pela
vida contraste com uma injusta
imposição de dor evitável.

Neste contexto, a avaliação e a gestão
da dor física do recém-nascido e da
criança é essencial para respeitá-los
e acompanhá-los nas fases mais
estressantes da doença. Cuidados
personalizados e suaves, hoje já
verificados na assistência clínica
pediátrica, junto com a presença dos
pais, tornam possível uma gestão
integrada e mais eficaz de qualquer
intervenção assistencial.

A manutenção do vínculo afetivo
entre pais e filho é parte integrante
do processo de cuidado. A relação de



atenção e de acompanhamento pais-
criança deve ser favorecida com
todos os instrumentos necessários e
constitui parte fundamental do
cuidado, mesmo nas patologias
incuráveis e nas situações em
evolução terminal. Além do contato
afetivo, não se deve esquecer o
momento espiritual. A oração das
pessoas próximas, na intenção da
criança doente, tem um valor
sobrenatural que sobrepassa e
aprofunda o liame afetivo.

O conceito ético-jurídico do “melhor
interesse do menor” – hoje utilizado
para efetuar a avaliação custo-
benefício dos cuidados a serem
atuados – em nenhum modo pode
constituir o fundamento para decidir
abreviar a sua vida, em vista de
evitar-lhe sofrimentos, mediante
ações e omissões que, por sua
natureza ou na intenção de quem as
realiza, possam se configurar como
eutanásicas. Como se disse, a



interrupção de terapias
desproporcionais não pode conduzir
à suspensão daqueles cuidados
básicos, necessários para
acompanhar o paciente a uma morte
natural digna, inclusive aqueles para
aliviar a dor, nem mesmo a
suspensão daquela atenção espiritual
que se oferece a quem logo
encontrará Deus.

7. Terapias analgésicas e supressão
da consciência

Alguns cuidados especializados
requerem da parte dos profissionais
da saúde atenção e competências
particulares para realizar a melhor
prática médica do ponto de vista
ético, sempre conscientes de
aproximar-se às pessoas na sua
concreta situação de dor.

Para atenuar as dores do doente, a
terapia analgésica usa fármacos que
podem causar a supressão da
consciência (sedação). Um profundo



sentido religioso pode permitir ao
paciente viver a dor como uma
oferta especial a Deus, na óptica da
Redenção[73]; todavia, a Igreja
afirma a liceidade da sedação como
parte do cuidado que se oferece ao
paciente, para que o fim da vida
sobrevenha na máxima paz possível
e nas melhores condições interiores.
Isto se aplica também ao caso de
tratamentos que aproximam o
momento da morte (sedação
paliativa profunda em fase terminal)
[74], sempre, na medida do possível,
com o consentimento informado do
paciente. Do ponto de vista pastoral,
faz bem cuidar da preparação
espiritual do doente para que chegue
conscientemente à morte, entendida
como encontro com Deus[75]. O uso
dos analgésicos é, pois, parte do
cuidado com o paciente, mas
qualquer administração que lhe
cause direta e intencionalmente a
morte é uma prática eutanásica e é
inaceitável[76]. A sedação deve assim



excluir, como seu escopo direto, a
intenção de matar, mesmo se dela
resultar um possível
condicionamento sobre a morte, de
qualquer modo inevitável[77].

Necessita-se fazer aqui uma
precisação em referência aos
contextos pediátricos: no caso da
criança não capaz de entender, como
por exemplo um recém-nascido, não
se deve cometer o erro de supor que
ela possa suportar a dor e aceitá-la,
quando existem sistemas para aliviá-
la. Por isso, é um dever médico
esforçar-se para reduzir o mais
possível o sofrimento da criança,
para que possa chegar à morte
natural em paz e podendo perceber o
mais possível a presença amorosa
dos médicos e, sobretudo, da família.

8. O estado vegetativo e o estado de
consciência mínima

Outras situações relevantes são
aquela do doente em ausência



persistente de consciência, o assim
chamado “estado vegetativo” e
aquela do doente em estado de
“consciência mínima”. É sempre
totalmente desviante pensar que o
estado vegetativo e o estado de
consciência mínima, em sujeitos que
respiram autonomamente, sejam
sinal de que o doente tenha deixado
de ser pessoa humana, com toda a
dignidade que lhe é própria[78]. Ao
contrário, nesses estados de máxima
fraqueza, ele deve ser reconhecido
no seu valor e assistido com cuidados
adequados. O fato de que o doente
possa permanecer por anos nesta
dolorosa situação, sem uma
esperança clara de recuperação,
implica inegável sofrimento para
aqueles que dele cuidam.

Pode ser útil, antes de tudo,
relembrar aquilo que não se pode
perder de vista numa situação assim
tão dolorosa, a saber: o paciente
nesses estados tem direito à



alimentação e à hidratação;
alimentação e hidratação por via
artificial são a princípio medidas
ordinárias; em alguns casos, tais
medidas podem se tornar
desproporcionadas ou porque a sua
administração não é mais eficaz ou
porque os meios para administrá-las
criam um peso excessivo e provocam
efeitos negativos que superam os
benefícios.

Na óptica destes princípios, o
empenho do profissional da saúde
não pode se limitar ao paciente, mas
deve estender-se à família ou a quem
é o responsável pelo cuidado do
paciente, para os quais é também
necessário prever um oportuno
acompanhamento pastoral. Por isso,
precisa-se prever um suporte
adequado aos familiares que
carregam o peso prolongado da
assistência a doentes em tais estados,
assegurando-lhes aquela
proximidade que os ajude a não



desanimar e sobretudo a não ver
como única solução a interrupção
dos cuidados. Para tanto, é preciso
que haja boa preparação dos agentes,
como também que os familiares
sejam apropriadamente apoiados.

9. A objeção de consciência por parte
dos profissionais da saúde e das
instituições sanitárias católicas

Diante de leis que legitimam – sob
qualquer forma de assistência
médica – a eutanásia ou o suicídio
assistido, deve-se sempre negar
qualquer cooperação formal ou
material imediata. Tais contextos
constituem um âmbito específico
para o testemunho cristão, em que «é
necessário obedecer mais a Deus do
que aos homens» (At 5, 29). Não
existe o direito ao suicídio nem à
eutanásia: o direito existe para
tutelar a vida e a co-existência entre
os homens, não para causar a morte.
Portanto, nunca é lícito a ninguém



colaborar com tais ações imorais ou
deixar entender que se lhe possa ser
cúmplice com palavras, atos ou
omissões. O único verdadeiro direito
é aquele do doente de ser
acompanhado e cuidado com
humanidade. Só assim se preserva a
sua dignidade até o sobrevir da
morte natural. «Nenhum profissional
da saúde, pois, pode fazer-se tutor
executivo de um direito inexistente,
mesmo quando a eutanásia fosse
requerida em plena consciência pelo
sujeito interessado»[79].

A esse respeito, os princípios gerais
acerca da cooperação ao mal, ou seja,
a ações ilícitas, são assim
reafirmados: «Os cristãos, como
todos os homens de boa vontade, são
chamados, por um grave dever de
consciência, a não dar a sua
colaboração formal àquelas práticas
que, mesmo admitidas pela
legislação civil, estão em contraste
com a Lei de Deus. De fato, do ponto



de vista moral, jamais é lícito
cooperar formalmente ao mal. Tal
cooperação se verifica quando a ação
realizada, ou pela sua própria
natureza ou pela configuração que
ela assume em um contexto concreto,
qualifica-se como participação direta
a um ato contra a vida humana
inocente ou como compartilhamento
da intenção imoral do agente
principal. Esta cooperação jamais
pode ser justificada nem invocando o
respeito à liberdade alheia, nem
argumentando que a lei civil a prevê
e a requer: pelos atos que cada um
pessoalmente realiza existe, de fato,
uma responsabilidade moral a que
ninguém pode subtrair-se e sobre a
qual será julgado por Deus mesmo
(cfr. Rm 2, 6; 14, 12)»[80].

É necessário que os Estados
reconheçam a objeção de consciência
em campo médico e sanitário, no
respeito aos princípios da lei moral
natural, especialmente onde o



serviço à vida interpela
cotidianamente a consciência
humana[81]. Onde ela não fosse
reconhecida, pode-se chegar à
situação de dever desobedecer à lei,
para não acrescentar injustiça a
injustiça, condicionando a
consciência das pessoas. Os
profissionais da saúde não devem
hesitar a pedi-la como direito próprio
e como contribuição específica ao
bem comum.

Igualmente, as istituições sanitárias
devem superar as fortes pressões
econômicas que talvez as induzam a
aceitar a prática da eutanásia. E
quando a dificuldade em encontrar
os meios necessários tornasse muito
pesado o empenho das instituições
públicas, toda a sociedade é chamada
a um suplemento de
responsabilidade a fim de que os
doentes incuráveis não sejam
abandonados a si mesmos ou apenas
aos recursos de seus familiares. Tudo



isto requer uma tomada de posição
clara e unitária por parte das
Conferências Episcopais, das Igrejas
locais, assim como das comunidades
e das instituições católicas para
tutelar o próprio direito à objeção de
consciência nos contextos legislativos
que prevêem a eutanásia e o suicídio.

As instituições sanitárias católicas
constituem um sinal concreto do
modo com que a comunidade
eclesial, a exemplo do Bom
Samaritano, cuida dos enfermos. O
mandato de Jesus «curai os
doentes» (Lc 10, 9) encontra uma
concreta atuação não só impondo-
lhes as mãos, mas recolhendo-os da
estrada, assistindo-os nas próprias
casas e instaurando apropriadas
estruturas de acolhimento e de
hospitalidade. Fiel ao mandato do
Senhor, a Igreja tem efetivado, no
curso dos séculos, várias estruturas
de acolhimento, onde o cuidado
médico encontra uma específica



modalidade na dimensão de serviço
integral à pessoa doente.

As instituições sanitárias católicas
são chamadas a ser fieis testemunhas
da irrenunciável atenção ética e do
respeito aos valores humanos
fundamentais e àqueles cristãos,
constitutivos da sua identidade,
mediante a abstenção de evidentes
comportamentos moralmente ilícitos,
bem como a formal obediência aos
ensinamentos do Magistério eclesial.
Toda ação que não corresponda às
finalidades e aos valores nos quais as
instituições católicas se inspiram não
é eticamente aceitável e, portanto,
prejudica a atribuição da
qualificação “católica” à mesma
instituição.

Neste sentido, não é eticamente
admissível uma colaboração
institucional com outras estruturas
hospitalares, direcionando a estas as
pessoas que pedem a eutanásia. Tais



escolhas não podem ser eticamente
admitidas nem apoiadas na sua
realização concreta, mesmo se são
legalmente possíveis. Com efeito, as
leis que aprovam a eutanásia «não só
não criam obrigação alguma para a
consciência, como, ao contrário,
geram uma grave e precisa obrigação
de opor-se a elas através da objeção
de consciência. Desde as origens da
Igreja, a pregação apostólica
inculcou nos cristãos o dever de
obedecer às autoridades públicas
legitimamente constituídas (cfr. Rm
13, 1-7; 1Pd 2, 13-14), mas, ao mesmo
tempo, advertiu firmemente que “é
preciso obedecer mais a Deus do que
aos homens” (At 5, 29)»[82].

O direito à objeção de consciência
não deve fazer-nos esquecer que os
cristãos rejeitam essas leis não em
virtude de uma convicção religiosa
privada, mas de um direito
fundamental e inviolável de cada
pessoa, essencial ao bem comum de



toda a sociedade. Trata-se, de fato, de
leis contrárias ao direito natural,
enquanto minam os próprios
fundamentos da dignidade humana e
de uma convivência justa.

10. O acompanhamento pastoral e o
apoio dos sacramentos

O momento da morte é um passo
decisivo do homem no seu encontro
com Deus Salvador. A Igreja é
chamada a acompanhar
espiritualmente os fieis nesta
situação, oferecendo-lhes os
“recursos sanantes” da oração e dos
sacramentos. Ajudar o cristão a viver
tal momento em um contexto de
acompanhamento espiritual é um ato
supremo de caridade. Dado que
«nenhuma pessoa de fé deveria
morrer na solidão e no
abandono»[83], é necessário criar em
torno ao doente uma sólida
plataforma de relações humanas e



humanizantes que o acompanhem e
o abram à esperança.

A parábola do Bom Samaritano
indica qual deve ser a relação com o
próximo sofredor, quais atitudes se
precisam evitar – indiferença, apatia,
julgamentos, medo de sujar as mãos,
fechamento nos próprios assuntos – e
quais assumir – atenção, escuta,
compreensão, compaixão, discrição.

O convite à imitação, «Vai e faze o
mesmo» (Lc 10, 37), é uma
advertência a não subestimar todo o
potencial humano de presença, de
disponibilidade, de acolhimento, de
discernimento, de participação, que a
proximidade para com quem está em
situação de necessidade exige e que é
essencial no cuidado integral da
pessoa doente.

A qualidade do amor e do cuidado às
pessoas em situações críticas e
terminais da vida concorre a afastar
delas o terrível e extremo desejo de



dar fim à própria vida. Só um
contexto de calor humano e de
fraternidade evangélica, de fato, é
capaz de abrir um horizonte positivo
e de sustentar o doente na esperança
e numa confiante entrega.

Tal acompanhamento faz parte do
percurso definido pelos cuidados
paliativos e deve compreender o
paciente e sua família.

A família, desde sempre, tem
desempenhado um papel importante
no cuidado. A sua presença, o apoio,
o afeto constituem para o doente um
fator terapêutico essencial. Ela,
recorda Papa Francisco, «foi desde
sempre o “hospital” mais próximo.
Ainda hoje, em tantas partes do
mundo, o hospital é um privilégio
para poucos e muitas vezes é
distante. São a mãe, o pai, os irmãos,
as irmãs, as avós que garantem os
cuidados e ajudam a curar»[84].



O assumir para si o peso do outro ou
o cuidar dos sofrimentos alheios é
um empenho que envolve não só
alguns, mas abraça a
responsabilidade de todos, de toda a
comunidade cristã. São Paulo afirma
que quando um membro sofre, todo
o corpo sofre (cfr. 1Cor 12, 26) e
inteiramente se inclina sobre o
membro doente para aliviá-lo. Cada
um, no que lhe diz respeito, é
chamado a ser “servo da consolação”
frente a qualquer situação humana
de desolação e de desconforto.

O acompanhamento pastoral chama
em causa o exercício das virtudes
humanas e cristãs da empatia (en-
pathos), da compaixão (cum-passio),
do responsabilizar-se pelo
sofrimento e compartilhá-lo, e da
consolação (cum-solacium), de entrar
na solidão do outro para fazê-lo
sentir-se amado, acolhido,
acompanhado e apoiado.



O ministério da escuta e da
consolação que o sacerdote é
chamado a oferecer, fazendo-se sinal
da solicitude compassiva de Cristo e
da Igreja, pode e deve ter um papel
decisivo. Nesta importante missão é
de capital importância testemunhar
e conjugar a verdade e a caridade
com as quais o olhar do Bom Pastor
não deixa de acompanhar todos os
seus. Dado o relevo da figura do
sacerdote no acompanhamento
humano, pastoral e espiritual dos
doentes nas fases terminais da vida,
é preciso que no seu percurso de
formação seja prevista uma
atualizada e direcionada preparação
a respeito. É igualmente importante
que sejam formados para tal
acompanhamento cristão também os
médicos e demais profissionais da
saúde, já que podem haver
circunstâncias particulares que
tornam muito difícil a adequada
presença dos sacerdotes junto ao
leito dos doentes terminais.



Ser homens e mulheres especialistas
em humanidade significa favorecer,
através das atitudes com que se
cuida do próximo sofredor, o
encontro com o Senhor da vida, o
único capaz de derramar de maneira
eficaz sobre as feridas humanas o
óleo da consolação e o vinho da
esperança.

Cada homem tem o direito natural de
ser assistido nessa hora suprema
segundo as expressões da religião
que professa.

O momento sacramental é sempre o
ápice de todo empenho pastoral de
cuidado que o precede e fonte de
tudo que o segue.

A Igreja chama sacramentos «de
cura»[85] a Penitência e a Unção dos
Enfermos, que culminam na
Eucaristia como “viático” para a vida
eterna[86]. Mediante a proximidade
da Igreja, o doente vive a
proximidade de Cristo que o



acompanha no caminho para a casa
do Pai (cfr. Jo 14, 6) e o ajuda a não
cair no desespero[87], sustentando-o
na esperança, sobretudo quando o
caminho se faz mais árduo[88].

11. O discernimento pastoral para
quem pede eutanásia ou suicídio
assistido

Um caso todo particular em que hoje
é necessário reafirmar o
ensinamento da Igreja é o
acompanhamento pastoral de quem
pediu expressamente a eutanásia ou
o suicídio assistido. A respeito do
sacramento da Reconciliação, o
confessor deve assegurar-se que haja
a contrição, a qual é necessária para
a validade da absolvição, e que
consiste na «dor da alma e a
reprovação do pecado cometido,
acompanhada do propósito de não
mais pecar no futuro»[89]. No nosso
caso, encontramo-nos diante de uma
pessoa que, além de suas disposições



subjetivas, realizou a escolha de um
ato gravemente imoral e persevera
nisso livremente. Trata-se de uma
manifesta não-disposição para a
recepção dos sacramentos da
Penitência, com a absolvição[90], e
da Unção[91], assim como do
Viático[92]. Poderá receber tais
sacramentos no momento em que a
sua disposição em dar passos
concretos permita ao ministro
concluir que o penitente modificou
sua decisão. Isto comporta também
que uma pessoa que se registrou em
uma associação para receber a
eutanásia ou o suicídio assitido deva
mostrar o propósito de anular tal
inscrição antes de receber os
sacramentos. Recorde-se que a
necessidade de postergar a
absolvição não implica um juízo
sobre a imputabilidade da culpa,
dado que a responsabilidade pessoal
poderia ser diminuída ou até mesmo
não subsistir[93]. No caso em que o
paciente fosse já privado de



consciência, o sacerdote poderia
administrar os sacramentos sub
condicione se se pode presumir o
arrependimento a partir de algum
sinal dado anteriormente pela pessoa
doente.

Esta posição da Igreja não é sinal de
falta de acolhimento ao doente. Ela
deve ser, de fato, unida à oferta da
ajuda e da escuta sempre possíveis,
sempre concedidas, junto com uma
aprofundada explicação do conteúdo
do sacramento, a fim de dar à pessoa,
até o último momento, os
instrumentos para poder escolhê-lo e
desejá-lo. A Igreja, com efeito, é
atenta a perscrutar os sinais de
conversão suficientes, para que os
fieis possam pedir razoavelmente a
recepção dos sacramentos. Recorde-
se que postergar a absolvição é
também um ato medicinal da Igreja,
voltado não a condenar o pecador,
mas a movê-lo e a acompanhá-lo
rumo à conversão.



Deste modo, também no caso em que
uma pessoa não se encontre nas
condições objetivas para receber os
sacramentos, é necessária uma
proximidade que a convide sempre à
conversão, sobretudo se a eutanásia,
requerida ou aceitada, não será
praticada em breve tempo. Haverá
então a possibilidade de um
acompanhamento para fazer
renascer a esperança e modificar a
escolha errônea, de modo que ao
doente seja aberto o acesso aos
sacramentos.

Todavia, não é admissível, da parte
daqueles que assistem
espiritualmente estes enfermos,
qualquer gesto exterior que possa ser
interpretado como uma aprovação
da ação eutanásica, como, por
exemplo, o estar presente no
momento de sua realização. Tal
presença não se pode interpretar
senão como cumplicidade. Este
princípio se refere de modo



particular, mas não só, aos capelães
das estruturas sanitárias onde pode
ser praticada a eutanásia, que não
devem dar escândalo, mostrando-se
de algum modo cúmplices da
supressão de uma vida humana.

12. A reforma do sistema educativo e
da formação dos profissionais da
saúde

No contexto social e cultural
hodierno, tão denso de desafios em
relação à tutela da vida humana nas
fases mais críticas da existência, o
papel da educação é ineludível. A
família, a escola, as outras
instituições educativas e as
comunidades paroquiais devem
trabalhar com perseverança para o
despertar e o aperfeiçoamento
daquela sensibilidade para com o
próximo e o seu sofrimento, de que
se tornou símbolo a figura do
Samaritano evangélico[94].



As capelanias hospitalares têm a
obrigação de ampliar a formação
espiritual e moral dos profissionais
da saúde, inclusive dos médicos e
enfermeiros, assim como dos grupos
de voluntariado hospitalar, para que
saibam fornecer a assistência
humana e psicológica necessária nas
fases terminais da vida. O cuidado
psicológico e espiritual do paciente
durante todo o decurso da doença
deve ser uma prioridade para os
agentes de pastoral e profissionais da
saúde, premurando-se em colocar ao
centro o paciente e sua família.

Os cuidados paliativos devem ser
difundidos no mundo e é necessário
predispor a tal fim cursos
acadêmicos para a formação
especializada dos profissionais da
saúde. Prioritária é também a
difusão de uma correta e capilar
informação sobre a eficácia de
autênticos cuidados paliativos para
um acompanhamento digno da



pessoa até a morte natural. As
instituições sanitárias de inspiração
cristã devem predispor diretrizes
para os próprios profissionais da
saúde que incluam uma apropriada
assistência psicológica, moral e
espiritual como componente
essencial dos cuidados paliativos.

A assistência humana e espiritual
precisa entrar nos percursos
formativos acadêmicos de todos os
profissionais da saúde e nos estágios
hospitalares.

Além disso, as estruturas sanitárias e
assitenciais são chamadas a oferecer 
modelos de assistência psicológica e
espiritual para os profissionais da
saúde que têm sob sua
responsabilidade pacientes
terminais. Cuidar de quem cuida é
essencial para evitar que sobre os
agentes e médicos caia todo o peso
(burn out) do sofrimento e da morte
dos pacientes incuráveis. Eles



precisam de suporte e de momentos
adequados de encontro e de escuta
para poder elaborar não somente
valores e emoções, mas também o
sentido da angústia, do sofrimento e
da morte no âmbito do seu serviço à
vida. Devem poder perceber o
sentido profundo de esperança e a
consciência de que a própria missão
é uma verdadeira vocação a
sustentar e acompanhar o mistério
da vida e da graça nas fases
dolorosas e terminais da
existência[95].

Conclusão

O Mistério da Redenção do homem é
surpreendentemente enraizado no
envolvimento amoroso de Deus com
o sofrimento humano. Eis porque
podemos confiar em Deus e
transmitir esta certeza de fé ao
homem sofredor e assustado pela dor
e pela morte.



O testemunho cristão mostra como a
esperança seja sempre possível,
também ao interno da cultura do
descarte. «A eloquência da parábola
do Bom Samaritano, como também
de todo o Evangelho, está sobretudo
nisto: o homem deve sentir-se como
que chamado em primeira pessoa a
testemunhar o amor no
sofrimento»[96].

A Igreja aprende do Bom Samaritano
o cuidado com o doente terminal e
obedece assim ao mandamento
conexo ao dom da vida: «respeita,
defende, ama e serve a vida, cada vida
humana!»[97]. O evangelho da vida é
um evangelho da compaixão e da
misericórdia, direcionado ao homem
concreto, fraco e pecador, para
aliviá-lo, mantê-lo na vida da graça e,
se possível, curá-lo de toda ferida.

Não basta, todavia, compartilhar a
dor, é preciso mergulhar nos frutos
do Mistério Pascal de Cristo para



vencer o pecado e o mal, com a
vontade de «remover a miséria
alheia como se se tratasse da
própria»[98]. A maior miséria
consiste, porém, na falta de
esperança diante da morte. Esta é a
esperança anunciada pelo
testemunho cristão, o qual para ser
eficaz deve ser vivido na fé,
envolvendo a todos, familiares,
enfermeiros, médicos e a pastoral
das dioceses e dos centros
hospitalares católicos, chamados a
viver com fidelidade o dever do
acompanhamento dos doentes em
todas as fases da doença, em
particular nas fases críticas e
terminais da vida, assim como
definido no presente documento.

O Bom Samaritano, que põe no
centro do seu coração o rosto do
irmão em dificuldade, sabe ver a sua
necessidade, oferece-lhe todo o bem
de que precisa para aliviá-lo da
ferida da desolação e abre no seu



coração luminosas brechas de
esperança.

O “querer bem” do Samaritano, que
se faz próximo do homem ferido não
com palavras nem com a língua, mas
com ações e de verdade (cfr. 1Jo 3,
18), toma a forma do cuidado, a
exemplo de Cristo, que passou
fazendo o bem e curando a todos
(cfr. At 10, 38).

Curados por Jesus, tornamo-nos
homens e mulheres chamados a
anunciar a seu poder que cura, a
amar e a cuidar do próximo como Ele
nos testemunhou.

Esta vocação ao amor e ao cuidado
do outro[99], que traz consigo ganhos
de eternidade, é tornada explícita
pelo Senhor da vida na paráfrase do
juízo final: recebei em herança o
reino, porque eu era doente e fostes
me visitar. Quando, Senhor? Todas as
vezes que o fizestes a um irmão mais



pequenino, a um irmão sofredor, a
mim o fizestes (cfr. Mt 25, 31-46).

O Sumo Pontífice Francisco, na data
de 25 de junho de 2020, aprovou esta
Carta, decidida na Sessão Plenária
desta Congregação em 29 de janeiro
de 2020, e ordenou a sua publicação.

Dado em Roma, da sede da
Congregação para a Doutrina da Fé,
em 14 de julho de 2020, memória
litúrgica de São Camilo de Lélis.

Luis F. Card. Ladaria, S.I.

Prefeito

+ Giacomo Morandi

Arcebispo tit. de Cerveteri

Secretário



[1] Missal Romano reformado
segundo os decretos do Concílio
Vaticano II, promulgado pelo Papa
Paulo VI. Conferências Episcopais de
Portugal, Moçambique, Angola e São
Tomé e Dioceses de Bissau e Cabo
Verde, 1992. Prefácio comum VIII, p.
507.

[2] Cfr. Pontifício Conselho Para a
Pastoral no Campo da Saúde, Nova
carta dos Profissionais da Saúde,
Libreria Editrice Vaticana, Città del
Vaticano, 2016, n. 6.

[3] Cfr. Bento XVI, Carta Enc. Spe
salvi (30 de novembro de 2007), n. 22:
AAS 99 (2007), 1004: «Se ao progresso
técnico não corresponde um
progresso na formação ética do
homem, no crescimento do homem
interior (cf. Ef 3,16; 2Cor 4,16), então
aquele não é um progresso, mas uma
ameaça para o homem e para o
mundo».

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html


[4] Cfr. Francisco, Discurso à
Associação Italiana contra as
leucemias-linfomas e mieloma (AIL) (2
de março de 2019): L’Osservatore
Romano, 3 de março de 2019, 7.

[5] Id., Exort. Ap. Amoris laetitia (19
de março de 2016), n. 3: AAS 108
(2016), 312.

[6] Cfr. Conc. Ecum. Vaticano II,
Const. Past. Gaudium et spes (7 de
dezembro de 1965), n. 10: AAS 58
(1966), 1032-1033.

[7] Cfr. João Paulo II, Carta Ap. 
Salvifici doloris (11 de fevereiro de
1984), n. 4: AAS 76 (1984), 203.

[8] Cfr. Pontifício Conselho para a
Pastoral no campo da Saúde, Nova
carta dos Profissionais da Saúde, n.
144.

[9] Francisco, Mensagem para a
XLVIII Jornada Mundial das

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/march/documents/papa-francesco_20190302_ail.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/march/documents/papa-francesco_20190302_ail.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/march/documents/papa-francesco_20190302_ail.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_letters/1984/documents/hf_jp-ii_apl_11021984_salvifici-doloris.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/communications/documents/papa-francesco_20140124_messaggio-comunicazioni-sociali.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/communications/documents/papa-francesco_20140124_messaggio-comunicazioni-sociali.html


Comunicações Sociais (24 de janeiro
de 2014): AAS 106 (2014), 114.

[10] João Paulo II, Carta Enc. 
Evangelium vitae (25 de março de
1995), n. 87: AAS 87 (1995), 500.

[11] Cfr. Id., Carta Enc. Centesimus
annus (1° de maio de 1991), n. 37: 
AAS 83 (1991), 840.

[12] Id., Carta Enc. Veritatis splendor
(6 de agosto de 1993), n. 50: AAS 85
(1993), 1173.

[13] Id., Discurso aos participantes do
Congresso Internacional sobre “Os
tratamentos de suporte vital e estado
vegetativo. Progressos científicos e
dilemas éticos” (20 de março de
2004), n. 7: AAS 96 (2004), 489.

[14] Cfr. Congregação para a
Doutrina da Fé, Carta Placuit Deo (22
de fevereiro de 2018), n. 6: AAS 110
(2018), 430.

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/communications/documents/papa-francesco_20140124_messaggio-comunicazioni-sociali.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_06081993_veritatis-splendor.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/speeches/2004/march/documents/hf_jp-ii_spe_20040320_congress-fiamc.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/speeches/2004/march/documents/hf_jp-ii_spe_20040320_congress-fiamc.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/speeches/2004/march/documents/hf_jp-ii_spe_20040320_congress-fiamc.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/speeches/2004/march/documents/hf_jp-ii_spe_20040320_congress-fiamc.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/speeches/2004/march/documents/hf_jp-ii_spe_20040320_congress-fiamc.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20180222_placuit-deo_po.html


[15] Cfr. Pontifício Conselho para a
Pastoral no campo da Saúde, Nova
carta dos Profissionais da Saúde, n. 9.

[16] Cfr. Paulo VI, Alocução na última
sessão pública do Concílio (7 de
dezembro de 1965): AAS 58 (1966),
55-56.

[17] Pontifício Conselho para a
Pastoral no campo da Saúde, Nova
carta dos Profissionais da Saúde, n. 9.

[18] Cfr. Congregação para a
Doutrina da Fé, Carta Placuit Deo (22
de fevereiro de 2018), n.12: AAS 110
(2018), 433-434.

[19] Francisco, Discurso aos
participantes da Plenária da
Congregação para a Doutrina da Fé
(30 de janeiro de 2020): L’Osservatore
Romano, 31 de janeiro de 2020, 7.

[20] Cfr. Bento XVI, Carta Enc. Deus
caritas est (25 de dezembro de 2005),
n. 31: AAS 98 (2006), 245.

https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651207_epilogo-concilio.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651207_epilogo-concilio.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20180222_placuit-deo_po.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2020/january/documents/papa-francesco_20200130_plenaria-cfaith.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2020/january/documents/papa-francesco_20200130_plenaria-cfaith.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2020/january/documents/papa-francesco_20200130_plenaria-cfaith.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html


[21] Cfr. Id., Carta Enc. Caritas in
veritate (29 de junho de 2009), n. 76: 
AAS 101 (2009), 707.

[22] Cfr. João Paulo II, Carta Enc. 
Evangelium vitae (25 de março de
1995), n. 49: AAS 87 (1995), 455: «O
sentido mais verdadeiro e profundo
da vida: ser um dom que se consuma
no dar-se».

[23] Conc. Ecum. Vaticano II, Const.
Dogm. Dei Verbum (8 de novembro
de 1965), n. 2: AAS 58 (1966), 818.

[24] João Paulo II, Carta Enc. 
Evangelium vitae (25 de março de
1995), n. 34: AAS 87 (1995), 438.

[25] Cfr. Declaração conjunta das
Religiões Monoteístas Abramíticas
sobre as problemáticas do fim da
vida, Cidade do Vaticano, 28 de
outubro de 2019: «Opomo-nos a toda
forma de eutanásia – que é um ato
direto, deliberado e intencional de
tirar a vida – como também ao

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_po.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html


suicídio medicamente assistido – que
é um direto, deliberado e intencional
suporte ao suicidar-se – enquanto são
atos completamente em contradição
com o valor da vida humana e por
isso, em consequência, são ações
equivocadas do ponto de vista seja
moral, seja religioso e deveriam ser
proibidas sem exceções».

[26] Cfr. Francisco, Discurso ao
Congresso da Associação dos Médicos
Católicos Italianos no 70° aniversário
de fundação (15 de novembro de
2014): AAS 106 (2014), 976.

[27] Cfr. Pontifício Conselho para a
Pastoral no campo da Saúde, Nova
carta dos Profissionais da Saúde, n. 1;
Congregação para a Doutrina da Fé,
Instr. Dignitas personae (8 de
setembro de 2008), n. 8: AAS 100
(2008), 863.

[28] Francisco, Carta Enc. Laudato si’
(24 de maio de 2015), n. 65: AAS 107
(2015), 873.

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141115_medici-cattolici-italiani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141115_medici-cattolici-italiani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141115_medici-cattolici-italiani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141115_medici-cattolici-italiani.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20081208_dignitas-personae_po.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html


[29] Conc. Ecum. Vaticano II, Const.
Past. Gaudium et spes (7 de dezembro
de 1965), n. 27: AAS 58 (1966),
1047-1048.

[30] Francisco, Discurso ao Congresso
da Associação dos Médicos Católicos
Italianos no 70° aniversário de
fundação (15 de novembro de 2014): 
AAS 106 (2014), 976.

[31] Cfr. Id., Discurso à Federação
Nacional da Ordem dos Médicos
Cirurgiões e dos Dentistas (20 de
setembro de 2019): L’Osservatore
Romano, 21 de setembro de 2019, 8:
«São modos apressados de lidar com
escolhas que não são, como
poderiam parecer, uma expressão de
liberdade da pessoa, quando incluem
o descarte do paciente como
possibilidade, ou falsa compaixão
diante do pedido de ser ajudado a
antecipar a morte».

[32] Congregação para a Doutrina da
Fé, Carta Placuit Deo (22 de fevereiro

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141115_medici-cattolici-italiani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141115_medici-cattolici-italiani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141115_medici-cattolici-italiani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141115_medici-cattolici-italiani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/september/documents/papa-francesco_20190920_medici.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/september/documents/papa-francesco_20190920_medici.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/september/documents/papa-francesco_20190920_medici.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20180222_placuit-deo_po.html


de 2018), n. 3: AAS 110 (2018),
428-429; cfr. Francisco, Carta Enc. 
Laudato si’ (24 de maio de 2015), n.
162: AAS 107 (2015), 912.

[33] Cfr. Bento XVI, Carta Enc. Caritas
in veritate (29 de junho de 2009), n.
53: AAS 101 (2009), 688: «Uma das
pobrezas mais profundas que o
homem pode experimentar é a
solidão. Vistas bem as coisas, as
outras pobrezas, incluindo a
material, também nascem do
isolamento, de não ser amado ou da
dificuldade de amar».

[34] Cfr. Francisco, Exort. Ap. 
Evangelii gaudium (24 de novembro
de 2013), n. 53: AAS 105 (2013), 1042;
veja-se também: Id., Discurso à
delegação do Instituto “Dignitatis
Humanae” (7 de dezembro de 2013): 
AAS 106 (2014), 14-15; Id., Encontro
com os anciãos (28 de setembro de
2014): AAS 106 (2014), 759-760.

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2013/december/documents/papa-francesco_20131207_istituto-dignitatis.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2013/december/documents/papa-francesco_20131207_istituto-dignitatis.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2013/december/documents/papa-francesco_20131207_istituto-dignitatis.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2013/december/documents/papa-francesco_20131207_istituto-dignitatis.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2013/december/documents/papa-francesco_20131207_istituto-dignitatis.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2013/december/documents/papa-francesco_20131207_istituto-dignitatis.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/september/documents/papa-francesco_20140928_incontro-anziani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/september/documents/papa-francesco_20140928_incontro-anziani.html


[35] Cfr. João Paulo II, Carta Enc. 
Evangelium vitae (25 de março de
1995), n. 12: AAS 87 (1995), 414.

[36] Congregação para a Doutrina da
Fé, Decl. Iura et bona (5 de maio de
1980), II: AAS 72 (1980), 546.

[37] João Paulo II, Carta Enc. 
Evangelium vitae (25 de março de
1995), n. 65: AAS 87 (1995), 475; cfr.
Congregação para a Doutrina da Fé,
Decl. Iura et bona (5 de maio de
1980), II: AAS 72 (1980), 546.

[38] João Paulo II, Carta Enc. 
Evangelium vitae (25 de março de
1995), n. 65: AAS 87 (1995), 477. É
uma doutrina proposta de modo
definitivo, na qual a Igreja empenha
a sua infalibilidade: cfr. Congregação
para a Doutrina da Fé, Nota doutrinal
ilustrativa da fórmula conclusiva da
Professio fidei (29 de junho de 1998),
n. 11: AAS 90 (1998), 550.

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19800505_euthanasia_po.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19800505_euthanasia_po.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_1998_professio-fidei_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_1998_professio-fidei_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_1998_professio-fidei_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_1998_professio-fidei_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_1998_professio-fidei_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_1998_professio-fidei_po.html


[39] Congregação para a Doutrina da
Fé, Decl. Iura et bona (5 de maio de
1980), II: AAS 72 (1980), 546.

[40] Cfr. Catecismo da Igreja Católica,
n. 2286.

[41] Cfr. Ibidem, nn. 1735 e 2282.

[42] Congregação para a Doutrina da
Fé, Decl. Iura et bona (5 de maio de
1980), II: AAS 72 (1980), 546.

[43] Pontifício Conselho para a
Pastoral no campo da Saúde, Nova
carta dos Profissionais da Saúde, n.
169.

[44] Cfr. Ibidem, n.170.

[45] Cfr. João Paulo II, Carta Enc. 
Evangelium vitae (25 de março de
1995), n. 72: AAS 87 (1995), 484-485.

[46] Francisco, Discurso aos
participantes da Assembleia Plenária
da Congregação para a Doutrina da
Fé (30 de janeiro de 2020): 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19800505_euthanasia_po.html
https://www.vatican.va/archive/cathechism_po/index_new/indice_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19800505_euthanasia_po.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2020/january/documents/papa-francesco_20200130_plenaria-cfaith.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2020/january/documents/papa-francesco_20200130_plenaria-cfaith.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2020/january/documents/papa-francesco_20200130_plenaria-cfaith.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2020/january/documents/papa-francesco_20200130_plenaria-cfaith.html


L’Osservatore Romano, 31 de janeiro
de 2020, 7.

[47] João Paulo II, Carta Enc. Veritatis
splendor (6 de agosto de 1993), n. 15: 
AAS 85 (1993), 1145.

[48] Cfr. Bento XVI, Carta Enc. Spe
salvi (30 de novembro de 2007), nn.
36-37: AAS 99 (2007), 1014-1016.

[49] Congregação para a Doutrina da
Fé, Decl. Iura et bona (5 de maio de
1980), II: AAS 72 (1980), 546.

[50] João Paulo II, Carta Ap. Salvifici
doloris (11 de fevereiro de 1984), n. 5:
AAS 76 (1984), 204.

[51] Cfr. Bento XVI, Carta Enc. Spe
salvi (30 de novembro de 2007), n. 38:
AAS 99 (2007), 1016.

[52] Cfr. João Paulo II, Carta Ap. 
Salvifici doloris (11 de fevereiro de
1984), n. 29: AAS 76 (1984), 244: «O
homem que é o “próximo” não pode

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_06081993_veritatis-splendor.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_06081993_veritatis-splendor.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19800505_euthanasia_po.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_letters/1984/documents/hf_jp-ii_apl_11021984_salvifici-doloris.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_letters/1984/documents/hf_jp-ii_apl_11021984_salvifici-doloris.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_letters/1984/documents/hf_jp-ii_apl_11021984_salvifici-doloris.html


passar com indiferença diante do
sofrimento de outrem; e isso, por
motivo da solidariedade humana
fundamental e em nome do amor ao
próximo. Deve “parar”, “deixar-se
comover”, como fez o Samaritano da
parábola evangélica. Esta parábola,
em si mesma, exprime uma verdade
profundamente cristã e, ao mesmo
tempo, universalmente, muitíssimo
humana».

[53] Cfr. Congregação para a
Doutrina da Fé, Decl. Iura et bona (5
de maio de 1980), IV: AAS 72 (1980),
549-551.

[54] Cfr. Catecismo da Igreja Católica,
n. 2278; Pontifício Conselho para a
Pastoral no campo da Saúde, Carta
dos Profissionais da Saúde, Libreria
Editrice Vaticana, Città del Vaticano,
1995, n. 119; João Paulo II, Carta Enc. 
Evangelium vitae (25 de março de
1995), n. 65: AAS 87 (1995), 475;
Francisco, Mensagem aos

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19800505_euthanasia_po.html
https://www.vatican.va/archive/cathechism_po/index_new/indice_po.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20171107_messaggio-monspaglia.html


participantes do meeting regional
europeu da World Medical
Association (7 de novembro de 2017):
«E se sabemos que nem sempre
podemos garantir a cura da doença,
devemos e podemos sempre cuidar
da pessoa viva: sem abreviar nós
mesmos a sua vida, mas também sem
nos obstinarmos inutilmente contra
a sua morte»; Pontifício Conselho
para a Pastoral no campo da Saúde, 
Nova carta dos Profissionais da
Saúde, n. 149.

[55] Cfr. Catecismo da Igreja Católica,
n. 2278; Congregação para a Doutrina
da Fé, Decl. Iura et bona (5 de maio
de 1980), IV: AAS 72 (1980), 550-551;
João Paulo II, Carta Enc. Evangelium
vitae (25 de março de 1995), n. 65: 
AAS 87 (1995), 475; Pontifício
Conselho para a Pastoral no campo
da Saúde, Nova carta dos
Profissionais da Saúde, n. 150.

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20171107_messaggio-monspaglia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20171107_messaggio-monspaglia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20171107_messaggio-monspaglia.html
https://www.vatican.va/archive/cathechism_po/index_new/indice_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19800505_euthanasia_po.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html


[56] João Paulo II, Carta Enc. 
Evangelium vitae (25 de março de
1995), n. 65: AAS 87 (1995), 476.

[57] Cfr. Pontifício Conselho para a
Pastoral no campo da Saúde, Nova
carta dos Profissionais da Saúde, n.
150.

[58] Cfr. João Paulo II, Discurso aos
participantes de um encontro de
estudo sobre a procriação
responsável (5 de junho de 1987), n.
1: Insegnamenti di Giovanni Paolo II,
X/2 (1987), 1962: «Falar de “conflito
de valores ou bens” e da consequente
necessidade de realizar como que
uma espécie de “balanceamento” dos
mesmos, escolhendo um e rejeitando
o outro, não é moralmente correto».

[59] Cfr. Id., Discurso à Associação
dos Médicos Católicos Italianos (28 de
dezembro de 1978): Insegnamenti di
Giovanni Paolo II, I (1978), 438.

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/speeches/1978/documents/hf_jp-ii_spe_19781228_medici-cattolici-ital.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/speeches/1978/documents/hf_jp-ii_spe_19781228_medici-cattolici-ital.html


[60] Pontifício Conselho para a
Pastoral no campo da Saúde, Nova
carta dos Profissionais da Saúde, n.
150.

[61] Cfr. Congregação para a
Doutrina da Fé, Respostas a
perguntas da Conferência Episcopal
dos Estados Unidos sobre a
alimentação e a hidratação artificiais
(1 de agosto de 2007): AAS 99 (2007),
820.

[62] Ibidem.

[63] Pontifício Conselho para a
Pastoral no campo da Saúde, Nova
carta dos Profissionais da Saúde, n.
152: «A nutrição e a hidratação,
também administradas
artificialmente, fazem parte dos
cuidados básicos devidos ao
moribundo, quando não resultem
demasiadamente pesados ou sem
nenhum benefício. A sua suspensão
não justificada pode ter o significado
de um verdadeiro ato eutanásico: “A

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20070801_risposte-usa_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20070801_risposte-usa_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20070801_risposte-usa_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20070801_risposte-usa_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20070801_risposte-usa_po.html


administração de alimento e água,
mesmo por vias artificiais, é em linha
de princípio um meio ordinário e
proporcionado de conservação da
vida. Ela é pois obrigatória, na
medida em que e até quando
demonstra alcançar a sua finalidade
própria, que consiste em promover a
hidratação e a nutrição do paciente.
Desse modo se evitam os sofrimentos
e a morte devidos à inanição e à
desidratação”».

[64] Francisco, Discurso à Plenária da
Pontifícia Academia para a Vida (5 de
março de 2015): AAS 107 (2015), 274,
com referência a: João Paulo II, Carta
Enc. Evangelium vitae (25 de março
de 1995), n. 65: AAS 87 (1995), 476.
Cfr. Catecismo da Igreja Católica, n.
2279.

[65] Cfr. Francisco, Discurso à
Plenária da Pontifícia Academia para
a Vida (5 de março de 2015): AAS 107
(2015), 275.

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/march/documents/papa-francesco_20150305_pontificia-accademia-vita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/march/documents/papa-francesco_20150305_pontificia-accademia-vita.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html
https://www.vatican.va/archive/cathechism_po/index_new/indice_po.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/march/documents/papa-francesco_20150305_pontificia-accademia-vita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/march/documents/papa-francesco_20150305_pontificia-accademia-vita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/march/documents/papa-francesco_20150305_pontificia-accademia-vita.html


[66] Cfr. Pontifício Conselho para a
Pastoral no campo da Saúde, Nova
carta dos Profissionais da Saúde, n.
147.

[67] Cfr. João Paulo II, Carta Ap. 
Salvifici doloris (11 de fevereiro de
1984), n. 2: AAS 76 (1984), 202: «O
sofrimento parece pertencer à
transcendência do homem: este é um
daqueles pontos nos quais o homem
é de certo modo “destinado” a
superar a si mesmo, sendo chamado
a isto de modo misterioso».

[68] Bento XVI, Carta Enc. Spe salvi
(30 de novembro de 2007), n. 38: AAS
99 (2007), 1016.

[69] Francisco, Exort. Ap. Amoris
laetitia (19 de março de 2016), n. 48: 
AAS 108 (2016), 330.

[70] C. Saunders, Watch with me.
Inspiration for a life in hospice care.
Observatory House, Lancaster, UK,
2005, p. 29.

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_letters/1984/documents/hf_jp-ii_apl_11021984_salvifici-doloris.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html


[71] Francisco, Discurso aos
participantes da Assembleia Plenária
da Congregação para a Doutrina da
Fé (30 de janeiro de 2020): 
L’Osservatore Romano, 31 de janeiro
de 2020, 7.

[72] Cfr. Pontifício Conselho para a
Pastoral no campo da Saúde, Nova
carta dos Profissionais da Saúde, n.
148.

[73] Cfr. Pio XII, Allocutio. Trois
questions religieuses et morales
concernant l’analgésie (24 de
fevereiro de 1957): AAS 49 (1957),
134-136; Congregação para a
Doutrina da Fé, Decl. Iura et bona (5
de maio de 1980), III: AAS 72 (1980),
547; João Paulo II, Carta Ap. Salvifici
doloris (11 de fevereiro de 1984), n.
19: AAS 76 (1984), 226.

[74] Cfr. Pio XII, Allocutio. Iis qui
interfuerunt Conventui internationali
Romae habito a «Collegio
Internationale Neuro-Psycho-

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2020/january/documents/papa-francesco_20200130_plenaria-cfaith.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2020/january/documents/papa-francesco_20200130_plenaria-cfaith.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2020/january/documents/papa-francesco_20200130_plenaria-cfaith.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2020/january/documents/papa-francesco_20200130_plenaria-cfaith.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19800505_euthanasia_po.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_letters/1984/documents/hf_jp-ii_apl_11021984_salvifici-doloris.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_letters/1984/documents/hf_jp-ii_apl_11021984_salvifici-doloris.html


Pharmacologico» indicto (9 de
setembro de 1958): AAS 50 (1958),
694; Congregação para a Doutrina da
Fé, Decl. Iura et bona (5 de maio de
1980), III: AAS 72 (1980), 548; 
Catecismo da Igreja Católica, n. 2779;
Pontifício Conselho para a Pastoral
no campo da Saúde, Nova carta dos
Profissionais da Saúde, n. 155: «Dá-se
ainda a eventualidade de causar com
os analgésicos e os narcóticos a
supressão da consciência no
moribundo. Tal emprego merece
uma particular consideração. Em
presença de dores insuportáveis,
refratárias às terapias analgésicas
usuais, em proximidade do momento
da morte, ou na fundada previsão de
uma particular crise no momento da
morte, uma séria indicação clínica
pode comportar, com o
consentimento do doente, a
administração de fármacos
supressivos da consciência. Esta
sedação paliativa profunda em fase
terminal, clinicamente motivada,

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19800505_euthanasia_po.html
https://www.vatican.va/archive/cathechism_po/index_new/indice_po.html


pode ser moralmente aceitável sob a
condição de que seja feita com o
consentimento do doente, que seja
dada uma oportuna informação aos
familiares, que seja excluída toda
intencionalidade eutanásica e que o
doente tenha podido satisfazer seus
deveres morais, familiares e
religiosos: “aproximando-se à morte,
os homens devem ser capazes de
poder satisfazer suas obrigações
morais e familiares e sobretudo
devem poder se preparar com plena
consciência ao encontro definitivo
com Deus”. Portanto, “não se deve
privar o moribundo da consciência
de si sem grave motivo”».

[75] Cfr. Pio XII, Allocutio. Trois
questions religieuses et morales
concernant l’analgésie (24 de
fevereiro de 1957): AAS 49 (1957),
145; Congregação para a Doutrina da
Fé, Decl. Iura et bona (5 de maio de
1980), III: AAS 72 (1980), 548; João
Paulo II, Carta Enc. Evangelium vitae

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19800505_euthanasia_po.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html


(25 de março de 1995), n. 65: AAS 87
(1995), 476.

[76] Cfr. Francisco, Discurso ao
Congresso da Associação dos Médicos
Católicos Italianos no 70° aniversário
de fundação (15 de novembro de
2014): AAS 106 (2014), 978.

[77] Cfr. Pio XII, Allocutio. Trois
questions religieuses et morales
concernant l’analgésie (24 de
fevereiro de 1957): AAS 49 (1957),
146; Id., Allocutio. Iis qui interfuerunt
Conventui internationali Romae
habito a «Collegio Internationale
Neuro-Psycho-Pharmacologico»
indicto (9 de setembro de 1958): AAS
50 (1958), 695; Congregação para a
Doutrina da Fé, Decl. Iura et bona (5
de maio de 1980), III: AAS 72 (1980),
548; Catecismo da Igreja Católica, n.
2279; João Paulo II, Carta Enc. 
Evangelium vitae (25 de março de
1995), n. 65: AAS 87 (1995), 476;
Pontifício Conselho para a Pastoral

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141115_medici-cattolici-italiani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141115_medici-cattolici-italiani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141115_medici-cattolici-italiani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141115_medici-cattolici-italiani.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19800505_euthanasia_po.html
https://www.vatican.va/archive/cathechism_po/index_new/indice_po.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html


no campo da Saúde, Nova carta dos
Profissionais da Saúde, n. 154.

[78] Cfr. João Paulo II, Discurso aos
participantes do Congresso
Internacional sobre “Os tratamentos
de suporte vital e estado vegetativo.
Progressos científicos e dilemas
éticos” (20 de março de 2004), n. 3: 
AAS 96 (2004), 487: «Um homem,
mesmo se gravemente doente ou
impedido no exercício das suas
funções mais elevadas, é e será
sempre um homem, jamais se
tornará um “vegetal” ou um
“animal”».

[79] Pontifício Conselho para a
Pastoral no campo da Saúde, Nova
carta dos Profissionais da Saúde, n.
151.

[80] Ibidem, n. 151; cfr. João Paulo II,
Carta Enc. Evangelium vitae (25 de
março de 1995), n. 74: AAS 87 (1995),
487.

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/speeches/2004/march/documents/hf_jp-ii_spe_20040320_congress-fiamc.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/speeches/2004/march/documents/hf_jp-ii_spe_20040320_congress-fiamc.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/speeches/2004/march/documents/hf_jp-ii_spe_20040320_congress-fiamc.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/speeches/2004/march/documents/hf_jp-ii_spe_20040320_congress-fiamc.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/speeches/2004/march/documents/hf_jp-ii_spe_20040320_congress-fiamc.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/speeches/2004/march/documents/hf_jp-ii_spe_20040320_congress-fiamc.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html


[81] Cfr. Francisco, Discurso ao
Congresso da Associação dos Médicos
Católicos Italianos no 70° aniversário
de fundação (15 de novembro de
2014): AAS 106 (2014), 977.

[82] João Paulo II, Carta Enc. 
Evangelium vitae (25 de março de
1995), n. 73: AAS 87 (1995), 486.

[83] Bento XVI, Discurso ao
Congresso da Pontifícia Academia
para a Vida sobre o tema “Junto ao
doente incurável e ao moribundo:
orientações éticas e operativas” (25 de
fevereiro de 2008): AAS 100 (2008),
171.

[84] Francisco, Audiência Geral (10 de
junho de 2015): L’Osservatore
Romano, 11 de junho de 2015, 8.

[85] Catecismo da Igreja Católica, n.
1420.

[86] Cfr. Rituale Romanum ex decreto
Sacrosancti Oecumenici Concilii

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141115_medici-cattolici-italiani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141115_medici-cattolici-italiani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141115_medici-cattolici-italiani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141115_medici-cattolici-italiani.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2008/february/documents/hf_ben-xvi_spe_20080225_acd-life.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2008/february/documents/hf_ben-xvi_spe_20080225_acd-life.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2008/february/documents/hf_ben-xvi_spe_20080225_acd-life.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2008/february/documents/hf_ben-xvi_spe_20080225_acd-life.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2008/february/documents/hf_ben-xvi_spe_20080225_acd-life.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2008/february/documents/hf_ben-xvi_spe_20080225_acd-life.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2008/february/documents/hf_ben-xvi_spe_20080225_acd-life.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2008/february/documents/hf_ben-xvi_spe_20080225_acd-life.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2008/february/documents/hf_ben-xvi_spe_20080225_acd-life.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2008/february/documents/hf_ben-xvi_spe_20080225_acd-life.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/audiences/2015/documents/papa-francesco_20150610_udienza-generale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/audiences/2015/documents/papa-francesco_20150610_udienza-generale.html
https://www.vatican.va/archive/cathechism_po/index_new/indice_po.html


Vaticani II instauratum auctoritate
Pauli PP. VI promulgatum, Ordo
unctionis infirmorum eorumque
pastoralis curae, Editio typica,
Praenotanda, Typis Poliglotis
Vaticanis, Civitate Vaticana, 1972, n.
26; Catecismo da Igreja Católica, n.
1524.

[87] Cfr. Francisco, Carta Enc. 
Laudato si’ (24 de maio de 2015), n.
235: AAS 107 (2015), 939.

[88] Cfr. João Paulo II, Carta Enc. 
Evangelium vitae (25 de março de
1995), n. 67: AAS 87 (1995), 478-479.

[89] Concílio de Trento, Sess. XIV, De
sacramento penitentiae, cap. 4. In:
Denzinger-Hünermann, 1676.

[90] Cfr. CIC, can. 987.

[91] Cfr. CIC, can. 1007: «Não se
administre a Unção dos Enfermos
aos que perseverarem

https://www.vatican.va/archive/cathechism_po/index_new/indice_po.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html


obstinadamente em pecado grave
manifesto».

[92] Cfr. CIC, can. 915 e can. 843 §1.

[93] Cfr. Congregação para a
Doutrina da Fé, Decl. Iura et bona, (5
de maio de 1980), II: AAS 72 (1980),
546.

[94] Cfr. João Paulo II, Carta Ap. 
Salvifici doloris (11 de fevereiro de
1984), n. 29: AAS 76 (1984), 244-246.

[95] Cfr. Francisco, Discurso aos
dirigentes das Ordens dos Médicos da
Espanha e da América Latina (9 de
junho de 2016): AAS 108 (2016),
727-728: «A fragilidade, a dor e a
doença são uma provação difícil para
todos, até para o pessoal médico, são
um apelo à paciência, ao padecer-
com; portanto não se pode ceder à
tentação funcional de aplicar
soluções rápidas e drásticas, movidos
por uma falsa compaixão, nem por
meros critérios de eficiência e de

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19800505_euthanasia_po.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_letters/1984/documents/hf_jp-ii_apl_11021984_salvifici-doloris.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2016/june/documents/papa-francesco_20160609_ordini-medici-spagna-america-latina.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2016/june/documents/papa-francesco_20160609_ordini-medici-spagna-america-latina.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2016/june/documents/papa-francesco_20160609_ordini-medici-spagna-america-latina.html


economia. É a dignidade da vida
humana que está em jogo; e também
a dignidade da vocação médica».

[96] João Paulo II, Carta Ap. Salvifici
doloris (11 de fevereiro de 1984), n.
29: AAS 76 (1984), 246.

[97] Id., Carta Enc. Evangelium vitae
(25 de março de 1995), n. 5: AAS 87
(1995), 407.

[98] Tomás de Aquino, Summa
Theologiae, I, q. 21, a. 3.

[99] Cfr. Bento XVI, Carta Enc. Spe
salvi (30 de novembro de 2007), n. 39:
AAS 99 (2007), 1016: «Sofrer com o
outro, pelos outros; sofrer por amor
da verdade e da justiça; sofrer por
causa do amor e para se tornar uma
pessoa que ama verdadeiramente:
estes são elementos fundamentais de
humanidade, o seu abandono
destruiria o próprio homem».

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_letters/1984/documents/hf_jp-ii_apl_11021984_salvifici-doloris.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_letters/1984/documents/hf_jp-ii_apl_11021984_salvifici-doloris.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html


pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/carta-
samaritanus-bonus-sobre-o-cuidado-

das-pessoa/ (27/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-samaritanus-bonus-sobre-o-cuidado-das-pessoa/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-samaritanus-bonus-sobre-o-cuidado-das-pessoa/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-samaritanus-bonus-sobre-o-cuidado-das-pessoa/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-samaritanus-bonus-sobre-o-cuidado-das-pessoa/

	Carta "Samaritanus bonus", sobre o cuidado nas fases críticas e terminais da vida

