
opusdei.org

Carta do Prelado do
Opus Dei por ocasião
do Jubileu da
Misericórdia

"Agradeçamos ao Santo Padre,
com obras e com oração, a
convocação deste jubileu
especial, verdadeiro tempo de
graça para a Igreja e para o
mundo".

27/12/2015

- Descarregar carta a partir do iTunes
(para iPad e iPhone)

https://itunes.apple.com/pt/book/carta-do-prelado-do-opus-dei/id1071047647
https://itunes.apple.com/pt/book/carta-do-prelado-do-opus-dei/id1071047647


- Descarregar carta gratuito a partir
do Google Play Books (para Android)

- Descarregar carta em formato ePub

- Descarregar carta formato Mobi
(para Kindle)

- Descarregar carta em formato PDF

* * *

Queridíssimos: que Jesus me guarde
as minhas filhas e os meus filhos!

Bendito seja Deus, Pai de Nosso
Senhor Jesus Cristo, Pai das
misericórdias e Deus de toda a
consolação (2 Cor 1, 3), que é rico em
misericórdia, pelo grande amor com
que nos amou: estando nós mortos
pelos nossos pecados, deu-nos a vida
em Cristo (...) e com Ele nos
ressuscitou e nos fez sentar lá nos
Céus com Jesus Cristo (Ef 2, 4-6).

Palavras de S. Paulo que ajudam a
centrar, desde o início, o que me

https://play.google.com/store/books/details?id=kNZICwAAQBAJ&hl=pt
https://play.google.com/store/books/details?id=kNZICwAAQBAJ&hl=pt
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/carta-prelado_jubileu-misericordia_pt20151228-013406.epub
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/pcarta-prelado_jubileu-misericordia_pt20151228-013720.mobi
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/pcarta-prelado_jubileu-misericordia_pt20151228-013720.mobi
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/carta-prelado_jubileu-misericordia_pt20151228-013838.pdf


proponho transmitir-vos com estas
linhas. Leva-me a escrever-vos o
desejo de que nos preparemos o
melhor possível para viver o Ano da
misericórdia, convocado pelo Papa
Francisco, por ocasião dos cinquenta
anos do encerramento do Concílio
Vaticano II. Começará, como sabeis,
no próximo dia 8 de dezembro, e
terminará na solenidade de Cristo
Rei, no dia 20 de novembro de 2016.

Quando o Santo Padre comunicou o
seu propósito de convocar este ano
santo extraordinário, sentimos a
alegria cristã de que coincida com a
parte final do ano mariano pela
família, que estamos a viver na
Prelatura. Entendemo-lo como outro
sinal da proteção de Nossa Senhora,
que invocamos na ladainha como 
Regína famíliæ e Mater misericórdiæ.

Com a intercessão da nossa Mãe,
acolhemo-nos à bondade do Senhor,
refúgio seguro e sempre disposto a



atender as nossas petições e a
remediar as nossas necessidades
pessoais. Da misericórdia divina,
podemos conseguir um aumento da
caridade, da compreensão, da
fraternidade, do interesse pelas
almas, pois – como membros da
Igreja – queremos contribuir para
«dar um sentido mais humano ao
homem e à sua história» [1].
Caminhemos dia após dia com uma
sólida esperança: o Céu não deixa de
nos dar os meios para nos encher de
paz, seguros de que a Trindade
Santíssima está sempre atenta à
Criação. Como recorda o Papa
Francisco, ascendamos a partir das
criaturas para contemplar a mão
paternal e amorosa de Deus [2].

Agradeçamos ao Santo Padre, com
factos e com oração, a convocatória
deste jubileu especial, verdadeiro
tempo de graça para a Igreja e para o
mundo. A todos nos enche de júbilo
acolher o apelo do Pai comum para



procurarmos Nosso Senhor com mais
intimidade, na vida interior e na
celebração dos sacramentos –
sobretudo o da Penitência e o da
Eucaristia – e também nas
manifestações concretas de caridade
fraterna com o próximo. Se formos
dóceis ao Espírito Santo, configurar-
nos-emos mais com Jesus Cristo e
assemelhar-nos-emos mais ao Pai do
Céu, cujo rosto misericordioso nos foi
revelado em Jesus Cristo.

Deus, cui próprium est miseréri
semper et párcere: súscipe
deprecatiónem nostram [3], ó Deus,
de quem é próprio perdoar sempre e
usar de misericórdia, acolhe as
nossas súplicas, repetimos todos os
dias. A misericórdia! É sempre
necessário aprofundar –- como a
Igreja nos convida –- neste
consolador atributo divino que os
compendia a todos. Fazemo-lo com
filial confiança. Ao convocar este
jubileu extraordinário, o Romano



Pontífice escreve que misericórdia «é
a palavra que revela o mistério da
Santíssima Trindade (...), é o último e
supremo ato com o qual Deus vem ao
nosso encontro (...), é a lei
fundamental que habita no coração
de cada pessoa, quando vê com olhar
sincero o irmão que encontra no
caminho da vida. Misericórdia é a
via que une Deus e o homem, porque
abre o coração à esperança de ser
amado para sempre, não obstante o
limite do nosso pecado» [4].

Decorreram trinta e cinco anos desde
que S. João Paulo II publicou a
encíclica Dives in misericórdia.
Detinha-se na conveniência de
meditar muitas vezes nesta
maravilhosa expressão do Amor
divino. «Múltiplas experiências da
Igreja e do homem contemporâneo –
escrevia – o sugerem. Exigem-no
também as invocações de tantos
corações humanos, com os seus



sofrimentos e esperanças, as suas
angústias e a sua expetativa» [5].

As palavras de S. João Paulo II não só
conservam plena atualidade, como se
tornam mais urgentes cada dia.
Precisamos sempre da clemência
divina, mas nos tempos que correm
podemos afirmar que esta
necessidade se reveste de maior
urgência. Quando o Papa Francisco
abrir a porta santa nas diversas
basílicas papais, e cada Bispo na sua
respetiva circunscrição,
«confiaremos ao Senhorio de Cristo a
vida da Igreja, a humanidade inteira
e o imenso cosmos, esperando que
derrame a Sua misericórdia como o
orvalho da manhã, para uma
História fecunda» [6]. S. Josemaria,
como resultado da sua experiência
pessoal, animou-nos expressamente,
desde os começos da Obra, a recorrer
a este imenso amor de Deus, que não
abandona os Seus filhos, as mulheres
e os homens. Eram inúmeras as



formas como o nosso Fundador nos
sugeria que batêssemos à porta do
Coração de Jesus.

S. Josemaria ensinou-nos a encher os
caminhos da terra com a
misericórdia que Jesus Cristo trouxe
ao mundo, e concretizou: a nossa
entrega ao serviço das almas é
uma manifestação da
misericórdia do Senhor, não só
para connosco, mas para com
toda a humanidade [7]. Avancemos
guiados pela mão do nosso Padre
para colaborar com o Senhor, para
que superabunde, em cada um dos
cristãos e em todos os homens de boa
vontade, a corrente de amor
misericordioso que, do Coração
ferido de Jesus, se derrama
continuamente sobre a humanidade.

Com estes sentimentos e desejos vos
convido, minhas filhas e meus filhos,
a começar com verdadeiro Amor e
alegria o Ano da misericórdia.



Inspirar-nos-emos nos ensinamentos
da Sagrada Escritura, cujas páginas
constituem um canto maravilhoso à
clemência divina. E deter-nos-emos
de modo especial no exemplo de
Cristo, na Sua vida e nos Seus
ensinamentos, procurando seguir,
nesta intimidade de vida com o
Redentor, os passos de S. Josemaria,
que voltava constantemente o seu
olhar para a figura do Bom Pastor
que entrega todo o Seu ser pelas Suas
ovelhas (cfr. Jo 10, 1-18), e que nos
sugeria, a nós e a tantos outros
homens e mulheres, que olhássemos
cada vez mais para o Senhor do Céu
e da Terra.

A misericórdia de Deus para
com a humanidade

Também o Antigo Testamento
proclama em muitas das suas
páginas a insondável misericórdia de
Deus para com as Suas criaturas. O
Senhor é clemente e compassivo, lento



para a ira e rico em misericórdia. O
Senhor é bom para com todos, e a Sua
misericórdia estende-se a todas as
Suas obras (Sl 144 [145] 8-9). E os
profetas não se cansam de alertar: 
convertei-vos ao Senhor, vosso Deus,
porque é clemente e compassivo, lento
para a ira e rico em misericórdia, e
dói-Se com o mal que se faz (Jl 2, 13).

Na Última Ceia, o Senhor rezou –
segundo a tradição judaica – o
Grande Hallel ou o grande canto de
louvor, um Salmo que enumera as
maravilhas realizadas por Deus na
Criação e na História. E no final de
cada versículo, repetem-se como um
estribilho as seguintes palavras: 
porque a Sua misericórdia é eterna (Sl
135 [136]).

«Em virtude da misericórdia, todos
os acontecimentos do Antigo
Testamento aparecem cheios dum
valor salvífico profundo» [8]. E esta
qualidade manifesta-se também em



plenitude no Novo Testamento,
mediante a encarnação redentora do
Filho de Deus. O próprio Jesus, ao
oferecer a Sua vida no Sacrifício
cruento da Cruz, ao instituir a
Eucaristia e os outros sacramentos,
constituiu esse ato supremo de Amor
como conteúdo fundamental da
misericórdia divina.

Voltemos com frequência às
passagens do Evangelho que
manifestam a compaixão e a
compreensão de Jesus Cristo para
com a humanidade, desde o Seu
nascimento em Belém até ao
holocausto no Calvário. Detenhamo-
nos com constância em tantas
demonstrações da Sua compassiva
misericórdia: quando curava os
doentes e libertava os
endemoninhados, quando
alimentava as multidões famintas,
quando repartia, a mãos cheias, o
pão da doutrina, quando saía ao
encontro dos pecadores



arrependidos e lhes perdoava,
quando escolhia os discípulos,
quando os repreendia com palavras
ou com o olhar, quando chamava os
Apóstolos para os mandar por todo o
mundo, quando nos deu a Sua Mãe
por nossa Mãe, quando nos enviou o
Espírito Santo prometido, etc. Em
qualquer das Suas obras e das Suas
palavras, o Senhor mostra com
clareza o rosto clemente de Deus Pai.

O mesmo acontece ao longo da
História da Igreja, depois da
Ascensão de Jesus Cristo ao Céu. No
meio das luzes e sombras que
surgem no caminhar dos cristãos,
nunca faltaram as intervenções da
indulgência divina. Por meio do
Espírito Santo que habita na Igreja, e
com a presença real de Cristo na
Eucaristia, além da intercessão
sempre atual da Santíssima Virgem,
revelam-se-nos as torrentes de
misericórdia que se derramam
constantemente sobre o mundo. Não



paremos de o agradecer ao nosso Pai
celestial. Abramos de par em par as
portas do nosso coração, e
procuremos que também outras
pessoas se deixem embeber pela
graça divina.

História das misericórdias de
Deus

Na sua encíclica Dives in
misericórdia, S. João Paulo II situa a
misericórdia no centro da vida da
Igreja, na história da humanidade.
«No cumprimento escatológico, a
misericórdia revelar-se-á como amor,
enquanto na temporalidade, na
história do homem – que é ao mesmo
tempo história de pecado e de morte
–, o amor deve revelar-se antes de
mais como misericórdia e atuar
enquanto tal. O programa messiânico
de Cristo – programa de misericórdia
– converte-se no programa do Seu
povo, da Sua Igreja. No centro dele
está sempre a Cruz, já que nela, a



revelação do amor misericordioso
atinge o seu ponto culminante» [9].

Com efeito, não podemos separar a
Cruz, da Ressurreição, as quais
revelam o Amor divino: em todo o
mistério pascal se manifesta a
misericórdia de Deus. O Beato Paulo
VI afirmou que «toda a história da
salvação está guiada pela
misericórdia divina, que vem ao
encontro da miséria humana» [10].

Cristo tomou sobre Si os nossos
pecados, e «ofereceu-Se uma só vez
para apagar os pecados de
muitos» (Hb 9, 28). Nossa Senhora
aceitou com plena liberdade a
entrega de Quem, tendo tomado a
nossa condição humana em tudo
menos no pecado (cfr. Hb 4, 15),
podia manifestar uma verdadeira
compaixão. Com o Magníficat, Santa
Maria profetizou: a Sua misericórdia
se estende de geração em geração (Lc
1, 50).



Filhas e filhos meus: fazemos parte –
e estamos alegres por isso – das
gerações que cantam as
misericórdias de Deus! Na sua vida
pessoal e na do Opus Dei, o nosso
Padre descobria constantemente o
amor de predileção do Senhor.
Muitas vezes repetiu que toda a
História da Obra é uma história
das misericórdias de Deus. Nem
nesta carta – sublinhava nos anos
60 –, nem em muitos documentos
que vos escrevesse, poderia
esgotar o relato destas
providências da bondade de Deus
que precederam e acompanharam
sempre os passos da Obra [11].
Neste contexto, não duvidava em
afirmar que a História do Opus Dei
deveria escrever-se de joelhos [12].
Sublinhava assim, com expressão
gráfica, que, na fundação e no
desenvolvimento da Obra, a
iniciativa foi sempre do Senhor. A ele
competia-lhe apenas ser instrumento
fiel do querer divino.



Na realidade, a existência de S.
Josemaria e a do Opus Dei
entrelaçam-se intimamente, sem que
seja possível distingui-las ou separá-
las desde 1928. Na Obra, Deus fez
tudo! exclamava numa meditação. 
Humanamente falando, o que é
que havia? Só bom humor, muito
amor a Jesus Cristo e à Sua Igreja,
e o desejo de perseverar diante do
impossível. O Senhor brincou
comigo, como eu, em criança,
brincava com os soldadinhos de
chumbo: levava-os para onde
queria, às vezes cortava-lhes a
cabeça... Assim agiu comigo o
Senhor: conduziu-me pelos
caminhos que Ele quis, permitiu
que me dessem boas pancadas,
porque me convinham [13].

Cada uma dessas circunstâncias
servia ao nosso Fundador para
purificar a sua fidelidade e o seu
abandono nas mãos do Senhor. Como
anotou o Papa Francisco: «uma



pessoa sabe, com certeza, que a sua
vida dará frutos, mas sem pretender
saber como, onde ou quando. Está
segura de que não se perde nenhuma
das suas obras feitas com amor, não
se perde nenhuma das suas
preocupações sinceras com os outros,
não se perde nenhum ato de amor a
Deus, não se perde nenhuma das
suas generosas fadigas, não se perde
nenhuma dolorosa paciência» [14].
Por isso, o nosso Padre nunca perdeu
a paz: meus filhos, com a contrição
está o Amor: nenhum destes
trabalhos, nenhuma pena me fez
perder o gáudium cum pace,
porque Deus me ensinou a amar, e
nullo enim modo sunt onerósi
labóres amántium (Santo
Agostinho, De bono viduitátis, 21,
26), para quem ama, o trabalho
nunca é carga pesada. Por isso, o
importante é aprender a amar,
porque in eo quod amátur, aut non
laborátur, aut et labor amátur
(ibid.), onde há amor, tudo é



felicidade. E esta foi a grande
misericórdia de Deus, que me
conduziu como a um miúdo
pequeno, ensinando-me a amar.
Quando eu era adolescente, o
Senhor lançou no meu coração
uma semente acesa no amor, e
essa semente é hoje, filhas e filhos
meus, uma árvore frondosa, de
esbelto tronco, que renova com a
sua sombra uma legião de almas
[15].

S. Josemaria atuou sempre assim.
Vinha de longe o seu amor a este
seguro refúgio divino que estamos a
contemplar. Aprendeu-o em casa,
com os pais, fortaleceu-se durante a
sua preparação para o sacerdócio, no
Seminário de Logronho e no de S.
Carlos, em Saragoça, onde havia uma
representação do Coração de Jesus
inflamado de amor e coroado de
espinhos que o comovia
profundamente. Depois, durante a
guerra civil espanhola, fez-se-lhe



presente de modo novo, como
descreve num tempo de oração, na
véspera da solenidade do Sagrado
Coração de Jesus:

Quero ver-me agora, Deus meu,
junto da ferida do Teu peito, e
pensar em todos os meus filhos,
em todos os que agora são
membros vivos deste Corpo vivo
da Tua Obra. Lembrando-os pelos
nomes, considerarei as suas
qualidades, as suas virtudes, os
seus defeitos, e depois Te
suplicarei por eles, impelindo-os
para Ti, um a um: "Para dentro!"
Metê-los-ei dentro do Teu Coração.
Assim quero fazer com cada um e
com todos os que virão depois, ao
longo dos séculos, até ao fim do
mundo, a fazer parte desta
família sobrenatural. Todos, todos
unidos no Coração de Cristo, todos
como um só, por amor a Ele, e
todos desprendidos das coisas da
terra, pela força deste amor



acompanhado da mortificação.
Queremos ser como os primeiros
cristãos, vamos fazer reviver o seu
espírito no mundo. Comecemos
então por tornar real dentro da
Obra aquela afirmação:
congregávit nos in unum Christi
amor [16].

Na Santa Missa, depois da
Consagração, S. Josemaria recitava
em silêncio, interiormente, a oração
ao Amor misericordioso que tinha
aprendido na sua juventude. No
Coração amabilíssimo de Jesus,
fortalecia-se a fonte da sua
paternidade no Opus Dei, que se
estendia às suas filhas e aos seus
filhos de todos os tempos. E no Santo
Sacrifício, enchia-se do anseio
redentor de Cristo por toda a
humanidade. Estas considerações
ajudar-nos-ão também a estar
seguros e otimistas nos momentos
duros que possam surgir na história
do mundo ou na nossa existência



pessoal. Deus é O de sempre:
omnipotente, sapientíssimo,
misericordioso. E sempre sabe
retirar do mal, o bem; das derrotas,
grandes vitórias para os que confiam
n’Ele.

Nos anos 70, quando uma grave crise
de fé e de disciplina causava estragos
nas almas, S. Josemaria recebeu
luzes novas do Céu que o
confirmaram na sua confiança
inquebrável no constante auxílio
divino. Em 23 de agosto de 1971,
depois de ter celebrado a Santa
Missa, o Senhor gravou a fogo no seu
coração umas palavras que, com uma
ligeira variação, procedem da
Epístola aos Hebreus: adeámus cum
fidúcia ad thronum grátiæ, ut
misericórdiam consequámur (Hb 4,
16). Comunicou-as logo aos que nos
encontrávamos ao seu lado naqueles
momentos. Poucas semanas mais
tarde, voltou a referi-las na



intimidade de uma tertúlia familiar,
aos seus filhos de Roma:

Vou dizer-vos uma coisa que Deus
Nosso Senhor quer que saibais. Os
filhos de Deus no Opus Dei
adeámus cum fidúcia – temos de ir
com muita fé – ad thronum glóriæ,
ao trono da glória, à Virgem
Santíssima, Mãe de Deus e nossa
Mãe, a quem tantas vezes
invocamos como Sedes Sapiéntiæ,
ut misericórdiam consequámur,
para alcançarmos misericórdia
(...).

Vamos, através do Coração
Dulcíssimo de Maria, ao Coração
Sacratíssimo e Misericordioso de
Jesus, pedir-Lhe que, pela Sua
misericórdia, manifeste o Seu
poder na Igreja e nos encha de
fortaleza para seguirmos em
frente, no nosso caminho,
atraindo para Ele muitas almas
[17].



Essa certeza impulsionava-o a
procurar, sem tréguas, na Palavra de
Deus, os textos mais adequados sobre
a complacência e a proteção do
Senhor, para os meditar na sua
oração pessoal. Assim, um ano
depois, voltou a referir-se a uma 
descoberta que tanto otimismo e
confiança injetou na sua alma,
ajudando-o a superar a grande pena
que, pelo seu amor à Igreja, lhe
causava uma dor extrema.

Ultimamente – dizia – estou a
meditar muito sobre alguns textos
da Sagrada Escritura que falam
da misericórdia divina. Bem sei
que os escrituristas dão diversos
sentidos a esta palavra e
entendem por misericórdia não só
o que indica a linguagem comum:
compaixão, piedade, mas também
uma espécie de lealdade que Deus
tem para com as Suas criaturas.



Reparai como isto é belo! Deus
Nosso Senhor de tal maneira tem
compaixão por nós – porque a Sua
misericórdia também significa
compaixão – que a Sua lealdade O
leva a ser misericordioso com
cada um de nós, a olhar-nos com
amor de pai e de mãe [18].

Ia aprofundando sempre mais nas
palavras da Sagrada Escritura, que já
meditava na sua juventude: Deus pôs
a Sua complacência nos filhos dos
homens (cfr. Pr 8, 31) e, por isso,
caminhou com segurança, pondo em
andamento o Opus Dei. Quando não
contava com nenhum meio, essa
"complacência" de Deus animava a
sua certeza de que a Obra iria para a
frente.

Justiça e misericórdia

Entre as parábolas com que o Mestre
explicava aos discípulos as
caraterísticas do reino dos Céus, S.



Lucas – chamado o narrador da
mansidão de Cristo, por um dos
grandes poetas cristãos [19] – regista
três ensinamentos dedicados
explicitamente a destacar este
seguimento divino dos Seus: o da
ovelha extraviada, o da moeda
perdida e o do filho pródigo. Nos
três, «Jesus revela a natureza de Deus
como a de um Pai que jamais se dá
por vencido enquanto não tiver
dissolvido o pecado e superado o
afastamento com a compaixão e a
misericórdia» [20].

Este Coração amabilíssimo revela-se
com especial evidência na parábola
do pai que espera pacientemente, dia
após dia, o regresso do filho ingrato,
para lhe perdoar imediatamente, mal
ele regresse. S. João Paulo II
comentou-o de forma incisiva na
encíclica Dives in misericórdia,
sublinhando como este ensinamento
se aplica a todos e a cada um dos
seres humanos. «A parábola estende-



se a todas as ruturas da aliança de
amor: a toda a perda da graça, e todo
o pecado (...). A herança que o jovem
tinha recebido do pai era constituída
por certa quantidade de bens
materiais. Mas, mais importante do
que esses bens era a sua dignidade de
filho na casa paterna (...),a
consciência da condição de filho
malbaratada» [21].

O nosso Padre comentou também, a
propósito desta parábola: a
misericórdia que Deus mostra há-
de estimular-nos sempre a
regressar. Meus filhos, o melhor é
não se afastar d’Ele, não O
abandonar nunca. Mas se alguma
vez, por debilidade humana, isso
vos acontecer, regressai a correr.
Ele recebe-nos sempre, como o pai
do filho pródigo, com mais
intensidade de amor [22].

Embora no texto original – anota S.
João Paulo II – não se utilize a



palavra "justiça", nem sequer
"misericórdia", «no entanto, a relação
da justiça com o amor, que se
manifesta como misericórdia, aparece
profundamente vincada no conteúdo
desta parábola evangélica. Torna-se
claro que o amor se transforma em
misericórdia quando é preciso ir
além da norma exacta da justiça:
norma precisa mas, por vezes,
demasiado rigorosa» [23].

Josemaria descobriu a união prática
da justiça com o amor no
comportamento das mães [24]. A
justiça de Deus tinha para ele 
entranhas de misericórdia [25]. 
Não podemos dirigir-nos ao
Senhor apoiando-nos em direitos,
temos antes de Lhe pedir que
tenha misericórdia de nós, como
se reza num dos salmos: Miserére
mei, Deus, secúndum magnam
misericórdiam Tuam (Sl 50, 2).
Senhor, tem compaixão de mim
segundo a Tua grande



misericórdia. Não recorremos a
Ele exigindo por motivos de justiça
[26].

Não faltam pessoas que opõem a
justiça à misericórdia. O Papa, ao
convocar o jubileu, alertou-nos
quanto a este erro: «Não são dois
momentos contrastantes entre si,
mas sim duas dimensões de uma
única realidade, que se desenvolve
progressivamente até atingir o seu
cume na plenitude do amor (...).

Diante da visão de uma justiça como
mera observância da lei que julga,
dividindo as pessoas em justos e
pecadores, Jesus inclina-se a mostrar
o grande dom da misericórdia que
procura os pecadores para lhes
oferecer o perdão e a salvação.
Compreende-se porque é que, na
presença de uma perspetiva tão
libertadora e fonte de renovação,
Jesus tenha sido rejeitado pelos
fariseus e pelos doutores da lei» [27].



Recorrer à misericórdia
divina

Como fruto de uma especial graça de
Deus – já o recordei –, o nosso
Fundador aprofundou a sua
meditação sobre os maravilhosos
fulgores da clemência divina que se
descrevem na Sagrada Escritura.
Comentando, por exemplo, o milagre
da ressurreição do filho da viúva de
Naim, detinha-se no modo como 
Nosso Senhor nos amou por
santas razões, que talvez não nos
comovessem a nós. S. Lucas diz:
misericórdia motus super eam (Lc 
7, 13), atuou por compaixão, por
misericórdia para com aquela
mulher, quando havia outros
motivos humanamente razoáveis:
era pobre, era viúva e não tinha
senão aquele filho [28].

Uma numerosa multidão compunha
o desfile daquele enterro e outros
acompanhavam Jesus. Mas só Ele



entra na pena, na dor daquela mãe, e
vai ao seu encontro. Não é admirável
que o Mestre se deixe comover pelos
impulsos misericordiosos do Seu
Coração, sem esperar que nós Lhe
manifestemos as nossas
necessidades? Este comportamento
divino e humano do Redentor é um
forte incentivo para que apelemos a
Ele em cada momento. Vós e eu –
concretizava o nosso Padre – 
também temos que recorrer à
misericórdia do Senhor. Diante de
Deus, não temos nenhum direito.
Pelo menos eu, pessoalmente, vejo
com uma clareza meridiana que
não Lhe posso dizer: Senhor, exijo-
Te isto, mesmo sabendo que sou e
me sinto Seu filho. Dirijo-me a Ele
com gemidos de contrição,
pedindo-Lhe misericórdia [29],
apelando à Sua clemência.

Nos seus últimos anos na Terra, ao
sentir o impulso de recorrer com
maior confiança e assiduidade ao



perdão de Deus, S. Josemaria
completou a jaculatória com que se
tinha dirigido ao Sagrado Coração de
Jesus, em 1952, para Lhe consagrar a
Obra, as suas atividades apostólicas e
as necessidades da Igreja e da
humanidade: Cor Iesu
Sacratíssimum et Miséricors, dona
nobis pacem! A partir daí, o recurso
à proteção do Céu em favor do
mundo, da Igreja, das almas,
aumentou ainda mais, nas ocupações
do nosso Padre, de dia e de noite.

E aqui surge o principal fruto que
imploramos de Deus no ano dedicado
à Sua misericórdia: que a sociedade
volte a caminhar pelas veredas dos
Mandamentos, que as almas se
deixem acender pelo fogo do amor
de Deus, que em todos os recantos da
Igreja haja um ressurgimento da
doutrina clara e da religiosidade
autêntica. Faço muito minhas as
palavras do Papa: «Quanto desejo
que os anos futuros sejam



permeados de misericórdia para ir
ao encontro de todas as pessoas
levando-lhes a bondade e a ternura
de Deus! A todos, crentes e afastados,
possa chegar o bálsamo da
misericórdia como sinal do Reino de
Deus já presente no meio de nós» 
[30].

Ser misericordiosos como o
Pai celestial

A Igreja abriga um desejo constante
de oferecer o amor de Deus às
criaturas, sem excluir nenhuma. No
entanto, como observa o Papa
Francisco, «talvez, demasiado tempo,
nos tenhamos esquecido de apontar
e viver o caminho da misericórdia.
Por um lado, a tentação de pretender
sempre e só a justiça fez esquecer
que esta é apenas o primeiro passo,
necessário e indispensável, mas a
Igreja precisa de ir mais além a fim
de alcançar uma meta mais alta e
significativa» [31].



Não basta pedir perdão a Deus pelos
nossos pecados e pelos de todos os
homens. A este pedido,
insubstituível, é preciso unir a
prática concreta da misericórdia com
o próximo. Porque se alguém disser:
“eu amo a Deus, e odiar o seu irmão é
um mentiroso, pois quem não ama o
seu irmão, a quem vê, como pode
amar a Deus, a Quem não vê? Temos
de Deus este Mandamento: que aquele
que ama a Deus ame também o seu
irmão (1 Jo 4, 20-21).

As obras de misericórdia, tão
repetidamente pregadas e praticadas
na Igreja, oferecem-nos uma via
adequada para manifestar as boas
intenções com factos concretos. «São
as ações caridosas pelas quais vamos
em ajuda do nosso próximo, nas suas
necessidades corporais e espirituais» 
[32], explica o Catecismo da Igreja
Católica. E praticá-las com
assiduidade é uma das
recomendações do Papa para este



ano. «A pregação de Jesus apresenta-
nos estas obras de misericórdia, para
que possamos perceber se vivemos
ou não como Seus discípulos» [33].

Jesus ensina de modo diáfano, no
Evangelho, estabelecendo um
critério incontestável: o que queirais
que vos façam os homens fazei-o vós
também a eles. Se amais os que vos
amam, que mérito tendes? Porque os
pecadores também amam quem os
ama. Se fizerdes bem aos que vos
fazem bem, que mérito tendes? Os
pecadores também fazem o mesmo. Se
emprestardes àqueles de quem
esperais receber, que mérito tendes?
Os pecadores também emprestam aos
pecadores para que se lhes façam
outro tanto.

Vós, porém, amai os vossos inimigos,
fazei bem e emprestai sem daí esperar
nada. E será grande a vossa
recompensa, e sereis filhos do
Altíssimo, porque Ele é bom para com



os ingratos e os maus. Sede
misericordiosos, como também o
vosso Pai é misericordioso (Lc 6,
31-36).

As obras de misericórdia
corporais

A doutrina católica sintetizou assim
as obras de misericórdia corporais:
«Dar de comer a quem tem fome,
albergar quem não tem teto, vestir os
nus, visitar os doentes e os presos,
sepultar os mortos. Entre estes
gestos, a esmola dada aos pobres é
um dos principais testemunhos da
caridade fraterna e também uma
prática de justiça que agrada a Deus»
[34]. Todas, afinal, põem em prática o
mandátum novum (Jo 13, 34), o
mandamento novo da caridade, que
Jesus Cristo nos entregou. Seguindo
esta recomendação do Salvador, a
Igreja manifestou sempre um amor
de predileção pelos pobres, os
doentes, os desamparados, as pessoas



que carecem de lar... E teve
presentes aquelas palavras do
Senhor no juízo final: em verdade vos
digo que todas as vezes que vós
fizestes isto a um destes Meus irmãos
mais pequenos, a Mim o fizestes (Mt
25, 40). Com a parábola do bom
samaritano, Jesus mostrou que a
nossa caridade se abre a toda a
pessoa humana.

No Opus Dei, parte viva da Igreja,
insistem-nos em que nunca
abandonemos as obras de
misericórdia corporais. O nosso
Fundador realizava-as já nos
primeiros anos da Obra, com as suas
visitas aos doentes dos hospitais de
Madrid, com a sua dedicação
generosa aos pobres mais pobres e
pobres aos envergonhados que
ocultavam as suas privações sob o
véu de uma vida aparentemente
normal. E assim ensinou a atuar às
pessoas que se aproximavam do seu
apostolado. Confiou essas atividades



a Nossa Senhora, e assim nasceram
no Opus Dei as visitas aos pobres da
Virgem, que continuam a realizar-se
em todos os lugares onde se
encontram os fiéis da Prelatura. Ao
sábado, dia dedicado a Santa Maria,
convidam-se os jovens a dar esmolas
que se destinam a ajudar quem
precisa. Ajudando os pobres, honra-
se a Senhora e exercita-se a
caridade [35]. Estas visitas são um
meio de formação, porque fomentam
a generosidade da juventude, e assim
se cresce no amor.

Aprendendo sempre da forma como
Deus cuida das suas criaturas, doía
muito a S. Josemaria ver o espetáculo
dos bens da terra repartidos entre
muito poucos, os bens da cultura
encerrados em cenáculos. E lá
fora, fome de pão e de sabedoria,
vidas humanas que são santas,
porque vêm de Deus, tratadas
como simples coisas, como
números de uma estatística.



Compreendo e compartilho essa
impaciência, que me impulsiona a
levantar os olhos para Cristo, que
continua a convidar-nos a pormos
em prática o mandamento novo do
amor (...).

Temos de reconhecer a Cristo, que
vem ao nosso encontro nos
homens nossos irmãos. Nenhuma
vida humana é uma vida isolada;
todas se entrelaçam umas com as
outras. Nenhuma pessoa é um
verso solto; todos fazemos parte
de um mesmo poema divino, que
Deus escreve com o concurso da
nossa liberdade [36].

Quantos jovens – rapazes e raparigas
– e também pessoas adultas, ao
descobrirem e considerarem as
indigências mais prementes do
próximo, descobriram Cristo pobre
nesses irmãos ou irmãs, e
melhoraram as suas disposições de
serviço aos outros! O Senhor,



infinitamente mais generoso, encheu
as suas almas com graças especiais.
Só Ele conhece as profundas
conversões que muitos
experimentaram, as decisões de
entrega total ao serviço de Deus e da
Igreja nascidas ao calor dessas visitas
aos necessitados, aos idosos, aos
doentes, aos presos...

Com o desenvolvimento da Obra de
Deus, mediante a espontaneidade
apostólica dos fiéis e dos
Cooperadores do Opus Dei, as
atividades de serviço material ao
próximo foram adquirindo novas
formas, de acordo com as situações
das épocas e as circunstâncias dos
diferentes lugares. Surgiram assim,
no campo e nas periferias das
grandes cidades, escolas para a
formação profissional de pessoas de
ambientes muito diversos,
dispensários médicos e hospitais em
bairros degradados destinados a
pessoas sem recursos, e



multiplicaram-se as atividades
assistenciais – como as ONG’s para
ajudar países menos desenvolvidos,
ou os bancos alimentares em países
considerados mais desenvolvidos,
para citar apenas alguns exemplos –,
que em momentos de crise
económica, como os atuais,
permitem a muitos homens e
mulheres superar as carências
materiais próprias e as das suas
famílias.

Dou graças a Deus pela dimensão das
iniciativas solidárias promovidas por
fiéis e Cooperadores da Prelatura.
Mas não nos podemos conformar.
Com a graça de Deus, contando com
a ajuda de muitas pessoas de bom
coração – cristãos e não cristãos –
aspiramos a que se amplie mais o
raio de ação desses projetos.

Deixai-me que insista uma vez mais
em que vos esmereis na atenção dos
doentes e das doentes, nas suas



casas, nos hospitais e em qualquer
lugar onde alguém sofra, no corpo ou
no espírito. E, naturalmente, nos
Centros da Obra e nos lares dos
Agregados e dos Supranumerários.
Em cada doente, Jesus Cristo se nos
torna presente, de modo especial.

Além de lhes facilitar os cuidados
médicos possíveis, temos de nos
esmerar na sua assistência espiritual:
a receção dos sacramentos da
Reconciliação e da Eucaristia por
parte dos sacerdotes, o exemplo e o
conselho dos leigos para que – na
medida oportuna – os doentes
mantenham um espírito de oração,
que é contemplação e ação de graças,
louvor e petição. Por exemplo, a
oração do Terço e as outras
expressões de vida cristã, que
enchem de alegria, mesmo na dor.
Elas e eles agradecem ao descobrir
que, com o oferecimento a Deus da
doença e dos sofrimentos e
limitações que a acompanham,



completam, na sua carne, o que falta
às tribulações de Cristo pelo Seu
corpo, que é a Igreja (Col 1, 24), como
escreveu S. Paulo, indicando o valor
salvífico do sofrimento [37].

E se chegar um tempo de especial
gravidade, esmeremo-nos em
prepará-los para receber a Unção dos
doentes com o maior fruto possível.
A Igreja declara que este sacramento
de misericórdia inclui a virtude de
perdoar os pecados e – se for
conveniente para a alma – contribui
também para a melhoria do corpo,
até mesmo para a sua cura [38]. A
tradição multissecular da Igreja
demonstra que este sacramento
confere grande paz e serenidade aos
que o acolhem bem dispostos, sem
esperar pelo último momento da sua
vida. Que bela catequese se pode
fazer com as famílias que, muitas
vezes – por ignorância ou por um
falso receio de inquietar os doentes –,
não recorrem ao sacerdote, ou então



pedem a sua assistência já só quando
os seus entes queridos entraram num
estado de inconsciência!

Com o decorrer do tempo, algumas
obras de misericórdia corporais
alteraram-se no seu enunciado ou na
sua aplicação. A atenção aos
peregrinos costuma-se formular
agora como "dar um teto a quem o
não tem". Na atualidade, isto envolve
a ajuda aos emigrantes que
abandonam o seu país à procura de
trabalho, melhores condições de
vida, etc. Nenhum discípulo do
Mestre pode desinteressar-se de se
ocupar destes homens ou mulheres,
às vezes, famílias inteiras. Penso de
modo particular nos cristãos
perseguidos por motivos religiosos, e
cujo exílio há de avivar em nós o
sentido da Comunhão dos santos.

O Papa Francisco lançou um apelo
urgente às autoridades e a todos as
pessoas de boa vontade, para que



procurem remédios concretos para
esta necessidade. Também na
exortação apostólica Evangélii
gáudium nos pedia: «É indispensável
prestar atenção para estar junto de
novas formas de pobreza e
fragilidade, onde estamos chamados
a reconhecer Cristo sofredor, ainda
que isso, aparentemente, não nos
traga benefícios tangíveis e
imediatos: os sem teto, os
toxicodependentes, os refugiados, os
povos indígenas, os idosos cada vez
mais sós e abandonados, etc. Os
migrantes colocam-me um desafio
particular, por ser Pastor de uma
Igreja sem fronteiras que se sente
mãe de todos» [39]. Ultimamente,
como preparação imediata para o
Ano da misericórdia, intensifiquei
este urgente apelo [40].

Façamos eco destas exortações do
Santo Padre e animemos familiares,
amigos e conhecidos a tê-las muito
presentes, de acordo com as



circunstâncias e as possibilidades de
cada um. Além de rezar, que
examinem como podem intervir
pessoalmente: desde avivar a
consciência da opinião pública face a
esta emergência, até facilitar um
alojamento, um posto de trabalho,
uma ajuda económica, etc. Atuando
sempre com responsabilidade
pessoal, um bom modo de apoiar esta
intenção consiste também em não se
sentir alheio às iniciativas das
dioceses e das paróquias, a quem o
Romano Pontífice confiou de modo
especial esta tarefa. Consta-me que
muitos e muitas de vós, bem como
Cooperadores e amigos, intervêm já
em ações concretas para servir os
emigrantes. Agradeço-vo-lo, em
nome do Senhor, porque o bem que
fazemos a esses nossos irmãos ou
irmãs, ao próprio Jesus Cristo o
fazemos.



As obras de misericórdia
espirituais

S. Josemaria confiava-nos: atrevo-
me a dizer que, quando as
circunstâncias sociais parecem ter
banido de um ambiente a miséria,
a pobreza ou a dor, precisamente
então se torna mais urgente esta
delicadeza da caridade cristã, que
sabe adivinhar onde há
necessidade de consolo, num meio
de aparente bem-estar geral [41].

Pensemos que os gestos de amor ao
próximo não se limitam a uma
contribuição material, por mais
necessária que ela seja. O Romano
Pontífice lamenta que «a pior
discriminação que os pobres sofrem
é a falta de atenção espiritual» [42]. A
Igreja sempre se caraterizou, ao
longo da sua História, pela promoção
das obras de misericórdia espirituais,
tão reais e sempre atuais: «Dar
conselho a quem dele precisa,



ensinar os ignorantes, corrigir os que
erram, consolar os tristes, perdoar as
ofensas, suportar com paciência as
fraquezas do nosso próximo, rezar a
Deus pelos vivos e defuntos» [43].

Que fina é esta caridade espiritual! E
como é imprescindível nestes tempos
atuais, quando tantos e tantas sofrem
de solidão, de incompreensão, de
perseguições, de maledicências e
calúnias, ou então se debatem na
dúvida, sem conhecer o caminho que
conduz ao Céu! Porque a
generalização dos apoios sociais –
que tornam hoje possível
conseguir resultados
humanitários que noutros tempos
nem se sonhavam – contra as
pragas do sofrimento ou da
indigência, nunca poderá
suplantar, porque esses remédios
sociais estão noutro plano, a
ternura eficaz – humana e
sobrenatural – do contacto
imediato, pessoal, com o próximo:



com aquele pobre de um bairro
próximo, com aquele outro doente
que vive a sua dor num hospital
imenso, ou com aquela outra
pessoa, rica talvez, que carece de
um tempo de afetuosa conversa,
de uma amizade cristã para a sua
solidão, de um amparo espiritual
que remedeie as suas dúvidas e os
seus ceticismos [44].

Recordemos aquele episódio da
mendiga a quem S. Josemaria apenas
pôde oferecer a sua dedicação
espiritual e o seu afeto humano
sacerdotal. Como retribuição, a
mulher decidiu oferecer a sua vida
pela Obra. Ao reencontrá-la mais
tarde num hospital e conhecer a
oferenda dirigida ao Senhor por
aquela mendiga, qualificou-a como a
primeira vocação de entre as suas
futuras filhas.

Entre as numerosas ações de
solidariedade ou de fraternidade



cristã, detenho-me só em algumas:
ensinar o que não sabe, dar conselho
a quem precisar, perdoar as ofensas.
São demonstrações de uma caridade
esmerada que temos de praticar com
todos, e especialmente com aqueles
que se encontram mais perto de nós:
os membros da nossa família, os
amigos e colegas de trabalho, os
conhecidos...

Ensinar as verdades da nossa fé a
quem não as conhece constitui uma
manifestação de misericórdia de
fundamental categoria. O nosso
Fundador resumia, em poucas
palavras: dar doutrina é a nossa
grande missão. Sublinhou
frequentemente que o grande
inimigo de Deus e das almas é a
ignorância religiosa e afirmava que o
trabalho do Opus Dei é uma grande
catequese, pôr ao alcance de todos a
mensagem salvífica da Igreja e
ensinar a praticá-la. Convence-te: o
teu apostolado consiste em



difundir bondade, luz,
entusiasmo, generosidade, espírito
de sacrifício, constância no
trabalho, profundidade no estudo,
amplitude na entrega,
atualização, obediência absoluta e
alegre à Igreja, caridade
perfeita...[45] Todo este plano
requer esforços generosos para
facilitar a formação doutrinal,
espiritual e apostólica às pessoas com
quem nos relacionamos. Que alegria
quando a verdade do Evangelho
ilumina os diversos campos dos
nossos afazeres: profissional, social,
cultural!

Procuremos, neste Ano da
misericórdia, incrementar o
empenho para que muitas almas se
aproximem do calor da Igreja,
Esposa de Jesus Cristo e nossa Mãe.
Alcançá-lo-emos, com a ajuda de
Deus, se cada uma e cada um se
esforçar pessoalmente por aproximar



mais amigos, colegas e conhecidos
dos meios de formação.

As formas de dar um bom conselho a
quem dele necessita são igualmente
variadíssimas. A primeira, o
testemunho da nossa atitude. Foi
assim a passagem de Cristo pela
nossa Terra, como S. Josemaria nos
repetia com muita insistência. O
nosso Padre amava considerar esse
exemplo com as palavras que abrem
os Atos dos Apóstolos: Jesus começou
a fazer e a ensinar (At 1, 1). Depois do
testemunho da própria vida, vem o
momento de expor a palavra
oportuna, repleta de clareza e de
afeto, sem ferir, pronunciada ao
ouvido dos nossos amigos ou
conhecidos: o apostolado de
amizade e confidência, em que o
nosso Padre tanto insistiu.

Como é fecunda a coerência entre o
que se vive e o que se diz! Às vezes
poderá assumir a forma de correção



fraterna, como o Evangelho nos
ensina (cfr. Mt 18, 15-17): uma obra
de misericórdia nobre, valente e
fecunda, que nasce da caridade, do
interesse pelo amigo ou pela amiga.

«Hoje somos geralmente muito
sensíveis – dizia Bento XVI a este
propósito – ao aspeto do cuidado e da
caridade em relação ao bem físico e
material dos outros, mas calamo-nos,
quase por completo, a respeito da
responsabilidade espiritual para com
os irmãos. Não era assim na Igreja
dos primeiros tempos nem nas
comunidades verdadeiramente
maduras na fé, em que as pessoas
não só se interessavam pela saúde
corporal do irmão, mas também pela
da sua alma, pelo seu destino último
(...). É importante recuperar esta
dimensão da caridade cristã» [46]. E
acrescentava: «Diante do mal, não
devemos calar. Penso aqui na atitude
daqueles cristãos que, por respeitos
humanos ou por simples



comodidade, se adequam à
mentalidade comum, em vez de
alertarem os seus irmãos para os
modos de pensar e de atuar que
contradizem a verdade e não seguem
o caminho do bem» [47].

Mostremo-nos agradecidos a S.
Josemaria, que nos mostrou
insistentemente a eficácia desta
prática evangélica como um modo
excelente, bom e habitual, de ajudar
o próximo, que nasce da caridade e
que se deve realizar com humildade
real e prudência sobrenatural.

Porque «o que leva à repreensão
cristã nunca é um espírito de
condenação ou recriminação. O que
a justifica é sempre o amor e a
misericórdia, e brota da verdadeira
solicitude pelo bem do irmão. O
apóstolo Paulo afirma: "Se alguém é
surpreendido nalguma falta, vós, que
sois espirituais, admoestai-o com
espírito de mansidão. Toma cuidado



contigo: podes também ser
tentado" (Gl 6, 1).

No nosso mundo impregnado de
individualismo – prosseguia Bento
XVI – é necessário que se redescubra
a importância da correção fraterna,
para caminharmos juntos para a
santidade» [48].

Perdoar as ofensas define outro
modo maravilhoso de praticar a
caridade. Perdoai e sereis perdoados,
dai e dar-se-vos-á. Uma boa medida,
cheia, recalcada e a transbordar vos
será lançada nas dobras do vosso
vestido. Porque, com a mesma medida
com que medirdes para os outros,
será medido para vós (Lc 6, 37-38).
Meditemos na parábola daquele
homem que não quis perdoar ao seu
companheiro uma pequeníssima
dívida, depois de o seu senhor lhe ter
perdoado a ele uma enorme soma. E
qual foi a resposta do senhor? Servo
mau, eu perdoei-te a dívida toda



porque me suplicaste. Não devias tu
também compadecer-te do teu
companheiro, como eu me compadeci
de ti? E o seu senhor, irado, entregou-
o aos guardas, até que pagasse toda a
dívida. Assim também vos fará Meu
Pai celestial, se cada um não perdoar
do íntimo do coração ao seu irmão
(Mt 18, 32-35).

Perdoar as ofensas é um sinal claro
de que somos e nos comportamos
como filhos de Deus. Longe da
nossa atitude, portanto, recordar
as ofensas que nos tenham feito,
as humilhações que tenhamos
sofrido – por injustas, grosseiras e
toscas que tenham sido – porque é
impróprio de um filho de Deus ter
um registo preparado, para
apresentar uma lista de agravos.
Não podemos esquecer o exemplo
de Cristo [49]. S. Lucas,
precisamente ao relatar a Paixão do
Senhor, escreve que quando
chegaram ao lugar chamado



"Calvário", ali O crucificaram a Ele e a
dois ladrões, um à direita e outro à
esquerda. Jesus dizia: Pai, perdoa-
lhes, porque não sabem o que fazem
(Lc 23, 33-34).

Naturalmente, talvez não seja fácil
este modo de atuar, mas a graça de
Deus converte-o em caminho factível,
como o demonstra a atitude de tantos
cristãos que, desde os primeiros
momentos da história da Igreja, e
também agora, souberam não só ser
compassivos, como também amar
sinceramente os seus perseguidores.
Nesta linha, S. Josemaria tomou a
decisão reta e permanente de
perdoar sempre e em todo o
momento, o que, além disso,
confirmou com o exemplo e com a
palavra.

Não odiar o inimigo, não devolver
mal por mal, renunciar à
vingança, perdoar sem rancor
considerava-se então – e também



agora, não nos enganemos – uma
atitude insólita, demasiado
heróica, fora do normal. Até aqui
chega a mesquinhez das
criaturas! Jesus Cristo, que veio
salvar todos os povos e deseja
associar os cristãos à Sua obra
redentora, quis ensinar aos Seus
discípulos – a ti e a mim – uma
caridade grande, sincera, mais
nobre e valiosa: devemos amar-
nos mutuamente como Cristo nos
ama a cada um de nós. Só desta
maneira, isto é, imitando o
exemplo divino – dentro da nossa
rudeza pessoal – conseguiremos
abrir o nosso coração a todos os
homens, amar de um modo mais
elevado, inteiramente novo [50].

Seremos julgados com base nas
nossas obras de misericórdia: «Se
demos de comer ao faminto e de
beber ao sedento. Se acolhemos o
estrangeiro e vestimos o nu. Se
dedicámos tempo a acompanhar



quem estava doente ou prisioneiro
(cfr. Mt 25, 31-45). Analogamente se
nos perguntará se ajudámos a
superar a dúvida, que faz cair no
medo e por vezes é fonte de solidão;
se fomos capazes de vencer a
ignorância em que vivem milhões de
pessoas, sobretudo as crianças
privadas da ajuda necessária para
serem resgatadas da pobreza; se
soubemos estar junto de quem estava
só e aflito; se perdoámos a quem nos
ofendeu e rejeitámos qualquer forma
de rancor ou de ódio, que conduz à
violência; se tivemos paciência,
seguindo o exemplo de Deus, que é
tão paciente connosco; finalmente, se
confiámos ao Senhor, na oração, os
nossos irmãos e irmãs. Em cada um
destes "mais pequenos" está presente
o próprio Cristo. A Sua carne torna-
se de novo visível como corpo
martirizado, chagado, flagelado,
desnutrido, em fuga..., para que nós
O reconheçamos, O toquemos e O
assistamos com cuidado. Não



esqueçamos as palavras de S. João da
Cruz: "No ocaso das nossas vidas,
seremos julgados sobre o amor"» 
[51].

Apostolado da Confissão

Outra obra de misericórdia espiritual
especialmente importante consiste
em ajudar a que as pessoas
recuperem a amizade com Deus,
perdida pelo pecado. Quanto insistiu
S. Josemaria – e o Bem-Aventurado
Álvaro del Portillo – no apostolado
da confissão! Também eu vos tenho
falado frequentemente deste assunto,
pois não há possibilidade de alguém
progredir no conhecimento e amor
de Jesus Cristo sem cuidar da
limpeza da sua alma, sem o recurso
frequente ao sacramento da
Penitência.

O Papa refere-se muito a este
sacramento. Na bula de convocatória
deste Jubileu, refere: «Bem



convencidos, pomos de novo no
centro o sacramento da
Reconciliação, porque nos permite
experimentar na própria carne a
grandeza da misericórdia. Será para
cada penitente fonte de verdadeira
paz interior» [52].

Meditemos ao mesmo tempo no
conselho que o Fundador do Opus
Dei – assim lho pedia a alma – dava
aos seus filhos sacerdotes, aplicável a
todos os presbíteros: a paixão
dominante dos sacerdotes do Opus
Dei (...) é dar doutrina, dirigir
almas: pregar e confessar. Nisto
tendes que vos gastar, sem medo
de vos esgotardes, sem vos
preocupardes com as
contrariedades: qui séminant in
lácrimis, in exsultatióne metent (Sl
125, 5), os que semeiam com
lágrimas recolhem com alegria. A
missão dos leigos, dos meus filhos
e das minhas filhas, é encher de
trabalho – e, por isso, de alegria –



os seus irmãos sacerdotes,
aproximando muitas pessoas do
seu ministério [53].

Os confessores – escreve o Papa –
representam já por si um
«verdadeiro sinal da misericórdia do
Pai. Ser confessor não se improvisa.
Consegue-se quando, antes de mais,
nos fazemos nós penitentes em busca
de perdão. Nunca esqueçamos que
ser confessor significa participar da
mesma missão de Jesus e ser sinal
concreto da continuidade de um
amor divino que perdoa e que salva
(...).

Nenhum de nós é dono do
sacramento – continua a dizer o Papa
Francisco –, mas fiel servidor do
perdão de Deus. Cada confessor
deverá acolher os fiéis como o pai na
parábola do filho pródigo: um pai
que corre ao encontro do filho, não
obstante ter ele delapidado os seus
bens. Os confessores estão chamados



a abraçar esse filho arrependido que
regressa a casa, a manifestar a
alegria de o ter encontrado. Não se
cansarão de ir também ao encontro
do outro filho que ficou lá fora,
incapaz de se alegrar, para lhe
explicar que o seu juízo severo é
injusto e não tem nenhum sentido
face à misericórdia do Pai, que não
tem limites» [54].

Filhas e filhos meus, roguemos ao
Senhor que faça de nós instrumentos
fiéis da Sua misericórdia: os
sacerdotes, dedicando muitas horas,
todas as que possam, a perdoar em
nome de Deus, e os leigos, por uma
sincera e desinteressada caridade,
com o desejo constante de preparar
as almas dos seus amigos e
conhecidos para os ajudar a tirar
muito fruto do sacramento da alegria
e da paz.

Não quero alongar-me mais.
Recomendo-vos que leiais e mediteis



a fundo na bula Misericórdiæ vultus e
tireis as vossas próprias conclusões.
Ali se fala também de peregrinar a
algum santuário para obter o dom da
indulgência, concedido pela Igreja, e
alimentar assim, com abundância,
nos próximos meses, a devoção terna
e filial à nossa Mãe, a Virgem
Santíssima. «A doçura do seu olhar
nos acompanhe neste Ano Santo,
para que todos possamos redescobrir
a alegria da ternura de Deus.
Ninguém como Maria conheceu a
profundidade do mistério de Deus
feito homem. Tudo na sua vida foi
plasmado pela presença da
Misericórdia feita carne. A Mãe do
Crucificado Ressuscitado entrou no
santuário da misericórdia divina
porque participou intimamente no
mistério do Seu Amor» [55].

Com todo o afeto, abençoa-vos

o vosso Padre

+ Javier



Roma, 4 de novembro de 2015.

[1] Concílio Vaticano II, Const past. 
Gaudium et spes, n. 40.

[2] Cfr. Papa Francisco, Carta enc. 
Laudato Si, 24-V-2015, n. 77.

[3] Preces da Obra, Oração.

[4] Papa Francisco, Bula Misericordiæ
vultus, 11-IV-2015, n. 2.

[5] S. João Paulo II, Carta enc. Dives in
misericordia, 30-XI-1980, n. 1.

[6] Papa Francisco, Bula Misericordiæ
vultus, 11-IV-2015, n. 5.

[7] S. Josemaria, Carta 24-III-1930, n.
1.

[8] Papa Francisco, Bula Misericordiæ
vultus, 11-IV-2015, n. 7.

[9] S. João Paulo II, Carta enc. Dives in
misericordia, 30-XI-1980, n. 8.



[10] Beato Paulo VI, Discurso na
audiência geral, 14-IV-1976.

[11] S. Josemaria, Carta 25-I-1961, n.
1.

[12] S. Josemaria, Notas de uma
meditação, 11-IV-1952.

[13] S. Josemaria, Notas de uma
meditação, 11-IV-1952.

[14] Papa Francisco, Exort. ap. 
Evangelii gaudium, 24-XI-2013, n. 279.

[15] S. Josemaria, Carta 25-I-1961, n.
3.

[16] S. Josemaria, Notas de uma
meditação, 4-VI-1937.

[17] S. Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 9-IX-1971.

[18] S. Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 14-IV-1972.



[19] Cfr. Dante Alighieri, Monarchia,
1.

[20] Papa Francisco, Bula 
Misericordiæ vultus, 11-IV-2015, n. 9.

[21] S. João Paulo II, Carta enc. Dives
in misericordia, 30-I-1980, n. 5.

[22] S. Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 27-III-1972.

[23] S. João Paulo II, Carta enc. Dives
in misericordia, 30-IX-1980, n. 5.

[24] Cfr. S. Josemaria, Amigos de
Deus, n. 173.

[25] S. Josemaria, Caminho, n. 309.

[26] S. Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 11-IX-1971.

[27] Papa Francisco, Bula 
Misericordiæ vultus, 11-IV-2015, n.
20.



[28] S. Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 25-IX-1971.

[29] S. Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 9-IX-1971.

[30] Papa Francisco, Bula 
Misericordiæ vultus, 11-IV-2015, n. 5.

[31] Papa Francisco, Bula 
Misericordiæ vultus, 11-IV-2015, n.
10.

[32] Catecismo da Igreja Católica, n.
2447.

[33] Papa Francisco, Bula 
Misericordiæ vultus, 11-IV-2015, n.
15.

[34] Catecismo da Igreja Católica, n.
2447.

[35] S. Josemaria, Instrução, 9-I-1935,
n. 196.

[36] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
111.



[37] Cfr. S. João Paulo II, Carta ap. 
Salvifici doloris, 11-II-1984.

[38] Cfr. Catecismo da Igreja Católica,
n. 1520.

[39] Papa Francisco, Exort. ap. 
Evangelii gaudium, 24-IX-2013, n. 210.

[40] Cfr. Papa Francisco, Alocução no
Angelus, 6-IX-2015.

[41] S. Josemaria, Carta 24-X-1942, n.
44.

[42] Papa Francisco, Exort. ap. 
Evangelii gaudium, 24-XI-2013, n. 200.

[43] Papa Francisco, Bula 
Misericordiæ vultus, 11-IV-2015, n.
15.

[44] S. Josemaria, Carta 24-X-1942, n.
44.

[45] S. Josemaria, Sulco, n. 927.



[46] Bento XVI, Mensagem para a
Quaresma de 2012, 3-XI-2011, n. 1.

[47] Bento XVI, Mensagem para a
Quaresma de 2012, 3-XI-2011, n. 1.

[48] Bento XVI, Mensagem para a
Quaresma de 2012, 3-XI-2011, n. 1.

[49] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
309.

[50] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
225.

[51] Papa Francisco, Bula 
Misericordiæ vultus, 11-IV-2015, n.
15. A citação de S. João da Cruz é de 
Palavras de luz e de amor, 57.

[52] Papa Francisco, Bula 
Misericordiæ vultus, 11-IV-2015, n.
17.

[53] S. Josemaria, Carta 8-VIII-1956,
n. 35.



[54] Papa Francisco, Bula 
Misericordiæ vultus, 11-IV-2015, n.
17.

[55] Papa Francisco, Bula 
Misericordiæ vultus, 11-IV-2015, n.
24.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/carta-prelado-
por-ocasiao-do-jubileu-misericordia/

(13/12/2025)

https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-prelado-por-ocasiao-do-jubileu-misericordia/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-prelado-por-ocasiao-do-jubileu-misericordia/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-prelado-por-ocasiao-do-jubileu-misericordia/

	Carta do Prelado do Opus Dei por ocasião do Jubileu da Misericórdia
	A misericórdia de Deus para com a humanidade
	História das misericórdias de Deus
	Justiça e misericórdia
	Recorrer à misericórdia divina
	Ser misericordiosos como o Pai celestial
	As obras de misericórdia corporais
	As obras de misericórdia espirituais
	Apostolado da Confissão


