opusdei.org

Carta do Prelado do
Opus Dei por ocasiao
do Jubileu da
Misericordia
"Agradecamos ao Santo Padre,
com obras e com oracao, a
convocacao deste jubileu
especial, verdadeiro tempo de

graca para a Igreja e para o
mundo".

27/12/2015

- Descarregar carta a partir do iTunes
(para iPad e iPhone)


https://itunes.apple.com/pt/book/carta-do-prelado-do-opus-dei/id1071047647
https://itunes.apple.com/pt/book/carta-do-prelado-do-opus-dei/id1071047647

- Descarregar carta gratuito a partir
do Google Play Books (para Android)

- Descarregar carta em formato ePub

- Descarregar carta formato Mobi
(para Kindle)

- Descarregar carta em formato PDF

kK 3k

Queridissimos: que Jesus me guarde
as minhas filhas e os meus filhos!

Bendito seja Deus, Pai de Nosso
Senhor Jesus Cristo, Pai das
misericordias e Deus de toda a
consolacdo (2 Cor 1, 3), que é rico em
misericordia, pelo grande amor com
que nos amou: estando nos mortos
pelos nossos pecados, deu-nos a vida
em Cristo (...) e com Ele nos
ressuscitou e nos fez sentar lda nos
Céus com Jesus Cristo (Ef 2, 4-6).

Palavras de S. Paulo que ajudam a
centrar, desde o inicio, 0 que me


https://play.google.com/store/books/details?id=kNZICwAAQBAJ&hl=pt
https://play.google.com/store/books/details?id=kNZICwAAQBAJ&hl=pt
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/carta-prelado_jubileu-misericordia_pt20151228-013406.epub
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/pcarta-prelado_jubileu-misericordia_pt20151228-013720.mobi
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/pcarta-prelado_jubileu-misericordia_pt20151228-013720.mobi
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/carta-prelado_jubileu-misericordia_pt20151228-013838.pdf

proponho transmitir-vos com estas
linhas. Leva-me a escrever-vos o
desejo de que nos preparemos o
melhor possivel para viver o Ano da
misericordia, convocado pelo Papa
Francisco, por ocasido dos cinquenta
anos do encerramento do Concilio
Vaticano II. Comecgara, como sabeis,
no proximo dia 8 de dezembro, e
terminara na solenidade de Cristo
Rei, no dia 20 de novembro de 2016.

Quando o Santo Padre comunicou o
seu proposito de convocar este ano
santo extraordindrio, sentimos a
alegria cristd de que coincida com a
parte final do ano mariano pela
familia, que estamos a viver na
Prelatura. Entendemo-lo como outro
sinal da protecdo de Nossa Senhora,
que invocamos na ladainha como
Regina familice e Mater misericordice.

Com a intercessao da nossa Mae,
acolhemo-nos a bondade do Senhor,
refugio seguro e sempre disposto a



atender as nossas peticoes e a
remediar as nossas necessidades
pessoais. Da misericordia divina,
podemos conseguir um aumento da
caridade, da compreensdao, da
fraternidade, do interesse pelas
almas, pois — como membros da
Igreja — queremos contribuir para
«dar um sentido mais humano ao
homem e a sua histéria» [1].
Caminhemos dia apds dia com uma
solida esperanca: o Céu ndo deixa de
nos dar os meios para nos encher de
paz, seguros de que a Trindade
Santissima esta sempre atenta a
Criagdo. Como recorda o Papa
Francisco, ascendamos a partir das
criaturas para contemplar a méo
paternal e amorosa de Deus [2].

Agradecamos ao Santo Padre, com
factos e com oragdo, a convocatoria
deste jubileu especial, verdadeiro
tempo de graca para a Igreja e para o
mundo. A todos nos enche de jubilo
acolher o apelo do Pai comum para



procurarmos Nosso Senhor com mais
intimidade, na vida interior e na
celebracdo dos sacramentos —
sobretudo o da Peniténcia e o da
Eucaristia — e também nas
manifestacOes concretas de caridade
fraterna com o proximo. Se formos
doceis ao Espirito Santo, configurar-
nos-emos mais com Jesus Cristo e
assemelhar-nos-emos mais ao Pai do
Céu, cujo rosto misericordioso nos foi
revelado em Jesus Cristo.

Deus, cui proprium est miseréri
semper et pdrcere: suscipe
deprecationem nostram [3], 6 Deus,
de quem é proprio perdoar sempre e
usar de misericordia, acolhe as
nossas suplicas, repetimos todos os
dias. A misericérdia! E sempre
necessario aprofundar — como a
Igreja nos convida — neste
consolador atributo divino que os
compendia a todos. Fazemo-lo com
filial confianca. Ao convocar este
jubileu extraordinario, o Romano



Pontifice escreve que misericordia «€é
a palavra que revela o mistério da
Santissima Trindade (...), é o ultimo e
supremo ato com o qual Deus vem ao
nosso encontro (...), é a lei
fundamental que habita no coragao
de cada pessoa, quando vé com olhar
sincero o irmdo que encontra no
caminho da vida. Misericordia € a
via que une Deus e 0 homem, porque
abre o coracdo a esperanca de ser
amado para sempre, ndo obstante o
limite do nosso pecado» [4].

Decorreram trinta e cinco anos desde
que S. Jodo Paulo IT publicou a
enciclica Dives in misericordia.
Detinha-se na conveniéncia de
meditar muitas vezes nesta
maravilhosa expressdao do Amor
divino. «Multiplas experiéncias da
Igreja e do homem contemporaneo —
escrevia — o sugerem. Exigem-no
também as invocacdes de tantos
coracgdes humanos, com os seus



sofrimentos e esperancas, as suas
angustias e a sua expetativa» [5].

As palavras de S. Jodo Paulo II ndo so
conservam plena atualidade, como se
tornam mais urgentes cada dia.
Precisamos sempre da cleméncia
divina, mas nos tempos que correm
podemos afirmar que esta
necessidade se reveste de maior
urgéncia. Quando o Papa Francisco
abrir a porta santa nas diversas
basilicas papais, e cada Bispo na sua
respetiva circunscrigao,
«confiaremos ao Senhorio de Cristo a
vida da Igreja, a humanidade inteira
e 0 imenso cosmos, esperando que
derrame a Sua misericordia como o
orvalho da manh@, para uma
Historia fecunda» [6]. S. Josemaria,
como resultado da sua experiéncia
pessoal, animou-nos expressamente,
desde os comecos da Obra, a recorrer
a este imenso amor de Deus, que ndo
abandona os Seus filhos, as mulheres
e 0s homens. Eram inumeras as



formas como o nosso Fundador nos
sugeria que batéssemos a porta do
Coracdo de Jesus.

S. Josemaria ensinou-nos a encher os
caminhos da terra com a
misericordia que Jesus Cristo trouxe
ao mundo, e concretizou: a nossa
entrega ao servico das almas é
uma manifestacao da
misericordia do Senhor, ndo so
para connosco, mas para com
toda a humanidade [7]. Avancemos
guiados pela mao do nosso Padre
para colaborar com o Senhor, para
que superabunde, em cada um dos
cristdos e em todos os homens de boa
vontade, a corrente de amor
misericordioso que, do Coracdo
ferido de Jesus, se derrama
continuamente sobre a humanidade.

Com estes sentimentos e desejos vos
convido, minhas filhas e meus filhos,
a comecar com verdadeiro Amor e
alegria o Ano da misericordia.



Inspirar-nos-emos nos ensinamentos
da Sagrada Escritura, cujas paginas
constituem um canto maravilhoso a
cleméncia divina. E deter-nos-emos
de modo especial no exemplo de
Cristo, na Sua vida e nos Seus
ensinamentos, procurando seguir,
nesta intimidade de vida com o
Redentor, os passos de S. Josemaria,
que voltava constantemente o seu
olhar para a figura do Bom Pastor
que entrega todo o Seu ser pelas Suas
ovelhas (cfr. Jo 10, 1-18), e que nos
sugeria, a nos e a tantos outros
homens e mulheres, que olhassemos
cada vez mais para o Senhor do Céu
e da Terra.

A misericordia de Deus para
com a humanidade

Também o Antigo Testamento
proclama em muitas das suas
paginas a insondavel misericordia de
Deus para com as Suas criaturas. O
Senhor é clemente e compassivo, lento



para a ira e rico em misericordia. O
Senhor é bom para com todos, e a Sua
misericordia estende-se a todas as
Suas obras (Sl 144 [145] 8-9). E os
profetas ndo se cansam de alertar:
convertei-vos ao Senhor, vosso Deus,
porque é clemente e compassivo, lento
para aira e rico em misericordia, e
doi-Se com o mal que se faz (J1 2, 13).

Na Ultima Ceia, o Senhor rezou —
segundo a tradicdo judaica - o
Grande Hallel ou o grande canto de
louvor, um Salmo que enumera as
maravilhas realizadas por Deus na
Criacgdo e na Historia. E no final de
cada versiculo, repetem-se como um
estribilho as seguintes palavras:
porque a Sua misericordia é eterna (Sl
135 [136]).

«Em virtude da misericdrdia, todos
0s acontecimentos do Antigo
Testamento aparecem cheios dum
valor salvifico profundo» [8]. E esta
qualidade manifesta-se também em



plenitude no Novo Testamento,
mediante a encarnacdo redentora do
Filho de Deus. O proprio Jesus, ao
oferecer a Sua vida no Sacrificio
cruento da Cruz, ao instituir a
Eucaristia e os outros sacramentos,
constituiu esse ato supremo de Amor
como conteudo fundamental da
misericordia divina.

Voltemos com frequéncia as
passagens do Evangelho que
manifestam a compaixdo e a
compreensdo de Jesus Cristo para
com a humanidade, desde o Seu
nascimento em Belém até ao
holocausto no Calvario. Detenhamo-
nos com constancia em tantas
demonstracdes da Sua compassiva
misericordia: quando curava os
doentes e libertava os
endemoninhados, quando
alimentava as multiddoes famintas,
quando repartia, a maos cheias, o
pao da doutrina, quando saia ao
encontro dos pecadores



arrependidos e lhes perdoava,
quando escolhia os discipulos,
quando os repreendia com palavras
ou com o olhar, quando chamava os
Apostolos para os mandar por todo o
mundo, quando nos deu a Sua Mae
por nossa Mae, quando nos enviou o
Espirito Santo prometido, etc. Em
qualquer das Suas obras e das Suas
palavras, o Senhor mostra com
clareza o rosto clemente de Deus Pai.

O mesmo acontece ao longo da
Historia da Igreja, depois da
Ascensdo de Jesus Cristo ao Céu. No
meio das luzes e sombras que
surgem no caminhar dos cristaos,
nunca faltaram as intervencodes da
indulgéncia divina. Por meio do
Espirito Santo que habita na Igreja, e
com a presenca real de Cristo na
Eucaristia, além da intercessao
sempre atual da Santissima Virgem,
revelam-se-nos as torrentes de
misericordia que se derramam
constantemente sobre o mundo. Nao



paremos de o agradecer ao nosso Pai
celestial. Abramos de par em par as
portas do nosso coracao, e
procuremos que também outras
pessoas se deixem embeber pela
graca divina.

Historia das misericordias de
Deus

Na sua enciclica Dives in
misericordia, S. Jodo Paulo II situa a
misericordia no centro da vida da
Igreja, na histéria da humanidade.
«No cumprimento escatologico, a
misericordia revelar-se-a como amor,
enquanto na temporalidade, na
historia do homem - que é ao mesmo
tempo histdria de pecado e de morte
—, 0 amor deve revelar-se antes de
mais como misericordia e atuar
enquanto tal. O programa messianico
de Cristo — programa de misericordia
— converte-se no programa do Seu
povo, da Sua Igreja. No centro dele
esta sempre a Cruz, ja que nela, a



revelacdo do amor misericordioso
atinge o seu ponto culminante» [9].

Com efeito, ndo podemos separar a
Cruz, da Ressurreicdo, as quais
revelam o Amor divino: em todo o
mistério pascal se manifesta a
misericordia de Deus. O Beato Paulo
VI afirmou que «toda a histdria da
salvacdo esta guiada pela
misericordia divina, que vem ao
encontro da miséria humana» [10].

Cristo tomou sobre Si 0s nossos
pecados, e «ofereceu-Se uma so vez
para apagar os pecados de

muitos» (Hb 9, 28). Nossa Senhora
aceitou com plena liberdade a
entrega de Quem, tendo tomado a
nossa condi¢do humana em tudo
menos no pecado (cfr. Hb 4, 15),
podia manifestar uma verdadeira
compaixdo. Com o Magnificat, Santa
Maria profetizou: a Sua misericordia
se estende de gerac¢do em geracdo (Lc
1, 50).



Filhas e filhos meus: fazemos parte —
e estamos alegres por isso — das
geracOes que cantam as
misericordias de Deus! Na sua vida
pessoal e na do Opus Dei, 0 nosso
Padre descobria constantemente o
amor de predilecdo do Senhor.
Muitas vezes repetiu que toda a
Historia da Obra é uma historia
das misericordias de Deus. Nem
nesta carta - sublinhava nos anos
60 —, nem em muitos documentos
que vos escrevesse, poderia
esgotar o relato destas
providéncias da bondade de Deus
que precederam e acompanharam
sempre os passos da Obra [11].
Neste contexto, ndo duvidava em
afirmar que a Historia do Opus Dei
deveria escrever-se de joelhos [12].
Sublinhava assim, com expressao
grafica, que, na fundacdo e no
desenvolvimento da Obra, a
iniciativa foi sempre do Senhor. A ele
competia-lhe apenas ser instrumento
fiel do querer divino.



Na realidade, a existéncia de S.
Josemaria e a do Opus Dei
entrelacam-se intimamente, sem que
seja possivel distingui-las ou separa-
las desde 1928. Na Obra, Deus fez
tudo! exclamava numa meditacdo.
Humanamente falando, o que é
que havia? S6 bom humor, muito
amor a Jesus Cristo e a Sua Igreja,
e o desejo de perseverar diante do
impossivel. O Senhor brincou
comigo, como eu, em criancga,
brincava com os soldadinhos de
chumbo: levava-os para onde
queria, as vezes cortava-lhes a
cabeca... Assim agiu comigo o
Senhor: conduziu-me pelos
caminhos que Ele quis, permitiu
que me dessem boas pancadas,
porque me convinham [13].

Cada uma dessas circunstancias
servia ao nosso Fundador para
purificar a sua fidelidade e o seu
abandono nas méaos do Senhor. Como
anotou o Papa Francisco: «uma



pessoa sabe, com certeza, que a sua
vida dara frutos, mas sem pretender
saber como, onde ou quando. Esta
segura de que ndo se perde nenhuma
das suas obras feitas com amor, nao
se perde nenhuma das suas
preocupacdes sinceras com 0s outros,
nao se perde nenhum ato de amor a
Deus, ndo se perde nenhuma das
suas generosas fadigas, ndo se perde
nenhuma dolorosa paciéncia» [14].
Por isso, o nosso Padre nunca perdeu
a paz: meus filhos, com a contricao
esta o Amor: nenhum destes
trabalhos, nenhuma pena me fez
perder o gaudium cum pace,
porque Deus me ensinou a amar, e
nullo enim modo sunt onerosi
labores amantium (Santo
Agostinho, De bono viduitatis, 21,
26), para quem ama, o trabalho
nunca é carga pesada. Por isso, o
importante é aprender a amar,
porque in eo quod amatur, aut non
laboratur, aut et labor amatur
(ibid.), onde ha amor, tudo é



felicidade. E esta foi a grande
misericordia de Deus, que me
conduziu como a um miudo
pequeno, ensinando-me a amar.
Quando eu era adolescente, o
Senhor lang¢ou no meu corac¢do
uma semente acesa no amor, e
essa semente é hoje, filhas e filhos
meus, uma arvore frondosa, de
esbelto tronco, que renova com a
sua sombra uma legiao de almas
[15].

S. Josemaria atuou sempre assim.
Vinha de longe o seu amor a este
seguro refugio divino que estamos a
contemplar. Aprendeu-o em casa,
com os pais, fortaleceu-se durante a
sua preparacao para o sacerdocio, no
Seminario de Logronho e no de S.
Carlos, em Saragoca, onde havia uma
representacdo do Coracdo de Jesus
inflamado de amor e coroado de
espinhos que o comovia
profundamente. Depois, durante a
guerra civil espanhola, fez-se-lhe



presente de modo novo, como
descreve num tempo de oracdo, na
véspera da solenidade do Sagrado
Coracdo de Jesus:

Quero ver-me agora, Deus meu,
junto da ferida do Teu peito, e
pensar em todos os meus filhos,
em todos os que agora sao
membros vivos deste Corpo vivo
da Tua Obra. Lembrando-os pelos
nomes, considerarei as suas
qualidades, as suas virtudes, 0s
seus defeitos, e depois Te
suplicarei por eles, impelindo-os
para Ti, um a um: "Para dentro!"
Meté-los-ei dentro do Teu Coracgao.
Assim quero fazer com cada um e
com todos os que virdo depois, ao
longo dos séculos, até ao fim do
mundo, a fazer parte desta
familia sobrenatural. Todos, todos
unidos no Coracdo de Cristo, todos
como um so, por amor a Ele, e
todos desprendidos das coisas da
terra, pela forca deste amor



acompanhado da mortificacao.
Queremos ser como os primeiros
cristdaos, vamos fazer reviver o seu
espirito no mundo. Comecemos
entao por tornar real dentro da
Obra aquela afirmacado:
congregavit nos in unum Christi
amor [16].

Na Santa Missa, depois da
Consagracao, S. Josemaria recitava
em siléncio, interiormente, a oracao
ao Amor misericordioso que tinha
aprendido na sua juventude. No
Coracgdo amabilissimo de Jesus,
fortalecia-se a fonte da sua
paternidade no Opus Dei, que se
estendia as suas filhas e aos seus
filhos de todos os tempos. E no Santo
Sacrificio, enchia-se do anseio
redentor de Cristo por toda a
humanidade. Estas consideracdes
ajudar-nos-ao também a estar
seguros e otimistas nos momentos
duros que possam surgir na historia
do mundo ou na nossa existéncia



pessoal. Deus é O de sempre:
omnipotente, sapientissimo,
misericordioso. E sempre sabe
retirar do mal, o bem; das derrotas,
grandes vitorias para os que confiam
n’Ele.

Nos anos 70, quando uma grave crise
de fé e de disciplina causava estragos
nas almas, S. Josemaria recebeu
luzes novas do Céu que o
confirmaram na sua confianca
inquebravel no constante auxilio
divino. Em 23 de agosto de 1971,
depois de ter celebrado a Santa
Missa, o Senhor gravou a fogo no seu
coracdo umas palavras que, com uma
ligeira variacdo, procedem da
Epistola aos Hebreus: adedmus cum
fiducia ad thronum grdtice, ut
misericordiam consequamur (Hb 4,
16). Comunicou-as logo aos que nos
encontravamos ao seu lado naqueles
momentos. Poucas semanas mais
tarde, voltou a referi-las na



intimidade de uma tertulia familiar,
aos seus filhos de Roma:

Vou dizer-vos uma coisa que Deus
Nosso Senhor quer que saibais. Os
filhos de Deus no Opus Dei
adeamus cum fiducia - temos de ir
com muita fé - ad thronum glorise,
ao trono da gloria, a Virgem
Santissima, Mde de Deus e nossa
Made, a quem tantas vezes
invocamos como Sedes Sapiéntice,
ut misericordiam consequamur,
para alcancarmos misericordia

(..).

Vamos, através do Corag¢ao
Dulcissimo de Maria, ao Coracao
Sacratissimo e Misericordioso de
Jesus, pedir-Lhe que, pela Sua
misericordia, manifeste o Seu
poder na Igreja e nos encha de
fortaleza para seguirmos em
frente, no nosso caminho,
atraindo para Ele muitas almas
[17].



Essa certeza impulsionava-o a
procurar, sem tréguas, na Palavra de
Deus, os textos mais adequados sobre
a complacéncia e a protecdo do
Senhor, para os meditar na sua
oracgdo pessoal. Assim, um ano
depois, voltou a referir-se a uma
descoberta que tanto otimismo e
confianga injetou na sua alma,
ajudando-o a superar a grande pena
que, pelo seu amor a Igreja, lhe
causava uma dor extrema.

Ultimamente - dizia — estou a
meditar muito sobre alguns textos
da Sagrada Escritura que falam
da misericordia divina. Bem sei
que os escrituristas dao diversos
sentidos a esta palavra e
entendem por misericordia ndo so
o que indica a linguagem comum:
compaixdo, piedade, mas também
uma espécie de lealdade que Deus
tem para com as Suas criaturas.



Reparai como isto é belo! Deus
Nosso Senhor de tal maneira tem
compaixdo por nos - porque a Sua
misericordia também significa
compaixdo - que a Sua lealdade O
leva a ser misericordioso com
cada um de nos, a olhar-nos com
amor de pai e de mde [18].

Ia aprofundando sempre mais nas
palavras da Sagrada Escritura, que ja
meditava na sua juventude: Deus p0s
a Sua complacéncia nos filhos dos
homens (cfr. Pr 8, 31) e, por isso,
caminhou com seguranca, pondo em
andamento o Opus Dei. Quando nao
contava com nenhum meio, essa
"complacéncia” de Deus animava a
sua certeza de que a Obra iria para a
frente.

Justica e misericordia
Entre as parabolas com que o Mestre

explicava aos discipulos as
carateristicas do reino dos Céus, S.



Lucas - chamado o narrador da
mansiddo de Cristo, por um dos
grandes poetas cristaos [19] — regista
trés ensinamentos dedicados
explicitamente a destacar este
seguimento divino dos Seus: o da
ovelha extraviada, o da moeda
perdida e o do filho prodigo. Nos
trés, «Jesus revela a natureza de Deus
como a de um Pai que jamais se da
por vencido enquanto nao tiver
dissolvido o pecado e superado o
afastamento com a compaixdo e a
misericdordia» [20].

Este Coracdo amabilissimo revela-se
com especial evidéncia na parabola
do pai que espera pacientemente, dia
apos dia, o regresso do filho ingrato,
para lhe perdoar imediatamente, mal
ele regresse. S. Jodo Paulo II
comentou-o de forma incisiva na
enciclica Dives in misericordia,
sublinhando como este ensinamento
se aplica a todos e a cada um dos
seres humanos. «A parabola estende-



se a todas as ruturas da alianca de
amor: a toda a perda da graca, e todo
0 pecado (...). A heranca que o jovem
tinha recebido do pai era constituida
por certa quantidade de bens
materiais. Mas, mais importante do
que esses bens era a sua dignidade de
filho na casa paterna (...),a
consciéncia da condigdo de filho
malbaratada» [21].

O nosso Padre comentou também, a
propdasito desta parabola: a
misericordia que Deus mostra ha-
de estimular-nos sempre a
regressar. Meus filhos, o melhor é
nao se afastar d’Ele, ndo O
abandonar nunca. Mas se alguma
vez, por debilidade humana, isso
Vvos acontecer, regressai a correr.
Ele recebe-nos sempre, como o pai
do filho prodigo, com mais
intensidade de amor [22].

Embora no texto original — anota S.
Jodo Paulo II - ndo se utilize a



palavra "justica", nem sequer
"misericordia”, «no entanto, a rela¢do
da justica com o amor, que se
manifesta como misericordia, aparece
profundamente vincada no conteudo
desta parabola evangélica. Torna-se
claro que o amor se transforma em
misericordia quando € preciso ir
além da norma exacta da justica:
norma precisa mas, por vezes,
demasiado rigorosa» [23].

Josemaria descobriu a unido pratica
da justica com 0 amor no
comportamento das maes [24]. A
justica de Deus tinha para ele
entranhas de misericordia [25].
Nao podemos dirigir-nos ao
Senhor apoiando-nos em direitos,
temos antes de Lhe pedir que
tenha misericordia de nos, como
se reza num dos salmos: Miserére
mei, Deus, secandum magnam
misericordiam Tuam (Sl 50, 2).
Senhor, tem compaixdo de mim
segundo a Tua grande



misericordia. Ndo recorremos a
Ele exigindo por motivos de justica
[26].

Ndo faltam pessoas que opdem a
justica a misericordia. O Papa, ao
convocar o jubileu, alertou-nos
quanto a este erro: «Nao sao dois
momentos contrastantes entre si,
mas sim duas dimensodes de uma
unica realidade, que se desenvolve
progressivamente até atingir o seu
cume na plenitude do amor (...).

Diante da visdo de uma justica como
mera observancia da lei que julga,
dividindo as pessoas em justos e
pecadores, Jesus inclina-se a mostrar
o grande dom da misericordia que
procura os pecadores para lhes
oferecer o perddo e a salvacao.
Compreende-se porque é que, na
presenca de uma perspetiva tdo
libertadora e fonte de renovacao,
Jesus tenha sido rejeitado pelos
fariseus e pelos doutores da lei» [27].



Recorrer a misericordia
divina

Como fruto de uma especial gracga de
Deus - ja o recordei —, 0 n0sso
Fundador aprofundou a sua
meditacdo sobre os maravilhosos
fulgores da cleméncia divina que se
descrevem na Sagrada Escritura.
Comentando, por exemplo, o milagre
da ressurreicdo do filho da viuva de
Naim, detinha-se no modo como
Nosso Senhor nos amou por
santas razoes, que talvez ndo nos
comovessem a nos. S. Lucas diz:
misericordia motus super eam (Lc
7, 13), atuou por compaixao, por
misericordia para com aquela
mulher, quando havia outros
motivos humanamente razoaveis:
era pobre, era viuva e ndo tinha
sendo aquele filho [28].

Uma numerosa multiddo compunha
o desfile daquele enterro e outros
acompanhavam Jesus. Mas s6 Ele



entra na pena, na dor daquela mae, e
vai ao seu encontro. Nao é admiravel
que o Mestre se deixe comover pelos
impulsos misericordiosos do Seu
Coracdo, sem esperar que nés Lhe
manifestemos as nossas
necessidades? Este comportamento
divino e humano do Redentor é um
forte incentivo para que apelemos a
Ele em cada momento. Vos e eu —
concretizava o nosso Padre —
também temos que recorrer a
misericordia do Senhor. Diante de
Deus, ndo temos nenhum direito.
Pelo menos eu, pessoalmente, vejo
com uma clareza meridiana que
ndao Lhe posso dizer: Senhor, exijo-
Te isto, mesmo sabendo que sou e
me sinto Seu filho. Dirijo-me a Ele
com gemidos de contrigdo,
pedindo-Lhe misericordia [29],
apelando a Sua cleméncia.

Nos seus ultimos anos na Terra, ao
sentir o impulso de recorrer com
maior confianca e assiduidade ao



perdao de Deus, S. Josemaria
completou a jaculatoria com que se
tinha dirigido ao Sagrado Coracdo de
Jesus, em 1952, para Lhe consagrar a
Obra, as suas atividades apostolicas e
as necessidades da Igreja e da
humanidade: Cor Iesu
Sacratissimum et Miséricors, dona
nobis pacem! A partir dai, o recurso
a protecdo do Céu em favor do
mundo, da Igreja, das almas,
aumentou ainda mais, nas ocupacoes
do nosso Padre, de dia e de noite.

E aqui surge o principal fruto que
imploramos de Deus no ano dedicado
a Sua misericdrdia: que a sociedade
volte a caminhar pelas veredas dos
Mandamentos, que as almas se
deixem acender pelo fogo do amor
de Deus, que em todos os recantos da
Igreja haja um ressurgimento da
doutrina clara e da religiosidade
auténtica. Faco muito minhas as
palavras do Papa: «Quanto desejo
que os anos futuros sejam



permeados de misericordia para ir
ao encontro de todas as pessoas
levando-lhes a bondade e a ternura
de Deus! A todos, crentes e afastados,
possa chegar o balsamo da
misericordia como sinal do Reino de
Deus ja presente no meio de nds»
[30].

Ser misericordiosos como o
Pai celestial

A Igreja abriga um desejo constante
de oferecer o amor de Deus as
criaturas, sem excluir nenhuma. No
entanto, como observa o Papa
Francisco, «talvez, demasiado tempo,
nos tenhamos esquecido de apontar
e viver o caminho da misericordia.
Por um lado, a tentacdo de pretender
sempre e sO a justica fez esquecer
que esta é apenas o primeiro passo,
necessario e indispensavel, mas a
Igreja precisa de ir mais além a fim
de alcancar uma meta mais alta e
significativa» [31].



Ndao basta pedir perdao a Deus pelos
nossos pecados e pelos de todos 0s
homens. A este pedido,
insubstituivel, é preciso unir a
pratica concreta da misericérdia com
0 proximo. Porque se alguém disser:
“eu amo a Deus, e odiar o seu irmdo é
um mentiroso, pois quem ndo ama o
seu irmdo, a quem vé, como pode
amar a Deus, a Quem ndo vé? Temos
de Deus este Mandamento: que aquele
que ama a Deus ame também o seu
irmao (1 jo 4, 20-21).

As obras de misericordia, tdo
repetidamente pregadas e praticadas
na Igreja, oferecem-nos uma via
adequada para manifestar as boas
intencdes com factos concretos. «Sao
as acoes caridosas pelas quais vamos
em ajuda do nosso proximo, nas suas
necessidades corporais e espirituais»
[32], explica o Catecismo da Igreja
Catolica. E pratica-las com
assiduidade é uma das
recomendacdes do Papa para este



ano. «A pregacao de Jesus apresenta-
nos estas obras de misericdrdia, para
que possamos perceber se vivemos
ou nao como Seus discipulos» [33].

Jesus ensina de modo diafano, no
Evangelho, estabelecendo um
critério incontestavel: o que queirais
que vos fagcam os homens fazei-o vos
também a eles. Se amais os que vos
amam, que mérito tendes? Porque os
pecadores também amam quem oS
ama. Se fizerdes bem aos que vos
fazem bem, que mérito tendes? Os
pecadores também fazem o mesmo. Se
emprestardes aqueles de quem
esperais receber, que mérito tendes?
Os pecadores também emprestam aos
pecadores para que se lhes facam
outro tanto.

Vos, porém, amai 0s vossos inimigos,
fazei bem e emprestai sem dat esperar
nada. E serd grande a vossa
recompensa, e sereis filhos do
Altissimo, porque Ele é bom para com



0s ingratos e os maus. Sede
misericordiosos, como também o
vosso Pai é misericordioso (Lc 6,
31-36).

As obras de misericordia
corporais

A doutrina catolica sintetizou assim
as obras de misericordia corporais:
«Dar de comer a quem tem fome,
albergar quem ndo tem teto, vestir os
nus, visitar os doentes e 0s presos,
sepultar os mortos. Entre estes
gestos, a esmola dada aos pobres é
um dos principais testemunhos da
caridade fraterna e também uma
pratica de justica que agrada a Deus»
[34]. Todas, afinal, pdem em pratica o
mandatum novum (Jo 13, 34), o
mandamento novo da caridade, que
Jesus Cristo nos entregou. Seguindo
esta recomendacdo do Salvador, a
Igreja manifestou sempre um amor
de predilecdo pelos pobres, os
doentes, os desamparados, as pessoas



que carecem de lar... E teve
presentes aquelas palavras do
Senhor no juizo final: em verdade vos
digo que todas as vezes que vOs
fizestes isto a um destes Meus irmdos
mais pequenos, a Mim o fizestes (Mt
25, 40). Com a parabola do bom
samaritano, Jesus mostrou que a
nossa caridade se abre a toda a
pessoa humana.

No Opus Dei, parte viva da Igreja,
insistem-nos em que nunca
abandonemos as obras de
misericordia corporais. O nosso
Fundador realizava-as ja nos
primeiros anos da Obra, com as suas
visitas aos doentes dos hospitais de
Madrid, com a sua dedicacio
generosa aos pobres mais pobres e
pobres aos envergonhados que
ocultavam as suas privacdes sob o
véu de uma vida aparentemente
normal. E assim ensinou a atuar as
pessoas que se aproximavam do seu
apostolado. Confiou essas atividades



a Nossa Senhora, e assim nasceram
no Opus Dei as visitas aos pobres da
Virgem, que continuam a realizar-se
em todos os lugares onde se
encontram os fiéis da Prelatura. Ao
sabado, dia dedicado a Santa Maria,
convidam-se os jovens a dar esmolas
que se destinam a ajudar quem
precisa. Ajudando os pobres, honra-
se a Senhora e exercita-se a
caridade [35]. Estas visitas sdo um
meio de formacao, porque fomentam
a generosidade da juventude, e assim
se cresce no amor.

Aprendendo sempre da forma como
Deus cuida das suas criaturas, doia
muito a S. Josemaria ver o espetaculo
dos bens da terra repartidos entre
muito poucos, os bens da cultura
encerrados em cenaculos. E la
fora, fome de pao e de sabedoria,
vidas humanas que sdo santas,
porque vém de Deus, tratadas
como simples coisas, como
nuumeros de uma estatistica.



Compreendo e compartilho essa
impaciéncia, que me impulsiona a
levantar os olhos para Cristo, que
continua a convidar-nos a pormos
em pratica o mandamento novo do
amor (...).

Temos de reconhecer a Cristo, que
vem ao nosso encontro nos
homens nossos irmdos. Nenhuma
vida humana é uma vida isolada;
todas se entrelacam umas com as
outras. Nenhuma pessoa é um
verso solto; todos fazemos parte
de um mesmo poema divino, que
Deus escreve com o concurso da
nossa liberdade [36].

Quantos jovens — rapazes e raparigas
— e também pessoas adultas, ao
descobrirem e considerarem as
indigéncias mais prementes do
proximo, descobriram Cristo pobre
nesses irmaos ou irmas, e
melhoraram as suas disposicdes de
servico aos outros! O Senhor,



infinitamente mais generoso, encheu
as suas almas com gracas especiais.
S6 Ele conhece as profundas
conversoes que muitos
experimentaram, as decisdes de
entrega total ao servico de Deus e da
Igreja nascidas ao calor dessas visitas
aos necessitados, aos idosos, aos
doentes, aos presos...

Com o desenvolvimento da Obra de
Deus, mediante a espontaneidade
apostolica dos fiéis e dos
Cooperadores do Opus Dei, as
atividades de servico material ao
proximo foram adquirindo novas
formas, de acordo com as situacoes
das épocas e as circunstancias dos
diferentes lugares. Surgiram assim,
no campo e nas periferias das
grandes cidades, escolas para a
formacdao profissional de pessoas de
ambientes muito diversos,
dispensarios meédicos e hospitais em
bairros degradados destinados a
pessoas sem recursos, e



multiplicaram-se as atividades
assistenciais — como as ONG’s para
ajudar paises menos desenvolvidos,
ou os bancos alimentares em paises
considerados mais desenvolvidos,
para citar apenas alguns exemplos —,
que em momentos de crise
econdmica, como os atuais,
permitem a muitos homens e
mulheres superar as caréncias
materiais proprias e as das suas
familias.

Dou gracas a Deus pela dimenséao das
iniciativas solidarias promovidas por
fiéis e Cooperadores da Prelatura.
Mas ndo nos podemos conformar.
Com a graca de Deus, contando com
a ajuda de muitas pessoas de bom
coracao — cristaos e nao cristaos —
aspiramos a que se amplie mais o
raio de acdo desses projetos.

Deixai-me que insista uma vez mais
em que vos esmereis na atengao dos
doentes e das doentes, nas suas



casas, nos hospitais e em qualquer
lugar onde alguém sofra, no corpo ou
no espirito. E, naturalmente, nos
Centros da Obra e nos lares dos
Agregados e dos Supranumerarios.
Em cada doente, Jesus Cristo se nos
torna presente, de modo especial.

Além de lhes facilitar os cuidados
médicos possiveis, temos de nos
esmerar na sua assisténcia espiritual:
a rececao dos sacramentos da
Reconciliacdo e da Eucaristia por
parte dos sacerdotes, o exemplo e 0
conselho dos leigos para que — na
medida oportuna — os doentes
mantenham um espirito de oragao,
que é contemplacao e acdo de gracas,
louvor e peticdo. Por exemplo, a
oracdo do Tergo e as outras
expressoes de vida cristd, que
enchem de alegria, mesmo na dor.
Elas e eles agradecem ao descobrir
que, com o oferecimento a Deus da
doenca e dos sofrimentos e
limitagbes que a acompanham,



completam, na sua carne, o que falta
as tribulagdes de Cristo pelo Seu
corpo, que é a Igreja (Col 1, 24), como
escreveu S. Paulo, indicando o valor
salvifico do sofrimento [37].

E se chegar um tempo de especial
gravidade, esmeremo-nos em
prepara-los para receber a Ung¢ao dos
doentes com o maior fruto possivel.
A Igreja declara que este sacramento
de misericordia inclui a virtude de
perdoar os pecados e — se for
conveniente para a alma - contribui
também para a melhoria do corpo,
até mesmo para a sua cura [38]. A
tradicdo multissecular da Igreja
demonstra que este sacramento
confere grande paz e serenidade aos
que o acolhem bem dispostos, sem
esperar pelo ultimo momento da sua
vida. Que bela catequese se pode
fazer com as familias que, muitas
vezes — por ignorancia ou por um
falso receio de inquietar os doentes —,
ndo recorrem ao sacerdote, ou entdo



pedem a sua assisténcia ja s6 quando
0s seus entes queridos entraram num
estado de inconsciéncia!

Com o decorrer do tempo, algumas
obras de misericordia corporais
alteraram-se no seu enunciado ou na
sua aplicacdo. A atencdo aos
peregrinos costuma-se formular
agora como "dar um teto a quem o
nao tem". Na atualidade, isto envolve
a ajuda aos emigrantes que
abandonam o seu pais a procura de
trabalho, melhores condicdes de
vida, etc. Nenhum discipulo do
Mestre pode desinteressar-se de se
ocupar destes homens ou mulheres,
as vezes, familias inteiras. Penso de
modo particular nos cristdos
perseguidos por motivos religiosos, e
cujo exilio ha de avivar em nos o
sentido da Comunhdo dos santos.

O Papa Francisco lancou um apelo
urgente as autoridades e a todos as
pessoas de boa vontade, para que



procurem remédios concretos para
esta necessidade. Também na
exortacdo apostolica Evangélii
gadudium nos pedia: «E indispensavel
prestar atencao para estar junto de
novas formas de pobreza e
fragilidade, onde estamos chamados
a reconhecer Cristo sofredor, ainda
que isso, aparentemente, ndo nos
traga beneficios tangiveis e
imediatos: os sem teto, 0s
toxicodependentes, os refugiados, os
povos indigenas, os idosos cada vez
mais sos e abandonados, etc. Os
migrantes colocam-me um desafio
particular, por ser Pastor de uma
Igreja sem fronteiras que se sente
mae de todos» [39]. Ultimamente,
como preparacdo imediata para o
Ano da misericordia, intensifiquei
este urgente apelo [40].

Facamos eco destas exortacdes do
Santo Padre e animemos familiares,
amigos e conhecidos a té-las muito
presentes, de acordo com as



circunstancias e as possibilidades de
cada um. Além de rezar, que
examinem como podem intervir
pessoalmente: desde avivar a
consciéncia da opinido publica face a
esta emergéncia, até facilitar um
alojamento, um posto de trabalho,
uma ajuda econdmica, etc. Atuando
sempre com responsabilidade
pessoal, um bom modo de apoiar esta
intencdo consiste também em néo se
sentir alheio as iniciativas das
dioceses e das pardquias, a quem o
Romano Pontifice confiou de modo
especial esta tarefa. Consta-me que
muitos e muitas de vos, bem como
Cooperadores e amigos, intervém ja
em agodes concretas para servir os
emigrantes. Agradeco-vo-lo, em
nome do Senhor, porque o bem que
fazemos a esses nossos irmaos ou
irmas, ao proprio Jesus Cristo o
fazemos.



As obras de misericordia
espirituais

S. Josemaria confiava-nos: atrevo-
me a dizer que, quando as
circunstancias sociais parecem ter
banido de um ambiente a miséria,
a pobreza ou a dor, precisamente
entdo se torna mais urgente esta
delicadeza da caridade crista, que
sabe adivinhar onde ha
necessidade de consolo, num meio
de aparente bem-estar geral [41].

Pensemos que o0s gestos de amor ao
proximo ndao se limitam a uma
contribuicdo material, por mais
necessaria que ela seja. O Romano
Pontifice lamenta que «a pior
discriminacdo que os pobres sofrem
¢ a falta de atencao espiritual» [42]. A
Igreja sempre se caraterizou, ao
longo da sua Historia, pela promocao
das obras de misericordia espirituais,
tdo reais e sempre atuais: «Dar
conselho a quem dele precisa,



ensinar os ignorantes, corrigir os que
erram, consolar os tristes, perdoar as
ofensas, suportar com paciéncia as
fraquezas do nosso proximo, rezar a
Deus pelos vivos e defuntos» [43].

Que fina € esta caridade espiritual! E
como é imprescindivel nestes tempos
atuais, quando tantos e tantas sofrem
de soliddo, de incompreensdo, de
perseguicoes, de maledicéncias e
calunias, ou entdo se debatem na
duvida, sem conhecer o caminho que
conduz ao Céu! Porque a
generalizacao dos apoios sociais -
que tornam hoje possivel
conseguir resultados
humanitarios que noutros tempos
nem se sonhavam - contra as
pragas do sofrimento ou da
indigéncia, nunca podera
suplantar, porque esses remédios
sociais estdo noutro plano, a
ternura eficaz - humana e
sobrenatural - do contacto
imediato, pessoal, com o proximo:



com aquele pobre de um bairro
proximo, com aquele outro doente
que vive a sua dor num hospital
imenso, ou com aquela outra
pessoa, rica talvez, que carece de
um tempo de afetuosa conversa,
de uma amizade cristd para a sua
soliddo, de um amparo espiritual
que remedeie as suas duvidas e os
seus ceticismos [44].

Recordemos aquele episodio da
mendiga a quem S. Josemaria apenas
pdde oferecer a sua dedicacao
espiritual e o seu afeto humano
sacerdotal. Como retribuicdo, a
mulher decidiu oferecer a sua vida
pela Obra. Ao reencontra-la mais
tarde num hospital e conhecer a
oferenda dirigida ao Senhor por
aquela mendiga, qualificou-a como a
primeira vocagdo de entre as suas
futuras filhas.

Entre as numerosas agoes de
solidariedade ou de fraternidade



crista, detenho-me s6 em algumas:
ensinar o que ndo sabe, dar conselho
a quem precisar, perdoar as ofensas.
Sdo demonstra¢des de uma caridade
esmerada que temos de praticar com
todos, e especialmente com aqueles
que se encontram mais perto de nos:
os membros da nossa familia, os
amigos e colegas de trabalho, os
conhecidos...

Ensinar as verdades da nossa fé a
quem ndo as conhece constitui uma
manifestacdo de misericordia de
fundamental categoria. O nosso
Fundador resumia, em poucas
palavras: dar doutrina é a nossa
grande missdo. Sublinhou
frequentemente que o grande
inimigo de Deus e das almas é a
ignorancia religiosa e afirmava que o
trabalho do Opus Dei é uma grande
catequese, por ao alcance de todos a
mensagem salvifica da Igreja e
ensinar a pratica-la. Convence-te: o
teu apostolado consiste em



difundir bondade, luz,

entusiasmo, generosidade, espirito
de sacrificio, constancia no
trabalho, profundidade no estudo,
amplitude na entrega,
atualizagdo, obediéncia absoluta e
alegre a Igreja, caridade
perfeita...[45] Todo este plano
requer esforgos generosos para
facilitar a formacao doutrinal,
espiritual e apostdlica as pessoas com
quem nos relacionamos. Que alegria
quando a verdade do Evangelho
ilumina os diversos campos dos
nossos afazeres: profissional, social,
cultural!

Procuremos, neste Ano da
misericordia, incrementar o
empenho para que muitas almas se
aproximem do calor da Igreja,
Esposa de Jesus Cristo e nossa Mae.
Alcancga-lo-emos, com a ajuda de
Deus, se cada uma e cada um se
esforgar pessoalmente por aproximar



mais amigos, colegas e conhecidos
dos meios de formacao.

As formas de dar um bom conselho a
quem dele necessita sdo igualmente
variadissimas. A primeira, o
testemunho da nossa atitude. Foi
assim a passagem de Cristo pela
nossa Terra, como S. Josemaria nos
repetia com muita insisténcia. O
nosso Padre amava considerar esse
exemplo com as palavras que abrem
0s Atos dos Apostolos: Jesus comecou
a fazer e a ensinar (At 1, 1). Depois do
testemunho da propria vida, vem o
momento de expor a palavra
oportuna, repleta de clareza e de
afeto, sem ferir, pronunciada ao
ouvido dos nossos amigos ou
conhecidos: o apostolado de
amizade e confidéncia, em que 0
nosso Padre tanto insistiu.

Como é fecunda a coeréncia entre o
que se vive e o que se diz! As vezes
poderd assumir a forma de correcdo



fraterna, como o Evangelho nos
ensina (cfr. Mt 18, 15-17): uma obra
de misericordia nobre, valente e
fecunda, que nasce da caridade, do
interesse pelo amigo ou pela amiga.

«Hoje somos geralmente muito
sensiveis — dizia Bento XVI a este
propasito — ao aspeto do cuidado e da
caridade em relacdo ao bem fisico e
material dos outros, mas calamo-nos,
quase por completo, a respeito da
responsabilidade espiritual para com
os irmdos. Ndo era assim na Igreja
dos primeiros tempos nem nas
comunidades verdadeiramente
maduras na fé, em que as pessoas
ndo so se interessavam pela saude
corporal do irmdo, mas também pela
da sua alma, pelo seu destino ultimo
(...). E importante recuperar esta
dimensdo da caridade cristad» [46]. E
acrescentava: «Diante do mal, ndo
devemos calar. Penso aqui na atitude
daqueles cristdos que, por respeitos
humanos ou por simples



comodidade, se adequam a
mentalidade comum, em vez de
alertarem os seus irmdaos para o0s
modos de pensar e de atuar que
contradizem a verdade e ndo seguem
o caminho do bem» [47].

Mostremo-nos agradecidos a S.
Josemaria, que nos mostrou
insistentemente a eficacia desta
pratica evangélica como um modo
excelente, bom e habitual, de ajudar
0 proximo, que nasce da caridade e
que se deve realizar com humildade
real e prudéncia sobrenatural.

Porque «o que leva a repreensao
cristd nunca € um espirito de
condenacdo ou recriminacdo. O que
a justifica é sempre o amor e a
misericordia, e brota da verdadeira
solicitude pelo bem do irméo. O
apostolo Paulo afirma: "Se alguém é
surpreendido nalguma falta, vos, que
sois espirituais, admoestai-o com
espirito de mansiddo. Toma cuidado



contigo: podes também ser
tentado” (Gl 6, 1).

No nosso mundo impregnado de
individualismo - prosseguia Bento
XVI - é necessario que se redescubra
a importancia da correcdo fraterna,
para caminharmos juntos para a
santidade» [48].

Perdoar as ofensas define outro
modo maravilhoso de praticar a
caridade. Perdoai e sereis perdoados,
dai e dar-se-vos-d. Uma boa medida,
cheia, recalcada e a transbordar vos
serd langada nas dobras do vosso
vestido. Porque, com a mesma medida
com que medirdes para oS outros,
sera medido para vos (Lc 6, 37-38).
Meditemos na parabola daquele
homem que nao quis perdoar ao seu
companheiro uma pequenissima
divida, depois de o seu senhor lhe ter
perdoado a ele uma enorme soma. E
qual foi a resposta do senhor? Servo
mau, eu perdoei-te a divida toda



porque me suplicaste. Ndo devias tu
também compadecer-te do teu
companheiro, como eu me compadect
de ti? E o seu senhor, irado, entregou-
0 aos guardas, até que pagasse toda a
divida. Assim também vos fara Meu
Pai celestial, se cada um ndo perdoar
do intimo do coragdo ao seu irmdo
(Mt 18, 32-35).

Perdoar as ofensas é um sinal claro
de que somos e nos comportamos
como filhos de Deus. Longe da
nossa atitude, portanto, recordar
as ofensas que nos tenham feito,
as humilhacgées que tenhamos
sofrido - por injustas, grosseiras e
toscas que tenham sido - porque é
improprio de um filho de Deus ter
um registo preparado, para
apresentar uma lista de agravos.
Nao podemos esquecer o exemplo
de Cristo [49]. S. Lucas,
precisamente ao relatar a Paixdo do
Senhor, escreve que quando
chegaram ao lugar chamado



"Calvario", ali O crucificaram a Ele e a
dois ladroes, um a direita e outro a
esquerda. Jesus dizia: Pai, perdoa-
lhes, porque ndo sabem o que fazem
(Lc 23, 33-34).

Naturalmente, talvez ndo seja facil
este modo de atuar, mas a graca de
Deus converte-o em caminho factivel,
como o demonstra a atitude de tantos
cristdos que, desde os primeiros
momentos da historia da Igreja, e
também agora, souberam néo so ser
compassivos, como também amar
sinceramente os seus perseguidores.
Nesta linha, S. Josemaria tomou a
decisdo reta e permanente de
perdoar sempre e em todo o
momento, 0 que, além disso,
confirmou com o exemplo e com a
palavra.

Nao odiar o inimigo, ndo devolver
mal por mal, renunciar a
vinganca, perdoar sem rancor
considerava-se entdo - e também



agora, ndo nos enganemos — uma
atitude insolita, demasiado
heradica, fora do normal. Até aqui
chega a mesquinhez das
criaturas! Jesus Cristo, que veio
salvar todos os povos e deseja
associar os cristdos a Sua obra
redentora, quis ensinar aos Seus
discipulos - a ti e a mim - uma
caridade grande, sincera, mais
nobre e valiosa: devemos amar-
nos mutuamente como Cristo nos
ama a cada um de nos. So desta
maneira, isto é, imitando o
exemplo divino - dentro da nossa
rudeza pessoal — conseguiremos
abrir o nosso coragado a todos os
homens, amar de um modo mais
elevado, inteiramente novo [50].

Seremos julgados com base nas
nossas obras de misericordia: «Se
demos de comer ao faminto e de
beber ao sedento. Se acolhemos o
estrangeiro e vestimos o nu. Se
dedicamos tempo a acompanhar



quem estava doente ou prisioneiro
(cfr. Mt 25, 31-45). Analogamente se
nos perguntara se ajudamos a
superar a duvida, que faz cair no
medo e por vezes é fonte de solidao;
se fomos capazes de vencer a
ignordncia em que vivem milhdes de
pessoas, sobretudo as criancas
privadas da ajuda necessaria para
serem resgatadas da pobreza; se
soubemos estar junto de quem estava
so e aflito; se perdoamos a quem nos
ofendeu e rejeitamos qualquer forma
de rancor ou de 6dio, que conduz a
violéncia; se tivemos paciéncia,
seguindo o exemplo de Deus, que é
tdo paciente connosco; finalmente, se
confiamos ao Senhor, na oracdo, os
nossos irmaos e irmds. Em cada um
destes "mais pequenos" esta presente
0 proprio Cristo. A Sua carne torna-
se de novo visivel como corpo
martirizado, chagado, flagelado,
desnutrido, em fuga..., para que ndés
O reconhecamos, O toquemos e O
assistamos com cuidado. Nao



esquecamos as palavras de S. Jodo da
Cruz: "No ocaso das nossas vidas,
seremos julgados sobre o amor"»
[51].

Apostolado da Confissado

Outra obra de misericordia espiritual
especialmente importante consiste
em ajudar a que as pessoas
recuperem a amizade com Deus,
perdida pelo pecado. Quanto insistiu
S. Josemaria — e o Bem-Aventurado
Alvaro del Portillo - no apostolado
da confissao! Também eu vos tenho
falado frequentemente deste assunto,
pois ndo ha possibilidade de alguém
progredir no conhecimento e amor
de Jesus Cristo sem cuidar da
limpeza da sua alma, sem o recurso
frequente ao sacramento da
Peniténcia.

O Papa refere-se muito a este
sacramento. Na bula de convocatoria
deste Jubileu, refere: «Bem



convencidos, pomos de novo no
centro o sacramento da
Reconciliacdo, porque nos permite
experimentar na propria carne a
grandeza da misericordia. Sera para
cada penitente fonte de verdadeira
paz interior» [52].

Meditemos ao mesmo tempo no
conselho que o Fundador do Opus
Dei — assim lho pedia a alma - dava
aos seus filhos sacerdotes, aplicavel a
todos os presbiteros: a paixdo
dominante dos sacerdotes do Opus
Dei (...) é dar doutrina, dirigir
almas: pregar e confessar. Nisto
tendes que vos gastar, sem medo
de vos esgotardes, sem vos
preocupardes com as
contrariedades: qui séminant in
lacrimis, in exsultatione metent (Sl
125, 5), os que semeiam com
lagrimas recolhem com alegria. A
missdo dos leigos, dos meus filhos
e das minhas filhas, é encher de
trabalho - e, por isso, de alegria -



0s seus irmados sacerdotes,
aproximando muitas pessoas do
seu ministério [53].

Os confessores — escreve o Papa -
representam ja por si um
«verdadeiro sinal da misericordia do
Pai. Ser confessor ndo se improvisa.
Consegue-se quando, antes de mais,
nos fazemos nads penitentes em busca
de perddo. Nunca esquecamos que
ser confessor significa participar da
mesma missdo de Jesus e ser sinal
concreto da continuidade de um
amor divino que perdoa e que salva

(...).

Nenhum de nos é dono do
sacramento — continua a dizer o Papa
Francisco —, mas fiel servidor do
perdao de Deus. Cada confessor
devera acolher os fiéis como o pai na
parabola do filho prodigo: um pai
que corre ao encontro do filho, ndo
obstante ter ele delapidado os seus
bens. Os confessores estdo chamados



a abracar esse filho arrependido que
regressa a casa, a manifestar a
alegria de o ter encontrado. Nao se
cansardo de ir também ao encontro
do outro filho que ficou 14 fora,
incapaz de se alegrar, para lhe
explicar que o seu juizo severo €é
injusto e ndo tem nenhum sentido
face a misericordia do Pai, que nédo
tem limites» [54].

Filhas e filhos meus, roguemos ao
Senhor que faca de nos instrumentos
fiéis da Sua misericordia: 0s
sacerdotes, dedicando muitas horas,
todas as que possam, a perdoar em
nome de Deus, e os leigos, por uma
sincera e desinteressada caridade,
com o desejo constante de preparar
as almas dos seus amigos e
conhecidos para os ajudar a tirar
muito fruto do sacramento da alegria
e da paz.

Ndao quero alongar-me mais.
Recomendo-vos que leiais e mediteis



a fundo na bula Misericordice vultus e
tireis as vossas proprias conclusdes.
Ali se fala também de peregrinar a
algum santudrio para obter o dom da
indulgéncia, concedido pela Igreja, e
alimentar assim, com abundancia,
nos proximos meses, a devocao terna
e filial a nossa Mae, a Virgem
Santissima. «A docgura do seu olhar
nos acompanhe neste Ano Santo,
para que todos possamos redescobrir
a alegria da ternura de Deus.
Ninguém como Maria conheceu a
profundidade do mistério de Deus
feito homem. Tudo na sua vida foi
plasmado pela presenca da
Misericordia feita carne. A Mde do
Crucificado Ressuscitado entrou no
santuario da misericdrdia divina
porque participou intimamente no
mistério do Seu Amor» [55].

Com todo o afeto, abencoa-vos
o vosso Padre

+ Javier



Roma, 4 de novembro de 2015.

[1] Concilio Vaticano II, Const past.
Gaudium et spes, n. 40.

[2] Cfr. Papa Francisco, Carta enc.
Laudato Si, 24-V-2015, n. 77.

[3] Preces da Obra, Oracdo.

[4] Papa Francisco, Bula Misericordice
vultus, 11-IV-2015, n. 2.

[5] S. Jodo Paulo II, Carta enc. Dives in
misericordia, 30-XI-1980, n. 1.

[6] Papa Francisco, Bula Misericordice
vultus, 11-IV-2015, n. 5.

[7] S. Josemaria, Carta 24-11I-1930, n.
1.

[8] Papa Francisco, Bula Misericordice
vultus, 11-IV-2015, n. 7.

[9] S. Jodo Paulo II, Carta enc. Dives in
misericordia, 30-XI-1980, n. 8.



[10] Beato Paulo VI, Discurso na
audiéncia geral, 14-1V-1976.

[11] S. Josemaria, Carta 25-I-1961, n.
1.

[12] S. Josemaria, Notas de uma
meditacdo, 11-IV-1952.

[13] S. Josemaria, Notas de uma
meditacdo, 11-IV-1952.

[14] Papa Francisco, Exort. ap.
Evangelii gaudium, 24-X1-2013, n. 279.

[15] S. Josemaria, Carta 25-I-1961, n.
3.

[16] S. Josemaria, Notas de uma
meditacdo, 4-VI-1937.

[17] S. Josemaria, Notas de uma
reunido familiar, 9-IX-1971.

[18] S. Josemaria, Notas de uma
reunido familiar, 14-IV-1972.



[19] Cfr. Dante Alighieri, Monarchia,
1.

[20] Papa Francisco, Bula
Misericordice vultus, 11-1V-2015, n. 9.

[21] S. Jodo Paulo II, Carta enc. Dives
in misericordia, 30-I-1980, n. 5.

[22] S. Josemaria, Notas de uma
reunido familiar, 27-11I-1972.

[23] S. Jodo Paulo II, Carta enc. Dives
in misericordia, 30-IX-1980, n. 5.

[24] Cfr. S. Josemaria, Amigos de
Deus, n. 173.

[25] S. Josemaria, Caminho, n. 309.

[26] S. Josemaria, Notas de uma
reunido familiar, 11-IX-1971.

[27] Papa Francisco, Bula
Misericordicee vultus, 11-IV-2015, n.
20.



[28] S. Josemaria, Notas de uma
reunido familiar, 25-IX-1971.

[29] S. Josemaria, Notas de uma
reunido familiar, 9-IX-1971.

[30] Papa Francisco, Bula
Misericordice vultus, 11-1V-2015, n. 5.

[31] Papa Francisco, Bula
Misericordice vultus, 11-1V-2015, n.
10.

[32] Catecismo da Igreja Catolica, n.
2447.

[33] Papa Francisco, Bula
Misericordicee vultus, 11-IV-2015, n.
15.

[34] Catecismo da Igreja Catdlica, n.
2447,

[35] S. Josemaria, Instrugdo, 9-1-1935,
n. 196.

[36] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
111.



[37] Cfr. S. Jodo Paulo II, Carta ap.
Salvifici doloris, 11-11-1984.

[38] Cfr. Catecismo da Igreja Catdlica,
n. 1520.

[39] Papa Francisco, Exort. ap.
Evangelii gaudium, 24-1X-2013, n. 210.

[40] Cfr. Papa Francisco, Alocugdo no
Angelus, 6-1X-2015.

[41] S. Josemaria, Carta 24-X-1942, n.
44,

[42] Papa Francisco, Exort. ap.
Evangelii gaudium, 24-X1-2013, n. 200.

[43] Papa Francisco, Bula
Misericordice vultus, 11-1V-2015, n.
15.

[44] S. Josemaria, Carta 24-X-1942, n.
44.

[45] S. Josemaria, Sulco, n. 927.



[46] Bento XVI, Mensagem para a
Quaresma de 2012, 3-XI-2011, n. 1.

[47] Bento XVI, Mensagem para a
Quaresma de 2012, 3-XI-2011, n. 1.

[48] Bento XVI, Mensagem para a
Quaresma de 2012, 3-XI-2011, n. 1.

[49] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
309.

[50] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
225.

[51] Papa Francisco, Bula
Misericordice vultus, 11-1V-2015, n.
15. A citacdo de S. Jodo da Cruz é de
Palavras de luz e de amor, 57.

[52] Papa Francisco, Bula
Misericordice vultus, 11-1V-2015, n.
17.

[53] S. Josemaria, Carta 8-VIII-1956,
n. 35.



[54] Papa Francisco, Bula
Misericordice vultus, 11-1V-2015, n.
17.

[55] Papa Francisco, Bula
Misericordice vultus, 11-IV-2015, n.
24.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/carta-prelado-
por-ocasiao-do-jubileu-misericordia/
(14/02/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-prelado-por-ocasiao-do-jubileu-misericordia/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-prelado-por-ocasiao-do-jubileu-misericordia/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-prelado-por-ocasiao-do-jubileu-misericordia/

	Carta do Prelado do Opus Dei por ocasião do Jubileu da Misericórdia
	A misericórdia de Deus para com a humanidade
	História das misericórdias de Deus
	Justiça e misericórdia
	Recorrer à misericórdia divina
	Ser misericordiosos como o Pai celestial
	As obras de misericórdia corporais
	As obras de misericórdia espirituais
	Apostolado da Confissão


