
opusdei.org

Carta do Prelado (9
janeiro 2018) |
Liberdade

«Quero deixar-vos em herança
o amor à liberdade e o bom
humor», dizia S. Josemaria.
Nesta carta, o Prelado anima-
nos a agradecer esta herança e
a reflectir sobre o dom da
liberdade.

15/01/2018

Descarregar a carta em formato
digital



PDF ► Carta do Prelado (9 janeiro
2018)

ePub ► Carta do Prelado (9 janeiro
2018)

Mobi ► Carta do Prelado (9 janeiro
2018)

Ouvir a leitura da carta (áudio)

Áudio em 3 partes: 1 2 3

Queridíssimos: que Jesus me guarde
as minhas filhas e os meus filhos!

1. Nos últimos meses, seguindo uma
orientação do Congresso Geral,
muitas vezes me referi à liberdade.
Agora quero, com estas páginas, que

https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/carta-pastoral-prelado-opus-dei-9-janeiro-201820251109130445530044.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/carta-pastoral-prelado-opus-dei-9-janeiro-201820251109130445530044.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/carta-pastoral-prelado-opus-dei-9-janeiro-201820251109130347240177.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/carta-pastoral-prelado-opus-dei-9-janeiro-201820251109130347240177.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/mobi/carta-pastoral-prelado-opus-dei-9-janeiro-201820251109130352789301.mobi
https://multimedia.opusdei.org/doc/mobi/carta-pastoral-prelado-opus-dei-9-janeiro-201820251109130352789301.mobi
https://bit.ly/carta-prelado-2018-01-09-kindle
https://soundcloud.com/opusdei-international/carta-prelado-fernando-ocariz-9-janeiro-2018-parte1
https://soundcloud.com/opusdei-international/carta-prelado-fernando-ocariz-9-janeiro-2018-parte2
https://soundcloud.com/opusdei-international/carta-prelado-fernando-ocariz-9-janeiro-2018-parte3


recordemos alguns aspetos deste
grande dom de Deus, seguindo os
ensinamentos de S. Josemaria, que
toda a sua vida foi um amante da
liberdade. Em determinada ocasião,
escreveu: «Não me canso de repetir,
meus filhos, que uma das
caraterísticas mais evidentes do
espírito do Opus Dei é o seu amor à
liberdade e à compreensão»[1]. Ao
relermos e meditarmos as suas
palavras, demos muitas graças a
Deus. E cada uma e cada um procure
também examinar como poderá
traduzi-las melhor na sua vida
pessoal, com a graça de Deus.
Estaremos assim em melhores
condições de contribuir para que
mais almas possam chegar à
«liberdade da glória dos filhos de
Deus» (Rm 8, 21).

A paixão pela liberdade, a sua
exigência por parte de pessoas e
povos é um sinal positivo do nosso
tempo. Reconhecer a liberdade de



cada mulher e de cada homem
significa reconhecer que são pessoas:
responsáveis e donos dos seus
próprios atos, com a capacidade de
orientar a sua existência. Mesmo que
a liberdade nem sempre nos leve a
manifestar o melhor de cada um,
nunca estaremos a exagerar a sua
importância, porque se não fôssemos
livres não poderíamos amar.

Mas é uma pena que em muitos
ambientes haja um grande
desconhecimento sobre o que
realmente é a liberdade. Pretende-se
muitas vezes uma liberdade ilusória,
sem limites, como última meta do
progresso, embora frequentemente
existam muitas formas de opressão e
de aparentes liberdades que são, na
realidade, correntes que escravizam.
Trata-se de uma liberdade que, mais
cedo ou mais tarde, se revela vazia.
«Alguns crêem-se livres quando
caminham à margem de Deus –
escreve o Papa – sem se dar conta



que ficam existencialmente órfãos,
desamparados, sem um lar para
onde sempre possam voltar. Deixam
de ser peregrinos para se
transformarem em errantes»[2].

Chamados à liberdade

2. Nós fomos «chamados à
liberdade» (Gl 5, 13). A própria
Criação é uma manifestação da
liberdade divina. Os relatos do
Génesis deixam entrever o amor
criador de Deus, a sua alegria de
comunicar ao mundo a sua bondade,
a sua beleza (cf. Gn 1, 31), e ao
homem a sua liberdade (cf. Gn 1,
26-29). Ao chamar cada um de nós à
existência, Deus fez-nos capazes de
escolher e de querer o bem, e de
responder com amor ao seu Amor.
No entanto, a nossa limitação como
criaturas torna também possível
afastarmo-nos de Deus. «É um
mistério da divina Sabedoria que, ao
criar o homem à sua imagem e



semelhança (cf. Gn 1, 26), tenha
querido correr o risco sublime da
liberdade humana»[3].

Este risco, desde os primórdios da
História, conduziu efetivamente, com
o pecado original, à rejeição do Amor
de Deus. Assim se debilitou a força
da liberdade humana para o bem, e a
vontade ficou um tanto inclinada
para o pecado. Para além disso, os
pecados pessoais enfraquecem ainda
mais a liberdade, e é por isso que o
pecado pressupõe sempre, em maior
ou menor grau, uma escravidão (cf. 
Rm 6, 17, 20). No entanto, «o homem
permanece sempre livre»[4]. Embora
a «sua liberdade seja também
sempre frágil»[5], ela mantém-se
como um bem essencial de cada
pessoa humana, que é necessário
proteger. Deus é o primeiro a
respeitá-la e a amá-la, porque «não
quer escravos, mas sim filhos»[6].



3. «Onde abundou o pecado,
superabundou a graça» (Rm 5, 20).
Com a graça, surge uma liberdade
nova e superior, para a qual «Cristo
nos libertou» (Gl 5, 1). O Senhor livra-
nos do pecado através das suas
palavras e das suas obras: todas elas
têm eficácia redentora. Por isso, «em
todos os mistérios da nossa fé
católica paira esse cântico à
liberdade»[7]. Com frequência vos
recordo a necessidade de que Jesus
Cristo se encontre no centro das
nossas vidas. Para descobrir o
significado mais profundo da
liberdade, temos de O contemplar.
Ficamos maravilhados perante a
liberdade de um Deus que, por puro
Amor, decide rebaixar-se assumindo
a nossa carne. Uma liberdade que se
revela diante de nós, na sua
passagem pela Terra, até ao sacrifício
da Cruz: «Eu dou a minha vida para
depois a retomar. Ninguém ma tira,
mas sou Eu que a dou livremente» (Jo
10, 17-18). Não houve na história da



humanidade nenhum ato tão
profundamente livre como a entrega
do Senhor na Cruz: Ele «entrega-se à
morte com a plena liberdade de
Amor»[8].

O Evangelho de S. João narra o
diálogo do Senhor com alguns que
tinham acreditado n’Ele. Entre as
palavras de Jesus, ressoa com muita
força uma promessa: «Veritas
liberabit vos, a verdade vos fará
livres» (Jo 8, 32). «Que verdade é esta
– questionava-se S. Josemaria – que
inicia e remata o caminho da
liberdade em toda a nossa vida?
Resumi-la-ei com a alegria e com a
certeza que provêm da relação de
Deus com as suas criaturas: saber
que saímos das mãos de Deus, que
somos objeto da predileção da
Santíssima Trindade, que somos
filhos de um Pai tão grande. Peço ao
meu Senhor que nos decidamos a
aperceber-nos disso, a saboreá-lo dia



após dia: assim atuaremos como
pessoas livres»[9].

4. A nossa filiação divina faz com que
a nossa liberdade se possa expandir
com toda a força que Deus lhe
conferiu. Não é emancipando-nos da
casa do Pai que somos livres, mas
sim abraçando a nossa condição de
filhos. «Quem não sabe que é filho de
Deus desconhece a sua verdade mais
íntima»[10]: vive de costas para si
mesmo, em conflito consigo mesmo.
Por isso, como é libertador saber que
Deus nos ama! Como é libertador o
perdão de Deus, que nos permite
voltar para nós mesmos e para a
nossa verdadeira casa (cf. Lc 15,
17-24)! Enfim, ao perdoarmos aos
outros, experimentamos também
essa libertação.

A fé no amor de Deus por cada uma e
por cada um (cf. 1 Jo 4, 16) leva-nos a
corresponder por amor. Podemos
amar, porque Ele nos amou primeiro



(cf. 1. Jo 4,10). O facto de sabermos
que o amor infinito de Deus se
encontra não apenas na origem da
nossa existência, mas também em
cada momento, porque Ele é mais
íntimo a nós do que nós mesmos[11],
dá-nos toda a segurança. Saber que
Deus nos espera em cada pessoa (cf. 
Mt 25, 40) e quer tornar-se presente
nas suas vidas, também através de
nós, leva-nos a procurar dar, a mãos
cheias, aquilo que recebemos. E na
nossa vida, minhas filhas e meus
filhos, recebemos e estamos a
receber muito Amor. Dá-lo a Deus e
aos outros é o ato mais próprio da
liberdade. O amor realiza a
liberdade, redime-a: faz com que ela
se encontre com a sua origem e com
o seu fim, no Amor de Deus. «A
liberdade adquire o seu sentido
autêntico quando se exerce ao
serviço da verdade que resgata,
quando se gasta a procurar o Amor
infinito de Deus, que nos desata de
todas as escravidões»[12].



O sentido da filiação divina leva-nos
assim a uma grande liberdade
interior, a uma profunda alegria e ao
sereno otimismo da esperança: spe
gaudentes (Rm 12, 12). Saber-nos
filhos de Deus ajuda-nos também a
amar o mundo, que saiu bom das
mãos do nosso Pai Deus, e a
enfrentar a vida com a clara
consciência de que se pode fazer o
bem, vencer o pecado e levar este
mundo a Deus. O Papa Francisco
disse-o, contemplando a nossa Mãe:
«De Maria, cheia de graça,
aprendemos que a liberdade cristã é
algo mais do que a mera libertação
do pecado; é a liberdade que abre
para um novo modo espiritual de
considerar as realidades terrenas, a
liberdade de amar a Deus e aos
nossos irmãos e irmãs com um
coração puro e viver na jubilosa
esperança da vinda do Reino de
Cristo»[13].

Liberdade de espírito



5. Agir livremente, sem sofrer coação
de nenhum tipo, é próprio da
dignidade humana e, mais ainda, da
dignidade das filhas e dos filhos de
Deus. Ao mesmo tempo, é necessário
«robustecer o amor por uma
liberdade não arbitrária, mas
tornada verdadeiramente humana
pelo reconhecimento do bem que a
precede»[14]: uma liberdade
reconciliada com Deus.

Gostaria de me deter, por isso, a
considerar a importância da 
liberdade de espírito. Não me refiro
ao significado ambíguo que às vezes
também se dá a esta expressão: atuar
conforme os próprios caprichos e
resistindo a qualquer norma. Na
realidade, a liberdade de todos os
seres humanos está materialmente
limitada por deveres naturais e
compromissos adquiridos
(familiares, profissionais, cívicos,
etc.). No entanto, em tudo podemos
atuar livremente se o fizermos por



amor: «Dilige et quod vis fac: Ama e
faz o que quiseres»[15] . A
verdadeira liberdade de espírito é
esta capacidade e atitude habitual de
atuar por amor, particularmente
com o esforço de fazer aquilo que,
em cada circunstância, Deus pede a
cada um.

«Amas-Me?» (Jo 21, 17): A vida cristã
é uma resposta livre, cheia de
iniciativa e disponibilidade, a esta
pergunta do Senhor. Por isso, «nada
mais falso do que opor a liberdade à
entrega, porque a entrega surge
como consequência da liberdade.
Reparai que, quando uma mãe se
sacrifica por amor aos filhos,
escolheu. E, segundo a medida desse
amor, assim se manifestará a sua
liberdade. Se esse amor é grande, a
liberdade será fecunda, e o bem dos
filhos brota dessa bendita liberdade,
que pressupõe entrega, e brota dessa
bendita entrega, que é precisamente
liberdade»[16].



Neste horizonte se entende que
incentivar a liberdade de cada um
não significa diminuir a exigência.
Quanto mais livres somos, mais
podemos amar. E o amor é exigente:
«tudo desculpa, tudo crê, tudo
espera, tudo suporta» (1 Cor 13, 7).
Por sua vez, crescer no amor é
crescer em liberdade, ser mais livre.
Com palavras de S. Tomás de Aquino:
«Quanto aliquis plus habet de
caritate, plus habet de libertate»[17].
Quanto mais intensa for a nossa
caridade, mais livres seremos.
Também atuamos com liberdade de
espírito quando não nos apetece
fazer uma coisa, ou a achamos
especialmente difícil, e a fazemos por
amor, ou seja, não porque nos
agrada, mas porque nos dá na real
gana. «Devemos sentir-nos filhos de
Deus e viver com o empenho de
cumprir a vontade do nosso Pai, de
realizar tudo segundo o querer de
Deus, porque nos dá na gana, que é a
razão mais sobrenatural»[18].



6. A alegria é também uma
manifestação da liberdade de
espírito. «A nível humano – diz-nos S.
Josemaria – quero deixar-vos em
herança o amor à liberdade e o bom
humor»[19]. São duas realidades que
parecem muito diferentes, mas que
estão ligadas, porque saber-nos livres
para amar leva-nos a experimentar
na alma a alegria e, com ela, o bom
humor: um olhar para o mundo que,
para além do que vemos de forma
imediata e simples, nos permite ver o
lado positivo – e, por vezes, até
divertido – das coisas e das situações.
Como diz o Papa Francisco, Ele «é o
autor da alegria, o Criador da alegria.
E essa alegria no Espírito dá-nos a
verdadeira liberdade cristã. Sem
alegria, os cristãos não podemos ser
livres: tornamo-nos escravos das
nossas tristezas»[20].

Esta alegria está chamada a
impregnar tudo na nossa vida. Deus
quer-nos felizes. Falando aos



Apóstolos, Jesus fala-nos também a
nós: «que a minha alegria esteja em
vós e que a vossa alegria seja
completa» (Jo 15, 11). Por isso
podemos cumprir com alegria
também os deveres que podem ser
desagradáveis. Como nos diz S.
Josemaria, «não é lícito pensar que só
é possível fazer com alegria o
trabalho que nos agrada»[21].
Podemos fazer com alegria – e não de
má vontade – o que custa, o que não
agrada, se o fazemos por e com amor
e, portanto, livremente. Fazendo a
sua oração em voz alta, em 28 de
abril de 1963, S. Josemaria explicava
assim as luzes que tinha recebido no
longínquo ano de 1931: «Tu fizeste,
Senhor, que eu compreendesse que
ter a Cruz é encontrar a felicidade, a
alegria. E a razão – vejo-o mais
claramente do que nunca – é esta: ter
a Cruz é identificar-se com Cristo, é
ser Cristo e, portanto, ser filho de
Deus»[22].



7. Toda a lei divina e tudo o que é a
vontade de Deus para cada um não é
uma lei que oprima a liberdade; pelo
contrário, é lex perfecta libertatis (Tg
1, 25): lei perfeita de liberdade, como
o próprio Evangelho, porque toda ela
se resume na lei do amor e não
apenas como norma exterior, que
manda amar, mas também como
graça interior que dá a força para
amar. «Pondus meum amor meus»: o
meu amor é o meu peso, dizia S.
Agostinho[23], referindo-se não ao
facto óbvio de que às vezes o amor é
custoso, mas sim a que o amor que
trazemos no coração é o que nos
motiva, o que nos leva a todo o lado.
«Eo feror, quocumque feror», onde
quer que vá, é Ele que me leva[24].
Pensemos, cada uma e cada um: qual
é o amor que me leva a todo o lado?

Quem deixa que o Amor de Deus
conquiste o seu coração experimenta
pessoalmente até que ponto «a
liberdade e a entrega não se opõem,



apoiam-se mutuamente. A liberdade
só se pode entregar por amor. Não
concebo outra espécie de
desprendimento. Não se trata de um
jogo de palavras mais ou menos
acertado. Na entrega voluntária, em
cada instante dessa dedicação, a
liberdade renova o amor, e renovar-
se é ser continuamente jovem,
generoso, capaz de grandes ideais e
de grandes sacrifícios»[25]. Assim, a
obediência a Deus não é só um ato
livre mas é, além disso, um ato
libertador.

«Eu tenho um alimento que vós não
conheceis», diz Jesus aos seus
discípulos: «O meu alimento é fazer a
vontade daquele que Me enviou e
realizar a Sua obra» (Jo 4, 32-34).
Para Jesus, obedecer ao Pai é
alimento: aquilo que Lhe dá força. E
para nós também: ser discípulo de
Jesus, como explicava S. João Paulo
II, consiste em «aderir à própria
pessoa de Cristo, de compartilhar a



sua vida e o seu destino, de
participar da sua obediência livre e
amorosa à vontade do Pai»[26].

Bento XVI aprofunda nesta íntima
relação entre liberdade e entrega: «É
nesta sua obediência ao Pai que Jesus
realiza a própria liberdade como
escolha consciente motivada pelo
amor. Quem é mais livre do que ele,
que é o Omnipotente? Ele, porém,
não viveu a sua liberdade como
arbítrio ou poder. Ele viveu-a como
serviço. Deste modo, "preencheu" de
conteúdo a liberdade que, se assim
não fosse, permaneceria "vazia"
possibilidade de fazer o bem ou não.
Como a própria vida do homem, a
liberdade ganha o sentido do amor
(...). A liberdade cristã, portanto, é
algo totalmente diferente da
arbitrariedade; é o seguimento de
Cristo no dom de si mesmo até ao
sacrifício da Cruz. Pode parecer um
paradoxo, mas o ápice da sua
liberdade o Senhor viveu-o na cruz,



como vértice do amor. Quando no
Calvário lhe gritavam: "Se és o Filho
de Deus, desce da cruz", ele
demonstrou a sua liberdade de Filho
exatamente permanecendo naquele
patíbulo para cumprir
completamente a vontade
misericordiosa do Pai»[27].

«Tu me seduziste, Senhor, e eu
deixei-me seduzir. Foste mais forte
que eu e venceste-me» (Jr 20, 7). Que
grandeza de sentimentos se reflete
nesta oração do profeta Jeremias!
Perceber a própria vocação como um
dom de Deus – e não como uma
simples sobreposição de obrigações
–, mesmo quando sofrermos, é
também uma manifestação da
liberdade de espírito. Como é
libertador saber que Deus nos ama
como somos, e nos chama, em
primeiro lugar, a deixar-nos amar
por Ele!



8. A liberdade de espírito significa
também não nos atarmos a
obrigações que não existem, saber
prescindir e mudar com flexibilidade
tantos detalhes da vida que
dependem da nossa livre iniciativa
pessoal. Como D. Javier nos escreveu
há já vinte anos, «há, evidentemente,
ações devidas, e outras que o não
são, na sua materialidade concreta.
Mas tanto nas primeiras como
através das segundas, havemos de
procurar, livre e responsavelmente, o
cumprimento do supremo
mandamento do amor a Deus: assim,
somos, ao mesmo tempo e em
qualquer momento, livres e
obedientes»[28].

Devemos manter sempre na Obra o
ambiente de confiança e de
liberdade, que nos facilita dizer, a
quem compete, aquilo que nos
preocupa, comentar o que não
compreendemos ou que achamos
que se poderia melhorar. Ao mesmo



tempo, esse clima de confiança
nutre-se também da lealdade e da
paciência para superar, com
serenidade e bom humor, as
limitações humanas, as situações que
nos contrariam, etc. Essa é a atitude
de um bom filho, que, exercendo a
sua liberdade, protege bens maiores
do que o seu próprio ponto de vista,
mesmo que esteja convencido que
tem razão: bens como a unidade e a
paz familiar, que não têm preço. Por
outro lado, «quando as nossas ideias
nos separam dos outros, quando nos
levam a quebrar a comunhão, a
unidade com os nossos irmãos, é
sinal certo de que não estamos a
atuar segundo o espírito de
Deus»[29].

9. Embora por vezes algumas
situações nos possam fazer sofrer,
Deus serve-se delas com frequência
para nos identificar com Jesus. Como
diz a Carta aos Hebreus, «Ele
aprendeu pelo sofrimento a



obediência» (Hb 5, 8), e assim trouxe
a «salvação eterna a todos os que Lhe
obedecem» (Hb 5, 9): trouxe-nos a
liberdade dos filhos de Deus. Aceitar
as limitações humanas que todos nós
temos, sem renunciar a superá-las na
medida do possível, é também
manifestação e fonte da liberdade de
espírito. Pensai, por contraste, na
triste atitude do filho mais velho da
parábola (Lc 15, 25-30): como lança à
cara do seu pai tantas coisas que
tinha ido guardando com amargura
na sua alma, e como também não é
capaz de se unir à alegria familiar. A
sua liberdade tinha-se ido tornando
pequena, egoísta, incapaz de amar,
de entender que «tudo o que é meu é
teu» (Lc 15, 31). Vivia na sua casa,
mas não era livre, porque o seu
coração estava fora.

Por outro lado, que bela é, por
contraste, a história de Rute, a
moabita, em quem liberdade e
entrega se enraízam num profundo



sentido de pertença à família. É
comovente ver como esta mulher
responde à insistência da sogra, que
a animava a refazer a sua vida por
conta própria: «Não me obrigues a ir-
me embora e a afastar-me de ti,
porque eu vou para onde tu fores, e
onde passares as noites, eu as
passarei. O teu povo será o meu povo
e o teu Deus será o meu Deus. Onde
morreres eu morrerei e aí mesmo
serei enterrada» (Rt 1,16-17).

Contemplando, enfim, a Virgem
Santíssima, torna-se ainda mais claro
como a liberdade se revela na
entrega fiel. «Vejamos agora o
momento sublime em que o Arcanjo
S. Gabriel anuncia a Santa Maria o
desígnio do Altíssimo. A nossa Mãe
ouve e interroga para compreender
melhor aquilo que Nosso Senhor lhe
pede. Depois, surge a resposta firme: 
fiat! (Lc 1, 38). Faça-se em mim
segundo a tua palavra!, o fruto da



melhor liberdade: a de se decidir por
Deus»[30].

Formar e governar pessoas livres

10. Na formação, tem um papel
importante a direção espiritual
pessoal, que deve desenvolver-se
sempre num clima de liberdade, e
tender a formar pessoas que se
sintam «livres como pássaros»[31].
Neste sentido, S. Josemaria escreve,
referindo-se aos que ouvem as
conversas pessoais dos seus irmãos,
que «a autoridade do diretor
espiritual não é poder. Deixai sempre
uma grande liberdade de espírito às
almas. Pensai no que tantas vezes
vos tenho dito: porque me dá na
realíssima gana, parece-me a razão
mais sobrenatural de todas. O papel
do diretor espiritual é ajudar a que a
alma queira – a que lhe dê na
realíssima gana – fazer a vontade de
Deus. Não mandeis, aconselhai»[32].
Com os conselhos da direção



espiritual, procura-se secundar a
ação do Espírito Santo em cada alma
e ajudá-la a situar-se diante de Deus
e dos seus próprios deveres com
liberdade e responsabilidade
pessoais, porque, «ao criar as almas,
Deus não se repete. Cada um é como
é, e devemos tratar cada um como
Deus o fez e como Deus o
conduz»[33].

Unida aos conselhos, poderá muitas
vezes fazer-se uma exortação
carinhosa que facilita a convicção de
que sempre vale a pena esforçar-nos
para sermos fiéis por amor,
livremente. Também se pode dar
alguma vez, na direção espiritual –
com clareza, mas sempre com afeto e
amabilidade – um «conselho
imperativo», que recorde a obrigação
de cumprir um dever. Contudo, a
força desse conselho não viria do
conselho em si, mas desse dever.
Quando há confiança, pode-se e
deve-se falar assim, e quem recebe



essa advertência agradece, porque
reconhece nesse gesto a fortaleza e o
carinho de um irmão mais velho.

11. A formação, ao longo de toda a
vida, sem negligenciar a sua
necessária exigência, tende em larga
medida a abrir horizontes. Mas se,
pelo contrário, nos limitássemos a
exigir e a ser exigidos, poderíamos
acabar por ver apenas o que não
conseguimos fazer, os nossos defeitos
e limitações, esquecendo o mais
importante: o amor de Deus por nós.

Neste mesmo contexto, recordemos
como S. Josemaria nos ensinou
sempre que «na Obra, somos muito
amigos da liberdade, e também o
somos no campo da vida interior:
não nos prendemos a esquemas nem
a métodos (...). Há muito – deve
haver muito – de autodeterminação
inclusivamente na vida
espiritual»[34]. Por isto, a
sinceridade na direção espiritual,



que nos leva a abrir livremente a
alma para receber algum conselho,
também nos leva a ter iniciativa
pessoal, a expor com liberdade o que
vemos como possíveis pontos para a
nossa luta interior por nos
identificarmos cada vez mais com
Jesus Cristo.

Em consequência, a formação,
transmitindo a todos um mesmo
espírito, não produz uniformidade,
mas sim unidade. S. Josemaria dizia,
de modo gráfico, que na Obra, «se
pode caminhar de muitas maneiras.
Pode-se ir pela direita, pela esquerda,
em zigzag, a pé, a cavalo. Há cem mil
maneiras de andar pelo caminho
divino: de acordo com as
circunstâncias, seguir um ou outro
desses procedimentos será
obrigatório para cada um, porque
assim lho manda a sua consciência. A
única coisa necessária é não sair do
caminho»[35]. O espírito da Obra,
como o Evangelho, não se sobrepõe



ao nosso ser, mas dá-lhe vida: é uma
semente destinada a crescer na terra
de cada um.

12. Na formação, é também
importante evitar que um desejo
excessivo de segurança ou de
proteção encolha a alma, nos torne
pequeninos. «Os que encontram
Cristo não podem fechar-se no seu
ambiente. Triste coisa seria essa
redução! Têm de abrir-se em leque
para chegar a todas as almas»[36].
Que importante é pois formar-nos
bem na necessidade de viver sem
medo de errar, sem medo de não
estar à altura, sem medo de um
ambiente adverso! E, com visão
sobrenatural, envolver-se, com
prudência e determinação, no seu
ambiente social e profissional.

Assim, o amor à liberdade também se
manifesta na espontaneidade e
iniciativa no apostolado, que se



conjuga com os encargos apostólicos
concretos. É importante ter sempre
muito em conta que «o nosso
apostolado é sobretudo um
apostolado pessoal»[37]. Isto mesmo
se aplica ao nível da implementação
de atividades apostólicas por parte
dos Diretores: «nunca vos quis
prender, mas, pelo contrário, sempre
procurei que atuásseis com uma
grande liberdade. Na vossa ação
apostólica, deveis ter iniciativa,
dentro da vastíssima margem que o
nosso espírito indica, para encontrar
– em cada lugar, em cada ambiente e
em cada época – as atividades que
melhor se ajustem às
circunstâncias»[38].

13. Outra importante manifestação
do amor à liberdade está presente no
governo pastoral, que corresponde
ao Prelado e aos seus Vigários, com a
ajuda dos seus respetivos Conselhos.
Meditemos, uma vez mais, com
gratidão, nestas palavras de S.



Josemaria: «Como uma consequência
desse espírito de liberdade, a
formação – e o governo – na Obra
baseia-se na confiança (...). Nada se
consegue com um governo baseado
na desconfiança. Em vez disso, é
sempre fecundo gerir e formar com
respeito as almas, desenvolvendo
nelas a verdadeira e santa liberdade
dos filhos de Deus, ensinando-as a
administrar a sua própria liberdade.
Formar e governar é amar»[39].

Mandar com respeito pelas almas é,
em primeiro lugar, respeitar
delicadamente a interioridade das
consciências, sem confundir o
governo com a direção espiritual. Em
segundo lugar, esse respeito leva a
distinguir os mandatos daquilo que
apenas são oportunas exortações,
conselhos ou sugestões. Em terceiro
lugar – e nem por isso menos
importante –, é governar com tal
confiança nos outros que sempre se
conte, na medida do possível, com o



parecer das pessoas envolvidas. Esta
atitude de quem governa, a sua
disposição de ouvir, é uma
manifestação maravilhosa de que a
Obra é família.

Temos além disso uma grata
experiência da plena liberdade que
existe no Opus Dei em questões
económicas, políticas, teológicas
opináveis, etc. «Naquilo que não é de
fé, cada um pensa e age como quer,
com a mais completa liberdade e
responsabilidade pessoal. E o
pluralismo que, lógica e
sociologicamente, deriva deste facto
não constitui para a Obra nenhum
problema: mais ainda, este
pluralismo é uma manifestação de
bom espírito»[40]. Este pluralismo
deve ser querido e fomentado,
mesmo que a diversidade possa às
vezes tornar-se custosa para alguém.
Quem ama a liberdade consegue ver
o que tem de positivo e amável



aquilo que outros pensam e fazem
nesses variadíssimos campos.

No que respeita ao modo de
governar, S. Josemaria estabeleceu e
recordou sempre com muita força a
colegialidade, que é outra
manifestação desse espírito de
liberdade que impregna a vida no
Opus Dei: «Em inúmeras
circunstâncias vos tenho repetido, e
hei-de repetir muito mais ao longo da
minha vida, que exijo na Obra, a
todos os níveis, um governo colegial:
para que não se caia na tirania. É
uma manifestação de prudência,
porque com um governo colegial, os
assuntos estudam-se mais facilmente,
os erros corrigem-se melhor, as
atividades apostólicas que já
funcionam bem aperfeiçoam-se com
maior eficácia»[41].

A colegialidade não é só nem
principalmente um método ou
sistema de funcionamento para a



tomada de decisões. É, antes de mais,
um espírito enraizado na convicção
de que todos podemos e precisamos
de receber dos outros luzes, dados,
etc., que nos ajudem a melhorar e
mesmo a mudar de opinião. Ao
mesmo tempo, isso traz consigo
precisamente o respeito – mais
ainda, um positivo incentivo – da
liberdade dos outros, para que
possam expor os seus pontos de vista
sem qualquer impedimento.

Respeito e defesa da liberdade no
apostolado

14. O apostolado tem a sua origem no
desejo sincero de facilitar aos outros
o seu encontro com Jesus Cristo ou
uma maior intimidade com Ele. «A
nossa atitude perante as almas
resume-se, assim, nesta expressão do
Apóstolo que é quase um grito: 
Caritas mea cum omnibus vobis in
Christo Iesu! (1 Cor 16, 24): O meu
amor para com todos vós, em Cristo



Jesus. Com a caridade, sereis
semeadores de paz e de alegria no
mundo, amando e defendendo a
liberdade pessoal das almas, a
liberdade que Cristo respeita e
conquistou para nós (cf. Gl 4,
31)»[42].

Amamos a liberdade. Em primeiro
lugar, a das pessoas que procuramos
ajudar a aproximar-se do Senhor, no
apostolado de amizade e confidência,
que S. Josemaria nos convida a
realizar com o testemunho e a
palavra. «Também na ação apostólica
– melhor dito, principalmente na
ação apostólica –, queremos que não
haja nem o menor sinal de coação.
Deus quer que O sirvamos em
liberdade, e portanto, não seria
correto um apostolado que não
respeitasse a liberdade das
consciências»[43].

A verdadeira amizade traz consigo
uma sincera estima mútua, que é a



verdadeira proteção da liberdade e
da intimidade recíprocas. O
apostolado não decorre como algo
sobreposto à amizade, porque –
como vos escrevi – «não fazemos
apostolado, somos apóstolos!»[44]: a
própria amizade é apostolado, a
própria amizade é um diálogo em
que damos e recebemos, em que os
projetos surgem, num mútuo abrir
de horizontes, em que nos alegramos
com o que é bom e nos apoiamos
mutuamente no que é difícil, em que
nos divertimos, porque Deus nos
quer alegres.

15. Como sabeis, o proselitismo,
entendido no seu sentido original, é
uma realidade positiva, referente à
atividade missionária da difusão do
Evangelho[45]. Assim o entendeu
sempre S. Josemaria, e não no
sentido negativo que este termo foi
adquirindo nestes últimos tempos.
Contudo, é necessário ter presente
que, para além do que poderíamos



desejar, as palavras adquirem por
vezes conotações diferentes das que
originalmente tinham. Portanto,
ponderai, em função do contexto, a
oportunidade de usar esse termo,
porque às vezes os vossos
interlocutores podem entender uma
coisa diferente do que quereis dizer.

O respeito e a defesa da liberdade de
todos manifesta-se também – ainda
mais, se é possível – ao apresentar a
uma pessoa a possibilidade da
chamada de Deus à Obra. Liberdade
para se aconselhar com quem
entender e, sobretudo, liberdade
plena no discernimento de uma
possível vocação e na sua
consequente decisão. S. Josemaria,
comentando um termo forte do
Evangelho, o compelle intrare: obriga
a entrar, da parábola (Lc 14, 23),
escreve: «E porque o respeito pela
liberdade pessoal de todos é
caraterística essencial do nosso
espírito, o compelle intrare que



devereis viver no proselitismo não é
como um empurrão material, mas
sim a abundância de luz, de
doutrina; o estímulo espiritual da
vossa oração e do vosso trabalho, que
é testemunho autêntico da doutrina;
o conjunto de sacrifícios, que sabeis
oferecer; o sorriso que vos vem ao
rosto, porque sois filhos de Deus:
filiação que vos enche de uma serena
felicidade – mesmo que na vossa vida
não faltem por vezes contrariedades
–, que os outros veem e invejam.
Adicionai a tudo isto a vossa boa
presença e a vossa simpatia humana,
e teremos o conteúdo do compelle
intrare»[46]. Como se entende assim
claramente que a Obra cresce e deve
crescer sempre num clima de
liberdade, apresentando – com
determinação e com simplicidade – a
beleza deslumbrante de viver com
Deus!

* * *



16. Veritas liberabit vos (Jo 8, 32).
Todas as promessas de libertação que
se sucedem ao longo dos séculos são
verdadeiras na medida em que se
alimentam da Verdade sobre Deus e
o ser humano. A Verdade, que é uma
Pessoa: Jesus, Caminho, Verdade e
Vida (cf. Jo 14, 6). «Ainda hoje, depois
de dois mil anos, Cristo continua a
aparecer-nos como Aquele que traz
ao homem a liberdade baseada na
verdade, como Aquele que liberta o
homem daquilo que limita, diminui e
como que espedaça essa liberdade
nas próprias raízes, na alma do
homem, no seu coração e na sua
consciência»[47].

Deus deu-nos a liberdade para
sempre: este dom não é uma
realidade transitória, para exercer
unicamente durante esta vida na
Terra. A liberdade, como o amor,
«nunca acaba» (1 Cor 13, 8):
permanece no Céu. O nosso caminho
para lá é precisamente um caminho



para a liberdade da glória dos filhos
de Deus: in libertatem gloriae filiorum
Dei (Rm 8, 21). No Céu, a liberdade
não só não desaparecerá, mas
alcançará a sua plenitude: a de
abraçar o Amor de Deus. «Um grande
Amor te espera no Céu, sem traições,
sem enganos: todo o amor, toda a
beleza, toda a grandeza, toda a
ciência...! E sem enfastiar: saciar-te-á
sem saciar»[48]. Se formos fiéis, pela
misericórdia de Deus, no Céu
seremos plenamente livres, na
plenitude do Amor.

Com todo o carinho vos abençoa

o vosso Padre

Roma, 9 de janeiro de 2018,
aniversário do nascimento de S.
Josemaria



[1] S. Josemaria, Carta 31-V-1954, n.
22.

[2] Francisco, Evangelii gaudium, 24
de novembro de 2013, n. 170.

[3] S. Josemaria, Carta 24-X-1965, n.
3.

[4] Bento XVI, Spe Salvi, 30 de
novembro de 2007, n. 24.

[5] Ibid.

[6] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
129.

[7] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
25.

[8] S. Josemaria, Via Sacra, 10ª
Estação.

[9] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
26.

[10] Ibid.



[11] cf. Sto. Agostinho, Confissões, III,
6, 11.

[12] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
27.

[13] Francisco, Homilia, 15 de agosto
de 2014.

[14] Bento XVI, Enc. Caritas in
veritate, 29 de junho de 2009, n. 68.

[15] Sto. Agostinho, In Epist. Ioan. ad
Parthos, VII, 8.

[16] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
30.

[17] S. Tomás, In III Sent., d. 29, q.
un., a. 8, qla. 3 s.c. 1.

[18] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
17.

[19] S. Josemaria, Carta 31-V-1954, n.
22.



[20] Francisco, Homilia, 31 de maio
de 2013.

[21] S. Josemaria, Carta 29-XII-1947,
n. 106.

[22] S. Josemaria, Notas de uma
Meditação, 28 de abril de 1963.

[23] Sto. Agostinho, Confissões, XIII, 9,
10.

[24] Ibid.

[25] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
31.

[26] S. João Paulo II, Veritatis
Splendor, 6 de agosto de 1993, n. 19.

[27] Bento XVI, Discurso no Angelus,
1 de julho de 2007.

[28] Javier Echevarría, Carta Pastoral,
14 de fevereiro de 1997, n. 15.

[29] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
17.



[30] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
25.

[31] S. Josemaria, Carta 14-IX-1951, n.
38.

[32] S. Josemaria, Carta 8-VIII-1956,
n. 38.

[33] Ibid.

[34] S. Josemaria, Carta 29-IX-1957, n.
70.

[35] S. Josemaria, Carta 2-II-1945, n.
19.

[36] S. Josemaria, Sulco, n. 193.

[37] S. Josemaria, Carta 2-X-1939, n.
10.

[38] S. Josemaria, Carta 24-X-1942, n.
46.

[39] S. Josemaria, Carta 6-V-1945, n.
39.



[40] S. Josemaria, Temas Atuais do
Cristianismo, n. 98.

[41] S. Josemaria, Carta 24-XII-1951,
n. 5.

[42] S. Josemaria, Carta 16-VII-1933,
n. 3.

[43] S. Josemaria, Carta 9-I-1932, n.
66.

[44] Carta pastoral, 14 de fevereiro
de 2017, n. 9.

[45] cf. Congregação para a Doutrina
da Fé, Nota doutrinal acerca de
alguns aspetos da evangelização, 3 de
dezembro de 2007, nº 12 e nota 49.

[46] S. Josemaria, Carta 24-X-1942, n.
9.

[47] S. João Paulo II, Redemptor
hominis, 4 de março de 1979, n. 12.

[48] S. Josemaria, Forja, n. 995.



Copyright © Prælatura Sanctæ Crucis
et Operis Dei

(Proibida toda a divulgação pública,
total ou parcial, sem autorização
expressa do titular do copyright)

(Pro manuscripto)

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/carta-pastoral-
prelado-opus-dei-9-janeiro-2018/

(19/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-pastoral-prelado-opus-dei-9-janeiro-2018/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-pastoral-prelado-opus-dei-9-janeiro-2018/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-pastoral-prelado-opus-dei-9-janeiro-2018/

	Carta do Prelado (9 janeiro 2018) | Liberdade

