opusdei.org

Carta do Prelado (9
janeiro 2018) |
Liberdade

«Quero deixar-vos em heranca
o amor a liberdade e o bom
humor», dizia S. Josemaria.
Nesta carta, o Prelado anima-
nos a agradecer esta heranca e
a reflectir sobre o dom da
liberdade.

15/01/2018

Descarregar a carta em formato
digital



PDF » Carta do Prelado (9 janeiro
2018)

ePub » Carta do Prelado (9 janeiro
2018)

Mobi » Carta do Prelado (9 janeiro
2018)

Ouvir a leitura da carta (audio)

Audio em 3 partes: 12 3

Queridissimos: que Jesus me guarde
as minhas filhas e os meus filhos!

1. Nos ultimos meses, seguindo uma
orientacdo do Congresso Geral,
muitas vezes me referi a liberdade.
Agora quero, com estas paginas, que


https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/carta-pastoral-prelado-opus-dei-9-janeiro-201820251109130445530044.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/carta-pastoral-prelado-opus-dei-9-janeiro-201820251109130445530044.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/carta-pastoral-prelado-opus-dei-9-janeiro-201820251109130347240177.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/carta-pastoral-prelado-opus-dei-9-janeiro-201820251109130347240177.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/mobi/carta-pastoral-prelado-opus-dei-9-janeiro-201820251109130352789301.mobi
https://multimedia.opusdei.org/doc/mobi/carta-pastoral-prelado-opus-dei-9-janeiro-201820251109130352789301.mobi
https://bit.ly/carta-prelado-2018-01-09-kindle
https://soundcloud.com/opusdei-international/carta-prelado-fernando-ocariz-9-janeiro-2018-parte1
https://soundcloud.com/opusdei-international/carta-prelado-fernando-ocariz-9-janeiro-2018-parte2
https://soundcloud.com/opusdei-international/carta-prelado-fernando-ocariz-9-janeiro-2018-parte3

recordemos alguns aspetos deste
grande dom de Deus, seguindo o0s
ensinamentos de S. Josemaria, que
toda a sua vida foi um amante da
liberdade. Em determinada ocasiao,
escreveu: «Nao me canso de repetir,
meus filhos, que uma das
carateristicas mais evidentes do
espirito do Opus Dei é 0 seu amor a
liberdade e a compreensao»[1]. Ao
relermos e meditarmos as suas
palavras, demos muitas gracas a
Deus. E cada uma e cada um procure
também examinar como podera
traduzi-las melhor na sua vida
pessoal, com a graca de Deus.
Estaremos assim em melhores
condig¢des de contribuir para que
mais almas possam chegar a
«liberdade da gldria dos filhos de
Deus» (Rm 8, 21).

A paixdo pela liberdade, a sua
exigéncia por parte de pessoas e
povos é um sinal positivo do nosso
tempo. Reconhecer a liberdade de



cada mulher e de cada homem
significa reconhecer que sdo pessoas:
responsaveis e donos dos seus
proprios atos, com a capacidade de
orientar a sua existéncia. Mesmo que
a liberdade nem sempre nos leve a
manifestar o melhor de cada um,
nunca estaremos a exagerar a sua
importancia, porque se ndo féssemos
livres ndo poderiamos amar.

Mas é uma pena que em muitos
ambientes haja um grande
desconhecimento sobre o que
realmente € a liberdade. Pretende-se
muitas vezes uma liberdade ilusdria,
sem limites, como ultima meta do
progresso, embora frequentemente
existam muitas formas de opressao e
de aparentes liberdades que sdo, na
realidade, correntes que escravizam.
Trata-se de uma liberdade que, mais
cedo ou mais tarde, se revela vazia.
«Alguns créem-se livres quando
caminham a margem de Deus -
escreve o Papa — sem se dar conta



que ficam existencialmente orfaos,
desamparados, sem um lar para
onde sempre possam voltar. Deixam
de ser peregrinos para se
transformarem em errantes»[2].

Chamados a liberdade

2. NoOs fomos «chamados a
liberdade» (Gl 5, 13). A prépria
Criacdo é uma manifestacdo da
liberdade divina. Os relatos do
Génesis deixam entrever o amor
criador de Deus, a sua alegria de
comunicar ao mundo a sua bondade,
a sua beleza (cf. Gn 1, 31), e ao
homem a sua liberdade (cf. Gn 1,
26-29). Ao chamar cada um de nés a
existéncia, Deus fez-nos capazes de
escolher e de querer o bem, e de
responder com amor ao seu Amor.
No entanto, a nossa limitacdo como
criaturas torna também possivel
afastarmo-nos de Deus. «E um
mistério da divina Sabedoria que, ao
criar o homem a sua imagem e



semelhanca (cf. Gn 1, 26), tenha
querido correr o risco sublime da
liberdade humanan»[3].

Este risco, desde os primordios da
Historia, conduziu efetivamente, com
0 pecado original, a rejeicdo do Amor
de Deus. Assim se debilitou a forca
da liberdade humana para o bem, e a
vontade ficou um tanto inclinada
para o pecado. Para além disso, os
pecados pessoais enfraquecem ainda
mais a liberdade, e é por isso que o
pecado pressupde sempre, em maior
ou menor grau, uma escravidao (cf.
Rm 6, 17, 20). No entanto, «o homem
permanece sempre livre»[4]. Embora
a «sua liberdade seja também
sempre fragil»[5], ela mantém-se
como um bem essencial de cada
pessoa humana, que é necessario
proteger. Deus é o primeiro a
respeita-la e a ama-la, porque «nao
quer escravos, mas sim filhos»[6].



3. «Onde abundou o pecado,
superabundou a graca» (Rm 5, 20).
Com a gracga, surge uma liberdade
nova e superior, para a qual «Cristo
nos libertou» (Gl 5, 1). O Senhor livra-
nos do pecado atraveés das suas
palavras e das suas obras: todas elas
tém eficacia redentora. Por isso, «<em
todos os mistérios da nossa fé
catolica paira esse cantico a
liberdade»[7]. Com frequéncia vos
recordo a necessidade de que Jesus
Cristo se encontre no centro das
nossas vidas. Para descobrir o
significado mais profundo da
liberdade, temos de O contemplar.
Ficamos maravilhados perante a
liberdade de um Deus que, por puro
Amor, decide rebaixar-se assumindo
a nossa carne. Uma liberdade que se
revela diante de nos, na sua
passagem pela Terra, até ao sacrificio
da Cruz: «<Eu dou a minha vida para
depois a retomar. Ninguém ma tira,
mas sou Eu que a dou livremente» (Jo
10, 17-18). Ndo houve na histdria da



humanidade nenhum ato tdo
profundamente livre como a entrega
do Senhor na Cruz: Ele «entrega-se a
morte com a plena liberdade de
Amor»[8].

O Evangelho de S. Jodo narra o
dialogo do Senhor com alguns que
tinham acreditado n’Ele. Entre as
palavras de Jesus, ressoa com muita
forca uma promessa: «Veritas
liberabit vos, a verdade vos fara
livres» (Jo 8, 32). «Que verdade é esta
— (uestionava-se S. Josemaria — que
inicia e remata o caminho da
liberdade em toda a nossa vida?
Resumi-la-ei com a alegria e com a
certeza que provém da relacdo de
Deus com as suas criaturas: saber
que saimos das maos de Deus, que
somos objeto da predilecdo da
Santissima Trindade, que somos
filhos de um Pai tdo grande. Peco ao
meu Senhor que nos decidamos a
aperceber-nos disso, a sabored-lo dia



apos dia: assim atuaremos como
pessoas livres»[9].

4. A nossa filiagdo divina faz com que
a nossa liberdade se possa expandir
com toda a forca que Deus lhe
conferiu. Nao é emancipando-nos da
casa do Pai que somos livres, mas
sim abracando a nossa condigdo de
filhos. «Quem néo sabe que é filho de
Deus desconhece a sua verdade mais
intima»[10]: vive de costas para si
mesmo, em conflito consigo mesmao.
Por isso, como é libertador saber que
Deus nos ama! Como é€ libertador o
perdao de Deus, que nos permite
voltar para nés mesmos e para a
nossa verdadeira casa (cf. Lc 15,
17-24)! Enfim, ao perdoarmos aos
outros, experimentamos também
essa libertacéao.

A fé no amor de Deus por cada uma e
por cada um (cf. 1 Jo 4, 16) leva-nos a
corresponder por amor. Podemos

amar, porque Ele nos amou primeiro



(cf. 1. Jo 4,10). O facto de sabermos
que o amor infinito de Deus se
encontra ndo apenas na origem da
nossa existéncia, mas também em
cada momento, porque Ele é mais
intimo a nos do que nds mesmos[11],
da-nos toda a seguranca. Saber que
Deus nos espera em cada pessoa (cf.
Mt 25, 40) e quer tornar-se presente
nas suas vidas, também através de
nos, leva-nos a procurar dar, a maos
cheias, aquilo que recebemos. E na
nossa vida, minhas filhas e meus
filhos, recebemos e estamos a
receber muito Amor. Da-lo a Deus e
aos outros € o ato mais proprio da
liberdade. O amor realiza a
liberdade, redime-a: faz com que ela
se encontre com a sua origem e com
o seu fim, no Amor de Deus. «A
liberdade adquire o seu sentido
auténtico quando se exerce ao
servico da verdade que resgata,
quando se gasta a procurar o Amor
infinito de Deus, que nos desata de
todas as escraviddes»[12].



O sentido da filiacao divina leva-nos
assim a uma grande liberdade
interior, a uma profunda alegria e ao
sereno otimismo da esperanca: spe
gaudentes (Rm 12, 12). Saber-nos
filhos de Deus ajuda-nos também a
amar o mundo, que saiu bom das
maos do nosso Pai Deus, e a
enfrentar a vida com a clara
consciéncia de que se pode fazer o
bem, vencer o pecado e levar este
mundo a Deus. O Papa Francisco
disse-o0, contemplando a nossa Mae:
«De Maria, cheia de graca,
aprendemos que a liberdade crista é
algo mais do que a mera libertacgdo
do pecado; € a liberdade que abre
para um novo modo espiritual de
considerar as realidades terrenas, a
liberdade de amar a Deus e aos
nossos irmaos e irmds com um
coracdo puro e viver na jubilosa
esperanca da vinda do Reino de
Cristo»[13].

Liberdade de espirito



5. Agir livremente, sem sofrer coagédo
de nenhum tipo, é proprio da
dignidade humana e, mais ainda, da
dignidade das filhas e dos filhos de
Deus. Ao mesmo tempo, é necessario
«robustecer o amor por uma
liberdade nao arbitraria, mas
tornada verdadeiramente humana
pelo reconhecimento do bem que a
precede»[14]: uma liberdade
reconciliada com Deus.

Gostaria de me deter, por isso, a
considerar a importancia da
liberdade de espirito. Nao me refiro
ao significado ambiguo que as vezes
também se da a esta expressdo: atuar
conforme os proprios caprichos e
resistindo a qualquer norma. Na
realidade, a liberdade de todos os
seres humanos esta materialmente
limitada por deveres naturais e
compromissos adquiridos
(familiares, profissionais, civicos,
etc.). No entanto, em tudo podemos
atuar livremente se o fizermos por



amor: «Dilige et quod vis fac: Ama e
faz o que quiseres»[15] . A
verdadeira liberdade de espirito é
esta capacidade e atitude habitual de
atuar por amor, particularmente
com o esforco de fazer aquilo que,
em cada circunstancia, Deus pede a
cada um.

«Amas-Me?» (Jo 21, 17): A vida crista
€ uma resposta livre, cheia de
iniciativa e disponibilidade, a esta
pergunta do Senhor. Por isso, «nada
mais falso do que opor a liberdade a
entrega, porque a entrega surge
como consequéncia da liberdade.
Reparai que, quando uma mae se
sacrifica por amor aos filhos,
escolheu. E, segundo a medida desse
amor, assim se manifestara a sua
liberdade. Se esse amor é grande, a
liberdade sera fecunda, e o bem dos
filhos brota dessa bendita liberdade,
que pressupoe entrega, e brota dessa
bendita entrega, que é precisamente
liberdade»[16].



Neste horizonte se entende que
incentivar a liberdade de cada um
ndo significa diminuir a exigéncia.
Quanto mais livres somos, mais
podemos amar. E 0 amor é exigente:
«tudo desculpa, tudo cré, tudo
espera, tudo suporta» (1 Cor 13, 7).
Por sua vez, crescer no amor é
crescer em liberdade, ser mais livre.
Com palavras de S. Tomas de Aquino:
«Quanto aliquis plus habet de
caritate, plus habet de libertate»[17].
Quanto mais intensa for a nossa
caridade, mais livres seremos.
Também atuamos com liberdade de
espirito quando ndo nos apetece
fazer uma coisa, ou a achamos
especialmente dificil, e a fazemos por
amor, ou seja, ndo porque nos
agrada, mas porque nos da na real
gana. «Devemos sentir-nos filhos de
Deus e viver com o empenho de
cumprir a vontade do nosso Pai, de
realizar tudo segundo o querer de
Deus, porque nos da na gana, que é a
razao mais sobrenatural»[18].



6. A alegria é também uma
manifestacdo da liberdade de
espirito. «A nivel humano - diz-nos S.
Josemaria — quero deixar-vos em
heranca o amor a liberdade e o bom
humor»[19]. Sdo duas realidades que
parecem muito diferentes, mas que
estdo ligadas, porque saber-nos livres
para amar leva-nos a experimentar
na alma a alegria e, com ela, o hom
humor: um olhar para o mundo que,
para além do que vemos de forma
imediata e simples, nos permite ver o
lado positivo - e, por vezes, até
divertido — das coisas e das situacgdes.
Como diz o Papa Francisco, Ele «é o
autor da alegria, o Criador da alegria.
E essa alegria no Espirito da-nos a
verdadeira liberdade cristd. Sem
alegria, os cristdos ndo podemos ser
livres: tornamo-nos escravos das
nossas tristezas»[20].

Esta alegria esta chamada a
impregnar tudo na nossa vida. Deus
quer-nos felizes. Falando aos



Apostolos, Jesus fala-nos também a
nos: «que a minha alegria esteja em
VvOs e que a vossa alegria seja
completa» (Jo 15, 11). Por isso
podemos cumprir com alegria
também os deveres que podem ser
desagradaveis. Como nos diz S.
Josemaria, «ndo € licito pensar que so
é possivel fazer com alegria o
trabalho que nos agrada»[21].
Podemos fazer com alegria — e ndo de
ma vontade — o que custa, 0 que nao
agrada, se o fazemos por e com amor
e, portanto, livremente. Fazendo a
sua ora¢do em voz alta, em 28 de
abril de 1963, S. Josemaria explicava
assim as luzes que tinha recebido no
longinquo ano de 1931: «Tu fizeste,
Senhor, que eu compreendesse que
ter a Cruz é encontrar a felicidade, a
alegria. E a razdo — vejo-o mais
claramente do que nunca - € esta: ter
a Cruz é identificar-se com Cristo, é
ser Cristo e, portanto, ser filho de
Deus»[22].



7. Toda a lei divina e tudo o que é a
vontade de Deus para cada um ndo é
uma lei que oprima a liberdade; pelo
contrario, € lex perfecta libertatis (Tg
1, 25): lei perfeita de liberdade, como
o proprio Evangelho, porque toda ela
se resume na lei do amor e ndo
apenas como norma exterior, que
manda amar, mas também como
graca interior que da a forca para
amar. «Pondus meum amor meus»: o
meu amor é o0 meu peso, dizia S.
Agostinho[23], referindo-se ndo ao
facto 6bvio de que as vezes o amor é
custoso, mas sim a que o amor que
trazemos no coracao é o que nos
motiva, o que nos leva a todo o lado.
«Eo feror, quocumque feror», onde
quer que va, é Ele que me leva[24].
Pensemos, cada uma e cada um: qual
€ o amor que me leva a todo o lado?

Quem deixa que o Amor de Deus
conquiste o seu coragdo experimenta
pessoalmente até que ponto «a
liberdade e a entrega ndo se opdem,



apoiam-se mutuamente. A liberdade
SO se pode entregar por amor. Nao
concebo outra espécie de
desprendimento. Ndo se trata de um
jogo de palavras mais ou menos
acertado. Na entrega voluntaria, em
cada instante dessa dedicacao, a
liberdade renova o amor, e renovar-
se é ser continuamente jovem,
generoso, capaz de grandes ideais e
de grandes sacrificios»[25]. Assim, a
obediéncia a Deus ndo é s um ato
livre mas €é, além disso, um ato
libertador.

«Eu tenho um alimento que vés ndo
conheceis», diz Jesus aos seus
discipulos: «O meu alimento é fazer a
vontade daquele que Me enviou e
realizar a Sua obra» (Jo 4, 32-34).
Para Jesus, obedecer ao Pai é
alimento: aquilo que Lhe da forga. E
para nos também: ser discipulo de
Jesus, como explicava S. Jodo Paulo
I1, consiste em «aderir a propria
pessoa de Cristo, de compartilhar a



sua vida e o seu destino, de
participar da sua obediéncia livre e
amorosa a vontade do Pai»[26].

Bento XVI aprofunda nesta intima
relacdo entre liberdade e entrega: «E
nesta sua obediéncia ao Pai que Jesus
realiza a propria liberdade como
escolha consciente motivada pelo
amor. Quem é mais livre do que ele,
que é o Omnipotente? Ele, porém,
ndo viveu a sua liberdade como
arbitrio ou poder. Ele viveu-a como
servico. Deste modo, "preencheu" de
conteudo a liberdade que, se assim
ndo fosse, permaneceria "vazia"
possibilidade de fazer o bem ou ndo.
Como a propria vida do homem, a
liberdade ganha o sentido do amor
(...). Aliberdade cristd, portanto, €
algo totalmente diferente da
arbitrariedade; € o seguimento de
Cristo no dom de si mesmo até ao
sacrificio da Cruz. Pode parecer um
paradoxo, mas o apice da sua
liberdade o Senhor viveu-o na cruz,



como vértice do amor. Quando no
Calvario lhe gritavam: "Se és o Filho
de Deus, desce da cruz", ele
demonstrou a sua liberdade de Filho
exatamente permanecendo naquele
patibulo para cumprir
completamente a vontade
misericordiosa do Pai»[27].

«Tu me seduziste, Senhor, e eu
deixei-me seduzir. Foste mais forte
que eu e venceste-me» (Jr 20, 7). Que
grandeza de sentimentos se reflete
nesta oracdo do profeta Jeremias!
Perceber a prdpria vocagdo como um
dom de Deus — e ndo como uma
simples sobreposicdo de obrigacdes
—, mesmo quando sofrermos, é
também uma manifestacdo da
liberdade de espirito. Como é
libertador saber que Deus nos ama
como somos, e nos chama, em
primeiro lugar, a deixar-nos amar
por Ele!



8. A liberdade de espirito significa
também ndo nos atarmos a
obrigacdes que ndo existem, saber
prescindir e mudar com flexibilidade
tantos detalhes da vida que
dependem da nossa livre iniciativa
pessoal. Como D. Javier nos escreveu
ha ja vinte anos, «hd, evidentemente,
acoes devidas, e outras que o nao
sdo, na sua materialidade concreta.
Mas tanto nas primeiras como
atraveés das segundas, havemos de
procurar, livre e responsavelmente, o
cumprimento do supremo
mandamento do amor a Deus: assim,
somos, ao mesmo tempo e em
qualquer momento, livres e
obedientes»[28].

Devemos manter sempre na Obra o
ambiente de confianca e de
liberdade, que nos facilita dizer, a
quem compete, aquilo que nos
preocupa, comentar o que ndo
compreendemos ou que achamos
que se poderia melhorar. Ao mesmo



tempo, esse clima de confianga
nutre-se também da lealdade e da
paciéncia para superar, com
serenidade e bom humor, as
limitagbes humanas, as situacdes que
nos contrariam, etc. Essa é a atitude
de um bom filho, que, exercendo a
sua liberdade, protege bens maiores
do que o seu proprio ponto de vista,
mesmo que esteja convencido que
tem razdo: bens como a unidade e a
paz familiar, que ndo tém preco. Por
outro lado, «quando as nossas ideias
nos separam dos outros, quando nos
levam a quebrar a comunhao, a
unidade com 0s nossos irmaos, é
sinal certo de que ndo estamos a
atuar segundo o espirito de
Deus»[29].

9. Embora por vezes algumas
situacdes nos possam fazer sofrer,
Deus serve-se delas com frequéncia
para nos identificar com Jesus. Como
diz a Carta aos Hebreus, «Ele
aprendeu pelo sofrimento a



obediéncia» (Hb 5, 8), e assim trouxe
a «salvacdo eterna a todos os que Lhe
obedecem» (Hb 5, 9): trouxe-nos a
liberdade dos filhos de Deus. Aceitar
as limitac6es humanas que todos nos
temos, sem renunciar a supera-las na
medida do possivel, é também
manifestacao e fonte da liberdade de
espirito. Pensai, por contraste, na
triste atitude do filho mais velho da
parabola (Lc 15, 25-30): como langa a
cara do seu pai tantas coisas que
tinha ido guardando com amargura
na sua alma, e como também nao é
capaz de se unir a alegria familiar. A
sua liberdade tinha-se ido tornando
pequena, egoista, incapaz de amar,
de entender que «tudo o que € meu é
teu» (Lc 15, 31). Vivia na sua casa,
mas ndo era livre, porque o seu
coracdo estava fora.

Por outro lado, que bela é, por
contraste, a histéria de Rute, a
moabita, em quem liberdade e
entrega se enraizam num profundo



sentido de pertenca a familia. E
comovente ver como esta mulher
responde a insisténcia da sogra, que
a animava a refazer a sua vida por
conta propria: «Nao me obrigues a ir-
me embora e a afastar-me de ti,
porque eu vou para onde tu fores, e
onde passares as noites, eu as
passarei. O teu povo serd o meu povo
e o0 teu Deus sera o meu Deus. Onde
morreres eu morrerei e ai mesmo
serei enterrada» (Rt 1,16-17).

Contemplando, enfim, a Virgem
Santissima, torna-se ainda mais claro
como a liberdade se revela na
entrega fiel. «Vejamos agora o
momento sublime em que o Arcanjo
S. Gabriel anuncia a Santa Maria o
designio do Altissimo. A nossa Mae
ouve e interroga para compreender
melhor aquilo que Nosso Senhor lhe
pede. Depois, surge a resposta firme:
fiat! (Lc 1, 38). Faga-se em mim
segundo a tua palavra!, o fruto da



melhor liberdade: a de se decidir por
Deus»[30].

Formar e governar pessoas livres

10. Na formacdo, tem um papel
importante a dire¢do espiritual
pessoal, que deve desenvolver-se
sempre num clima de liberdade, e
tender a formar pessoas que se
sintam «livres como passaros»[31].
Neste sentido, S. Josemaria escreve,
referindo-se aos que ouvem as
conversas pessoais dos seus irmaos,
que «a autoridade do diretor
espiritual ndo é poder. Deixai sempre
uma grande liberdade de espirito as
almas. Pensai no que tantas vezes
vos tenho dito: porque me dd na
realissima gana, parece-me a razao
mais sobrenatural de todas. O papel
do diretor espiritual é ajudar a que a
alma queira — a que lhe dé na
realissima gana — fazer a vontade de
Deus. Nao mandeis, aconselhai»[32].
Com os conselhos da direcéo



espiritual, procura-se secundar a
acao do Espirito Santo em cada alma
e ajuda-la a situar-se diante de Deus
e dos seus proprios deveres com
liberdade e responsabilidade
pessoais, porque, «ao criar as almas,
Deus ndo se repete. Cada um € como
é, e devemos tratar cada um como
Deus o fez e como Deus o
conduz»[33].

Unida aos conselhos, podera muitas
vezes fazer-se uma exortacao
carinhosa que facilita a convicgdo de
que sempre vale a pena esforcar-nos
para sermos fiéis por amor,
livremente. Também se pode dar
alguma vez, na direcdo espiritual —
com clareza, mas sempre com afeto e
amabilidade — um «conselho
imperativo», que recorde a obrigacao
de cumprir um dever. Contudo, a
forca desse conselho ndo viria do
conselho em si, mas desse dever.
Quando ha confianca, pode-se e
deve-se falar assim, e quem recebe



essa adverténcia agradece, porque
reconhece nesse gesto a fortaleza e o
carinho de um irmdo mais velho.

11. A formacao, ao longo de toda a
vida, sem negligenciar a sua
necessaria exigéncia, tende em larga
medida a abrir horizontes. Mas se,
pelo contrario, nos limitassemos a
exigir e a ser exigidos, poderiamos
acabar por ver apenas o que ndo
conseguimos fazer, os nossos defeitos
e limitacgdes, esquecendo o0 mais
importante: o amor de Deus por nés.

Neste mesmo contexto, recordemos
como S. Josemaria nos ensinou
sempre que «na Obra, somos muito
amigos da liberdade, e também o
somos no campo da vida interior:
ndo nos prendemos a esquemas nem
a métodos (...). HaA muito — deve
haver muito — de autodeterminacao
inclusivamente na vida
espiritual»[34]. Por isto, a
sinceridade na direcdo espiritual,



que nos leva a abrir livremente a
alma para receber algum conselho,
também nos leva a ter iniciativa
pessoal, a expor com liberdade o que
vemos como possiveis pontos para a
nossa luta interior por nos
identificarmos cada vez mais com
Jesus Cristo.

Em consequéncia, a formacao,
transmitindo a todos um mesmo
espirito, ndo produz uniformidade,
mas sim unidade. S. Josemaria dizia,
de modo grafico, que na Obra, «se
pode caminhar de muitas maneiras.
Pode-se ir pela direita, pela esquerda,
em zigzag, a pé, a cavalo. Ha cem mil
maneiras de andar pelo caminho
divino: de acordo com as
circunstancias, seguir um ou outro
desses procedimentos sera
obrigatdrio para cada um, porque
assim lho manda a sua consciéncia. A
unica coisa necessdria é ndo sair do
caminho»[35]. O espirito da Obra,
como o Evangelho, ndo se sobrepde



ao nosso ser, mas da-lhe vida: é uma
semente destinada a crescer na terra
de cada um.

12. Na formacao, é também
importante evitar que um desejo
excessivo de seguranga ou de
protecdo encolha a alma, nos torne
pequeninos. «Os que encontram
Cristo ndo podem fechar-se no seu
ambiente. Triste coisa seria essa
reducdo! Tém de abrir-se em leque
para chegar a todas as almas»[36].
Que importante é pois formar-nos
bem na necessidade de viver sem
medo de errar, sem medo de nao
estar a altura, sem medo de um
ambiente adverso! E, com visao
sobrenatural, envolver-se, com
prudéncia e determinacao, no seu
ambiente social e profissional.

Assim, o amor a liberdade também se
manifesta na espontaneidade e
iniciativa no apostolado, que se



conjuga com 0s encargos apostdlicos
concretos. F importante ter sempre
muito em conta que «0 N0OSSO
apostolado é sobretudo um
apostolado pessoal»[37]. Isto mesmo
se aplica ao nivel da implementacdo
de atividades apostdlicas por parte
dos Diretores: «nunca vos quis
prender, mas, pelo contrario, sempre
procurei que atuasseis com uma
grande liberdade. Na vossa acdo
apostolica, deveis ter iniciativa,
dentro da vastissima margem que o
nosso espirito indica, para encontrar
- em cada lugar, em cada ambiente e
em cada época — as atividades que
melhor se ajustem as
circunstancias»[38].

13. Outra importante manifestacdo
do amor a liberdade esta presente no
governo pastoral, que corresponde
ao Prelado e aos seus Vigarios, com a
ajuda dos seus respetivos Conselhos.
Meditemos, uma vez mais, com
gratiddo, nestas palavras de S.



Josemaria: «Como uma consequéncia
desse espirito de liberdade, a
formacdo — e o governo — na Obra
baseia-se na confianca (...). Nada se
consegue com um governo baseado
na desconfianca. Em vez disso, é
sempre fecundo gerir e formar com
respeito as almas, desenvolvendo
nelas a verdadeira e santa liberdade
dos filhos de Deus, ensinando-as a
administrar a sua propria liberdade.
Formar e governar é amar»[39].

Mandar com respeito pelas almas é,
em primeiro lugar, respeitar
delicadamente a interioridade das
consciéncias, sem confundir o
governo com a direcdo espiritual. Em
segundo lugar, esse respeito leva a
distinguir os mandatos daquilo que
apenas sdo oportunas exortacoes,
conselhos ou sugestdes. Em terceiro
lugar — e nem por isso menos
importante —, é governar com tal
confianca nos outros que sempre se
conte, na medida do possivel, com o



parecer das pessoas envolvidas. Esta
atitude de quem governa, a sua
disposicao de ouvir, € uma
manifestacdo maravilhosa de que a
Obra é familia.

Temos além disso uma grata
experiéncia da plena liberdade que
existe no Opus Dei em questdes
economicas, politicas, teologicas
opindveis, etc. «Naquilo que ndo é de
fé, cada um pensa e age como quer,
com a mais completa liberdade e
responsabilidade pessoal. E o
pluralismo que, logica e
sociologicamente, deriva deste facto
ndo constitui para a Obra nenhum
problema: mais ainda, este
pluralismo é uma manifestacao de
bom espirito»[40]. Este pluralismo
deve ser querido e fomentado,
mesmo que a diversidade possa as
vezes tornar-se custosa para alguém.
Quem ama a liberdade consegue ver
0 que tem de positivo e amavel



aquilo que outros pensam e fazem
nesses variadissimos campos.

No que respeita ao modo de
governar, S. Josemaria estabeleceu e
recordou sempre com muita forca a
colegialidade, que é outra
manifestacao desse espirito de
liberdade que impregna a vida no
Opus Dei: «<Em inumeras
circunstancias vos tenho repetido, e
hei-de repetir muito mais ao longo da
minha vida, que exijo na Obra, a
todos os niveis, um governo colegial:
para que nfo se caia na tirania. E
uma manifestacao de prudéncia,
porque com um governo colegial, os
assuntos estudam-se mais facilmente,
0s erros corrigem-se melhor, as
atividades apostolicas que ja
funcionam bem aperfeicoam-se com
maior eficacia»[41].

A colegialidade ndo é s6 nem
principalmente um método ou
sistema de funcionamento para a



tomada de decisdes. E, antes de mais,
um espirito enraizado na convicgao
de que todos podemos e precisamos
de receber dos outros luzes, dados,
etc., que nos ajudem a melhorar e
mesmo a mudar de opinido. Ao
mesmo tempo, isso traz consigo
precisamente o respeito — mais
ainda, um positivo incentivo - da
liberdade dos outros, para que
possam expor os seus pontos de vista
sem qualquer impedimento.

Respeito e defesa da liberdade no
apostolado

14. O apostolado tem a sua origem no
desejo sincero de facilitar aos outros
0 seu encontro com Jesus Cristo ou
uma maior intimidade com Ele. «A
nossa atitude perante as almas
resume-se, assim, nesta expressao do
Apostolo que é quase um grito:
Caritas mea cum omnibus vobis in
Christo Iesu! (1 Cor 16, 24): O meu
amor para com todos vos, em Cristo



Jesus. Com a caridade, sereis
semeadores de paz e de alegria no
mundo, amando e defendendo a
liberdade pessoal das almas, a
liberdade que Cristo respeita e
conquistou para nos (cf. Gl 4,
31)»[42].

Amamos a liberdade. Em primeiro
lugar, a das pessoas que procuramos
ajudar a aproximar-se do Senhor, no
apostolado de amizade e confidéncia,
que S. Josemaria nos convida a
realizar com o testemunho e a
palavra. «Também na acdo apostolica
—melhor dito, principalmente na
acao apostolica —, queremos que nado
haja nem o menor sinal de coacao.
Deus quer que O sirvamos em
liberdade, e portanto, ndo seria
correto um apostolado que néo
respeitasse a liberdade das
consciéncias»[43].

A verdadeira amizade traz consigo
uma sincera estima mutua, que é a



verdadeira protecdo da liberdade e
da intimidade reciprocas. O
apostolado ndo decorre como algo
sobreposto a amizade, porque —
como vos escrevi — «ndo fazemos
apostolado, somos apostolos!»[44]: a
propria amizade é apostolado, a
propria amizade é um dialogo em
que damos e recebemos, em que 0s
projetos surgem, num mutuo abrir
de horizontes, em que nos alegramos
com o0 que € bom e nos apoiamos
mutuamente no que é dificil, em que
nos divertimos, porque Deus nos
quer alegres.

15. Como sabeis, o proselitismo,
entendido no seu sentido original, é
uma realidade positiva, referente a
atividade missionaria da difusdo do
Evangelho[45]. Assim o entendeu
sempre S. Josemaria, e ndo no
sentido negativo que este termo foi
adquirindo nestes ultimos tempos.
Contudo, é necessdrio ter presente
que, para além do que poderiamos



desejar, as palavras adquirem por
vezes conotacgoes diferentes das que
originalmente tinham. Portanto,
ponderai, em funcdo do contexto, a
oportunidade de usar esse termo,
porque as vezes 0S VOSSOS
interlocutores podem entender uma
coisa diferente do que quereis dizer.

O respeito e a defesa da liberdade de
todos manifesta-se também — ainda
mais, se € possivel — ao apresentar a
uma pessoa a possibilidade da
chamada de Deus a Obra. Liberdade
para se aconselhar com quem
entender e, sobretudo, liberdade
plena no discernimento de uma
possivel vocacdo e na sua
consequente decisdo. S. Josemaria,
comentando um termo forte do
Evangelho, o compelle intrare: obriga
a entrar, da parabola (Lc 14, 23),
escreve: «E porque o respeito pela
liberdade pessoal de todos é
carateristica essencial do nosso
espirito, o compelle intrare que



devereis viver no proselitismo néo é
como um empurrdo material, mas
sim a abundéancia de luz, de
doutrina; o estimulo espiritual da
vossa oracao e do vosso trabalho, que
¢ testemunho auténtico da doutrina;
0 conjunto de sacrificios, que sabeis
oferecer; o sorriso que vos vem ao
rosto, porque sois filhos de Deus:
filiacdo que vos enche de uma serena
felicidade — mesmo que na vossa vida
ndo faltem por vezes contrariedades
—, que 0S outros veem e invejam.
Adicionai a tudo isto a vossa boa
presenca e a vossa simpatia humana,
e teremos o conteudo do compelle
intrare»[46]. Como se entende assim
claramente que a Obra cresce e deve
crescer sempre num clima de
liberdade, apresentando — com
determinacdo e com simplicidade — a
beleza deslumbrante de viver com
Deus!

* %k ok



16. Veritas liberabit vos (Jo 8, 32).
Todas as promessas de libertacdo que
se sucedem ao longo dos séculos sao
verdadeiras na medida em que se
alimentam da Verdade sobre Deus e
o ser humano. A Verdade, que é uma
Pessoa: Jesus, Caminho, Verdade e
Vida (cf. Jo 14, 6). «Ainda hoje, depois
de dois mil anos, Cristo continua a
aparecer-nos como Aquele que traz
ao homem a liberdade baseada na
verdade, como Aquele que liberta o
homem daquilo que limita, diminui e
como que espedaca essa liberdade
nas proprias raizes, na alma do
homem, no seu coracdo e na sua
consciéncia»[47].

Deus deu-nos a liberdade para
sempre: este dom ndo é uma
realidade transitoria, para exercer
unicamente durante esta vida na
Terra. A liberdade, como o amor,
«nunca acaba» (1 Cor 13, 8):
permanece no Céu. O nosso caminho
para la é precisamente um caminho



para a liberdade da gloria dos filhos
de Deus: in libertatem gloriae filiorum
Dei (Rm 8, 21). No Céu, a liberdade
ndo s6 ndo desaparecera, mas
alcancara a sua plenitude: a de
abracar o Amor de Deus. «Um grande
Amor te espera no Céu, sem traicoes,
sem enganos: todo o amor, toda a
beleza, toda a grandeza, toda a
ciéncia...! E sem enfastiar: saciar-te-a
sem saciar»[48]. Se formos fiéis, pela
misericordia de Deus, no Céu
seremos plenamente livres, na
plenitude do Amor.

Com todo o carinho vos abencoa
o vosso Padre

Roma, 9 de janeiro de 2018,
aniversario do nascimento de S.
Josemaria




[1] S. Josemaria, Carta 31-V-1954, n.
22.

[2] Francisco, Evangelii gaudium, 24
de novembro de 2013, n. 170.

[3] S. Josemaria, Carta 24-X-1965, n.
3.

[4] Bento XVI, Spe Salvi, 30 de
novembro de 2007, n. 24.

[5] Ibid.

[6] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
129.

[7] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
25.

[8] S. Josemaria, Via Sacra, 10*
Estacdo.

[9] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
26.

[10] Ibid.



[11] cf. Sto. Agostinho, Confissdes, 111,
6, 11.

[12] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
27.

[13] Francisco, Homilia, 15 de agosto
de 2014.

[14] Bento XVI, Enc. Caritas in
veritate, 29 de junho de 2009, n. 68.

[15] Sto. Agostinho, In Epist. Ioan. ad
Parthos, VII, 8.

[16] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
30.

[17] S. Tomas, In III Sent., d. 29, q.
un., a. §, qla. 3 s.c. 1.

[18] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
17.

[19] S. Josemaria, Carta 31-V-1954, n.
22.



[20] Francisco, Homilia, 31 de maio
de 2013.

[21] S. Josemaria, Carta 29-XII-1947,
n. 106.

[22] S. Josemaria, Notas de uma
Meditacdo, 28 de abril de 1963.

[23] Sto. Agostinho, Confissdes, XIII, 9,
10.

[24] Ibid.

[25] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
31.

[26] S. Jodo Paulo II, Veritatis
Splendor, 6 de agosto de 1993, n. 19.

[27] Bento XVI, Discurso no Angelus,
1 de julho de 2007.

[28] Javier Echevarria, Carta Pastoral,
14 de fevereiro de 1997, n. 15.

[29] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
17.



[30] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
25.

[31] S. Josemaria, Carta 14-1X-1951, n.
38.

[32] S. Josemaria, Carta 8-VIII-1956,
n. 38.

[33] Ibid.

[34] S. Josemaria, Carta 29-1X-1957, n.
70.

[35] S. Josemaria, Carta 2-1I-1945, n.
19.

[36] S. Josemaria, Sulco, n. 193.

[37] S. Josemaria, Carta 2-X-1939, n.
10.

[38] S. Josemaria, Carta 24-X-1942, n.
46.

[39] S. Josemaria, Carta 6-V-1945, n.
39.



[40] S. Josemaria, Temas Atuais do
Cristianismo, n. 98.

[41] S. Josemaria, Carta 24-XII-1951,
n. 5.

[42] S. Josemaria, Carta 16-VII-1933,
n. 3.

[43] S. Josemaria, Carta 9-1-1932, n.
66.

[44] Carta pastoral, 14 de fevereiro
de 2017, n. 9.

[45] cf. Congregacdo para a Doutrina
da Fé, Nota doutrinal acerca de
alguns aspetos da evangelizagdo, 3 de
dezembro de 2007, n°® 12 e nota 49.

[46] S. Josemaria, Carta 24-X-1942, n.
9.

[47] S. Jodo Paulo II, Redemptor
hominis, 4 de marco de 1979, n. 12.

[48] S. Josemaria, Forja, n. 995.



Copyright © Preelatura Sanctae Crucis
et Operis Dei

(Proibida toda a divulgacao publica,
total ou parcial, sem autorizacao
expressa do titular do copyright)

(Pro manuscripto)

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/carta-pastoral-
prelado-opus-dei-9-janeiro-2018/
(19/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-pastoral-prelado-opus-dei-9-janeiro-2018/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-pastoral-prelado-opus-dei-9-janeiro-2018/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-pastoral-prelado-opus-dei-9-janeiro-2018/

	Carta do Prelado (9 janeiro 2018) | Liberdade

