opusdei.org

Carta pastoral do
prelado por ocasiao
do Ano da Eucaristia

Carta pastoral de D. Javier
Echevarria, Prelado do Opus
Dei, para meditar sobre a
Eucaristia com o Adoro te
devote, um dos cinco hinos que
Sdo Tomas de Aquino comp0s
em honra de Jesus no
Santissimo Sacramento.

06/10/2004

«Na Santissima Eucaristia, esta
contido todo o bem espiritual da



Igreja, isto €, o proprio Cristo, nossa
Pascoa e Pao vivo, que pela sua
Carne vivificada e que vivifica pelo
Espirito Santo, da vida aos homens»
1. Esta misteriosa e inefavel
manifestacdo do amor de Deus pela
humanidade ocupa um lugar
privilegiado no coracdo dos cristdos e
concretamente no dos filhos de Deus
no Opus Dei. Assim 0 ensinou 0 N0Sso
queridissimo Padre com o seu
exemplo, com a sua pregacao e
escritos, ao afirmar que a Eucaristia
constitui «o centro e a raiz da vida
espiritual do cristao» 2.

Por isso nos encheu de alegria a
decisdo do Santo Padre, tornada
publica na passada Solenidade do
Corpo de Deus, de celebrar um Ano
da Eucaristia na Igreja universal.
Recordais que este tempo comeca
agora no meés de Outubro, com o
Congresso Eucaristico Internacional
de Guadalajara (México) e concluira
em Outubro de 2005, com a



Assembleia ordinaria do Sinodo de
Bispos, dedicada precisamente a este
admiravel Sacramento.

Em continuidade de pensamento
com o Jubileu do ano 2000 e no
espirito da Carta Apostolica Novo
millennio ineunte , desejo que nas,
fiéis da Prelatura, Cooperadores e
pessoas que se formam ao calor do
espirito da Obra, secundemos
diariamente o Romano Pontifice e
procuremos com todas as nossas
forcas que a Sagrada Eucaristia
ocupe cada vez mais o nucleo de toda
a nossa existéncia. Também vos
sugiro que, neste Ano eucaristico,
acompanhados por Nossa Senhora ao
rezar o Terco e movidos pelo
exemplo de S. Josemaria, vamos
activamente ao Sacrario para
manifestar a Jesus, feito Hostia Santa,
com profunda sinceridade: Adoro te
devote! Proponhamo-nos essa meta
com exigéncia de conduta, porque a



nossa vida valera tanto quanto a
nossa vida eucaristica for intensa.

Adoro te devote, latens deitas, qua
sub his figuris vere latitas

De tal modo Deus amou o mundo

Comecamos com um acto pessoal de
adoracdo rendida a Eucaristia, ao
proprio Cristo, pois neste Santissimo
Sacramento «estdo contidos
verdadeira, real e substancialmente
o Corpo e o0 Sangue juntamente com
a alma e a divindade de Nosso
Senhor Jesus Cristo, e, por
conseguinte, Cristo inteiro» 3. Jesus
estd presente, mas ndo se vé: esta
oculto sob as espécies de pao e de
vinho 4. «Esta escondido no Pdo...
por amor de ti» 5.

O amor que manifesta as criaturas é
a causa de ter ficado entre nés, neste
mundo, sob o véu eucaristico. «Desde
pequeno compreendi perfeitamente
0 porqué da Eucaristia: é um



sentimento que todos temos; querer
ficar para sempre com quem
amamos» 6. O nosso Padre,
considerando o mistério do amor de
Cristo que tem as suas delicias em
estar com os filhos dos homens (cfr.
Pr 8, 31), que ndo consente deixar-
nos orfaos (cfr. Jo 14, 18), e decidiu
permanecer connosco até a
consumacado dos séculos (cfr. Mt 28,
20), ilustrava o motivo da instituicdo
deste Sacramento com a imagem das
pessoas que se tém de separar.
«Desejariam ficar sempre juntas, mas
o dever - seja ele qual for — obriga-as
a afastar-se uma da outra»; e, ndo
estando em condic¢des de conseguir o
que desejam, «trocam lembrancas
entre si, talvez uma fotografia», mas
«ndo podem ir além disso, porque o
poder das criaturas ndo vai tdo longe
como o seu querer». Jesus, Deus e
Homem, supera esses limites por
nosso amor. «0 que ndo esta na
nossa mao, consegue-o o Senhor». Ele
«ndo deixa um simbolo, mas uma



realidade. Fica Ele mesmo» 7: 0
mesmo que nasceu de Maria em
Belém; que trabalhou em Nazaré e
percorreu a Galileia e a Judeia e
morreu crucificado no Golgota; que
ressuscitou gloriosamente ao terceiro
dia e apareceu repetidas vezes aos
discipulos 8.

A fé cristd sempre confessou esta
identidade, também para rejeitar as
nostalgias dos que desculpavam o
seu escasso espirito cristao, alegando
que ndo viam o Senhor como 0s
primeiros discipulos; ou dos que
argumentavam que se comportariam
de outro modo se pudessem dar-se
com ele fisicamente. «Quantos dizem
agora: “como gostaria de ver a sua
figura o seu rosto, as suas vestes, 0
seu calcado!” Pois eis que O vés, O
tocas, O comes. Desejas ver as suas
vestes; mas Ele da-se-te a si mesmo,
ndo so para O veres, mas para O
tocares e comeres e receberes dentro
de ti. Ninguém, pois, se aproxime



com desconfianca, ninguém com
tibieza: todos inflamados, todos
fervorosos e vigilantes» 9.

Um Deus proximo

S. Josemaria ensinou-nos a assumir
com plenitude a fé na presenca real
de Jesus Cristo na Eucaristia, de
modo que o Senhor entre
verdadeiramente na nossa vida e nos
na sua, que o olhemos e o
contemplemos — com o olhar da fé -
como a uma pessoa realmente
presente: vé-nos, ouve-nos, espera-
nos, fala-nos, aproxima-se e procura-
nos, imola-se por nés na Santa Missa
10.

O nosso Padre explicava que 0s
homens tendem a imaginar o Senhor
muito «longe, onde brilham as
estrelas», como que desentendido
das suas criaturas; e ndo conseguem
acreditar «que também esta sempre
ao nosso lado» 11. Talvez tenhais
encontrado pessoas que consideram



o Criador tao diferente dos homens,
que pensam que ndo Lhe dizem
respeito as pequenas ou grandes
vicissitudes que formam a vida
humana. Nos, pelo contrario,
sabemos que ndo € assim, que «Deus
habita no mais alto e olha para as
coisas pequenas» ( Sl 137, 6, Vg):
repara com amor em cada um, tudo o
que € nosso lhe interessa.

«0 Deus da nossa fé ndo é um ser
longinquo, que contempla com
indiferenca a sorte dos homens, os
seus afas, as suas lutas, as suas
angustias. E um pai que ama os seus
filhos até ao ponto de enviar o Verbo,
Segunda Pessoa da Santissima
Trindade, a fim de que, com a sua
encarnacao, morresse por nos e nos
redimisse. £ 0 mesmo Pai amoroso
que agora nos atrai suavemente para
Ele, mediante a ac¢do do Espirito
Santo que habita nos nossos
coracOes» 12. O amor e o interesse
infinitos que tem por cada um de nos



levaram o Filho a ficar na Hostia
Santa, além de encarnar, trabalhar e
sofrer como o0s seus irmaos, os
homens. E verdadeiramente
Emmanuel , Deus connosco. «O
Criador desfez-se em carinho pelas
suas criaturas. Nosso Senhor Jesus
Cristo, como se ndo fossem ainda
suficientes todas as outras provas da
sua misericordia, institui a Eucaristia
para que possamos té-Lo sempre
perto de nds e porque - tanto quanto
nos é possivel entender —, movido
pelo seu Amor, Ele, que de nada
necessita, ndo quis prescindir de
noés» 13.

Actos de adoragdo

Perante este mistério de fé e de amor,
caimos em adoracdo; atitude
necessaria, pois s assim
manifestamos adequadamente que
cremos que a Eucaristia é Cristo
verdadeira, real e substancialmente
presente com o seu Corpo, Sangue,



Alma e Divindade. Esta disposicao
também é precisa porque so assim o
nosso amor - rendido e total — pode
atingir o nivel de resposta adequada
ao imenso amor de Jesus por cada
um (cfr. Jo 13, 1; Lc 22, 15). A nossa
adoracdo a Cristo sacramentado, por
ser Deus, abarca ao mesmo tempo
gesto exterior e devocao interior,
apaixonamento. Nao € ritualismo
convencional, mas sim oblacdo
intima da pessoa que se traduz
externamente. «Na Santa Missa,
adoramos, cumprindo
amorosamente o primeiro dever da
criatura para com o Criador:
adorards o Senhor teu Deus e sO a Ele
servirds (Dt 6, 13; Mt 4, 10). Nao
adoracao fria, exterior, de servo: mas
intima estima e acatamento, que €é
amor profundo de filho» 14.

Os gestos de adoracdo — tais como a
inclinacao de cabeca ou de corpo, a
genuflexdo, a prostracdo — querem

sempre ser expressdo de reveréncia



e de afecto, de submissao,
aniquilamento, desejo de unido,
servico e, como € 6bvio, de nenhum
servilismo. A verdadeira adoracao
ndo significa afastamento, distancia,
mas sim identificacdo amorosa,
porque «um filho de Deus trata o
Senhor como Pai. Nao servilmente,
nem com uma reveréncia formal, de
mera cortesia, mas cheio de
sinceridade e de confiancga» 15.

Grande era a importancia que S.
Josemaria dava a esses gestos na
piedade, por pequenos que
pudessem parecer! Esses
pormenores estdo cheios de sentido,
revelam a finura interior da pessoa e
a qualidade da sua fé e do seu amor.
«Que pressa tém todos agora para
tratar com Deus! (...) Tu, ndo tenhas
pressa. Nao facas, em vez de uma
genuflexdo piedosa, uma contorgao
do corpo, que é uma parodia (...). Faz
a genuflexdo assim, devagar, com
piedade, bem feita. E, enquanto



adoras a Jesus sacramentado, diz-lhe
no teu coracdo: Adoro te devote,
latens deitas . Adoro-Te, com amor,
Deus escondido» 16.

E reconhecia ainda mais importancia
a essa atitude interior de amor, que
deve impregnar todas as
manifestacOes externas da devocao
eucaristica. A adoracdo a Jesus
sacramentado vai da contemplacgéo
do seu amor por nos, a declaracao
rendida do amor da criatura por Ele;
ndo se fica s6 em palavras, que sdo
também necessarias, mas manifesta-
se sobretudo em actos externos e
internos de entrega: «que saiba cada
um de nos dizer ao Senhor, mesmo
sem pronunciar quaisquer palavras,
que nada nos podera afastar d’Ele e
que a sua disponibilidade de se
deixar ficar — totalmente indefeso —
nas apareéncias, tao frageis do pao e
do vinho, nos converteu
voluntariamente em escravos» 17.
Fazendo eco a S. Jodo Damasceno, S.



Tomas de Aquino explica que, na
verdadeira adoracdo, a humilhacao
exterior do corpo manifesta e
estimula a devocdo interior da alma,
a ansia de submeter-se a Deus e de
servi-Lo 18.

Ndao devemos ter reparo — pelo
contrario! — em repetir ao Senhor
que O amamos e adoramos; mas
temos de avalizar essas palavras com
as nossas obras de sujeicdo e de
obediéncia ao seu querer. «Deus
Nosso Senhor precisa de que Lhe
repitais, ao recebé-Lo cada manha:
Senhor, creio que és Tu, creio que
estas realmente oculto nas espécies
sacramentais! Adoro-Te, amo-Te! E,
quando Lhe fizerdes uma visita no
oratorio, repeti novamente: Senhor,
creio que estas realmente presente,
adoro-Te, amo-Te. Isso é ter carinho
ao Senhor. Assim O amaremos mais
cada dia. Depois, continuai a ama-lo
durante o dia, pensando e vivendo
esta consideracao: vou acabar bem



as coisas por amor a Jesus Cristo que
nos preside do tabernaculo» 19.

Tibi se cor meum totum subiicit,
quia, te contemplans, totum deficit

Deslumbrar-se perante o mistério de
amor

Perante a entrega de Jesus Cristo na
Eucaristia, quantas vezes repetia o
nosso Padre: «Ficou para ti»;
«Humilhou-se até esse extremo por
amor de ti» 20. Ao contemplar tanto
amor, o coracdo crente fica como que
fulminado, cheio de admiracao, e
deseja por sua vez corresponder,
dando-se integralmente ao Senhor.
«Eu surpreendo-me perante este
mistério de Amor» 21. Cultivemos
este sentimento, esta atitude da
inteligéncia e da vontade, para ndo
nos acostumarmos e para manter o
gesto simples da crianga que se deixa
encantar com os presentes que o pai
lhe da. Exprimamos também com
profundo agradecimento: «Obrigado,



Jesus, obrigado por te teres
rebaixado tanto, até saciar todas as
necessidades do nosso pobre
coracdo» 22. E, como consequéncia
l6gica, desatemos a cantar, louvando
0 nosso Pai-Deus, que quis alimentar
os seus filhos com o Corpo e o Sangue
do seu Filho; perseverando nesse
louvor porque sempre sera pouco 23.

Jesus ficou na Eucaristia para
remediar a nossa fraqueza, as nossas
duvidas, os nossos medos, as nossas
angustias; para curar a nossa solidao,
as nossas perplexidades, 0s nosso
desanimos; para nos acompanhar no
caminho; para nos amparar na luta.
Sobretudo, para nos ensinar a amar,
para nos atrair ao seu Amor.
«Quando contemplardes a Sagrada
Hostia exposta na custodia sobre o
altar, olhai que amor, que ternura a
de Cristo. Explico-o pelo amor que
vos tenho; se pudesse estar longe
trabalhando e, ao mesmo tempo,



junto de cada um de vos, com que
gosto o faria!

Mas Cristo, Ele sim, pode fazé-lo! E
Ele, que nos ama com um amor
infinitamente superior ao que podem
albergar todos os coracdes da terra,
ficou para que possamos unir-nos
sempre a sua Humanidade
Santissima e para nos ajudar, para
nos consolar, para nos fortalecer,
para que sejamos fiéis» 24.

«0Os meus projectos ndo sdo 0s vossos
projectos, e 0s vossos caminhos ndo
sdo 0os meus caminhos — oraculo de
Javé. Tanto quanto o Céu esta acima
da Terra, assim os meus caminhos
estdo acima dos vossos caminhos, e
0S meus projectos estdo acima dos
v0ssos projectos» (Is 55, 8-9). A
l6gica eucaristica supera toda a
légica humana, ndo s6 porque a
presenca de Cristo sob as espécies
sacramentais € um mistério que
nunca poderemos compreender



plenamente com a inteligéncia, mas
também porque a doacdo de Cristo
na Eucaristia ultrapassa
completamente a pequenez do
coracdo humano, de todos os
coracdes humanos juntos. Para a
capacidade da nossa mente, tanta
generosidade pode parecer
inexplicavel, porque se encontra
muito distante dos egoismos grandes
Ou pequenos que tantas vezes nos
atacam.

«0O maior louco que houve e havera é
Ele. Cabe maior loucura do que
entregar-se como Ele se entrega e a
quem se entrega?

Porque loucura teria sido ficar como
um Menino indefeso; mas, assim,
ainda muitos malvados se
enterneceriam, sem se atreverem a
maltrata-lo. Pareceu-lhe pouco: quis
aniquilar-se mais e dar-se mais.
Tornou-se alimento, fez-se Pao.



— Divino Louco! Como te tratam os
homens?... Eu préprio?» 25

E necessério dilatar o coracéo para
aproximar-se de Jesus sacramentado.
E certo que é precisa a fé; mas, para
ser alma de Eucaristia, requer-se
além disso, “saber querer”, “saber
dar-se aos outros”, imitando — dentro
do pouco que valemos — a entrega de
Cristo a todos e a cada um. Com a sua
experiéncia pessoal, S. Josemaria
pode confiar-nos: «A frequéncia com
que visitamos o Senhor esta em
funcdo de dois factores: fé e coracao;
ver a verdade e ama-la» 26.

Na “escola” de S. Josemaria

O nosso Padre experimentou
profundamente, desde muito novo, o
amor de Cristo ao ficar neste
Sacramento, porque tinha uma fé
muito grande — «que se podia cortar»
— e porque sabia amar: podia dar-se
«como exemplo de homem que sabe
querer». Por isso, a «loucura de



amor» do Senhor ao doar-se a nés
neste Sacramento «roubou-lhe o
coracdo», e entendeu o cumulo de
aniquilamento e humilhac¢do a que o
Senhor chegou pelo carinho terno e
forte por cada um de nos. Também
por isso, soube corresponder a esse
amor sem se diluir num genérico
anonimato: considerou-se
directamente interpelado por Cristo
que, na Eucaristia, se oferecia, pela
sua vida e pela de todos, podendo
escrever, referindo-se ao Santo
Sacrificio: «A “nossa” Missa, Jesus...»
27

Empreendamos quotidianamente
esse itinerario do nosso queridissimo
Fundador: pecamos ao Senhor
muitas vezes com 0s Apostolos, como
repetia S. Josemaria: adauge nobis
fidem! ; e, portanto, aprendamos na
“escola de Mariano” a dar-nos
constantemente aos outros,
comecando por servir os que se
encontram a nossa volta, com uma



atencdo vibrante de amor
sacrificado. Assim saberemos
também ndés entrar no mistério do
Amor eucaristico e unir-nos
intimamente ao sacrificio de Cristo.
E, assim, o amor que albergarmos ao
Senhor sacramentado conduzir-nos-a
a dar-nos aos outros, precisamente
sem que se note, sem o fazer sentir:
como Ele, passando ocultos. «Por
amor e para nos ensinar a amar, veio
Jesus a terra e ficou entre nos na
Eucaristia» 28.

Temos de imitar na nossa conduta
pessoal o oblatus est quia ipse voluit (
Is 53,7, Vg) de Jesus: essa decidida
determinacao interior de doar-se e
entregar-se a pessoa amada, de
cumprir o que espera e pede.
Necessitamos de um coracdo limpo,
cheio de afectos rectos, vazio das
desordens que o eu desorbitado
introduz. «As manifestacdes externas
de amor devem nascer do coracgdo e
prolongar-se com o testemunho da



conduta crista (...). Que as nossas
palavras sejam verdadeiras, claras,
oportunas; que saibam consolar e
ajudar, que saibam sobretudo levar
aos outros a luz de Deus» 29.

Ser realmente alma de Eucaristia ndo
se reduz a fiel observancia de umas
tantas cerimonias, que sao
efectivamente indispensaveis;
estende-se a entrega completa do
coracado e da vida, por amor d’Aquele
que nos confiou e continua a confiar
a sua, com absoluta generosidade.
Aprendamos de Nossa Senhora a
humildade e a disponibilidade sem
condic¢Oes para amar, acolher e
servir a Jesus Cristo. Meditemos
frequentemente, como nos propunha
0 nosso queridissimo Padre, que Ela
«foi concebida imaculada para
albergar Cristo no seu seio». E
encaremos a pergunta com que
concluia esse convite: «se a ac¢do de
gracas ha-de ser proporcional a
diferenca entre o dom e os méritos,



nao deviamos converter todo 0 nosso
dia numa Eucaristia continua?» 30.

Visus, tactus, gustus in te fallitur,
sed auditu solo tuto creditur

Com a luz da fé

Que patente se mostra o fracasso dos
sentidos diante do Santissimo
Sacramento! A experiéncia sensivel,
caminho natural para que a
inteligéncia conheca o que sdo as
coisas, aqui ndo basta. S6 o ouvido
salva o homem do naufragio sensivel
perante a Eucaristia. S6 ouvindo a
Palavra de Deus que revela o que a
mente ndo percebe através da
sensibilidade, e acolhendo-a com a
fé, se chega a saber que a substancia
— embora parecendo — néo é pdo mas
o corpo de Cristo, ndo é vinho, mas o
sangue do Redentor.

Também a inteligéncia socobra,
porque ndo consegue nem nunca
conseguira compreender a



possibilidade de que, permanecendo
0 que é sensivel — as “espécies” — do
pao e do vinho, a realidade
substancial constitua o Corpo e o
Sangue de Cristo. «Nada vés nem
compreendes, mas to afirma a fé
viva, para além das leis da Terra»31.

Por esta virtude teologal consegue-se,
face ao Mistério eucaristico, a certeza
que a simples razdo humana se
apresenta como impossivel. «Senhor,
eu creio firmemente. Obrigado por
nos teres concedido a fé! Creio em Ti,
nessa maravilha de amor que ¢ a tua
Presenca Real sob as espécies
eucaristicas, depois da consagracao,
no altar e nos Sacrarios onde estas
reservado. Creio mais que se te
ouvisse com 0s meus ouvidos, mais
que se te visse com os meus olhos,
mais que se tocasse com as minhas
maos»32.

«E toda a nossa fé que se pde em acto
quando cremos em Jesus, na sua



presenca real sob os acidentes do pao
e do vinho»33. Fé no poder do
Criador; fé em Jesus, que afirma:
«Isto é 0 meu corpo» e acrescenta:
«Este é o calice do meu sangue»; fé
na accao inefavel do Espirito Santo,
que interveio na encarnacao do
Verbo no seio da Virgem e intervém
na admiravel conversao eucaristica,
na transubstanciacao.

Fé na Igreja que nos ensina: «Cristo
nosso Redentor disse ser
verdadeiramente o seu corpo o que
oferecia sob a aparéncia de pao ( Mt
26,26 ss; Mc 14, 22 ss; Lc 22,19 ss; 1
Cor 11, 24 ss); dai que a Igreja de
Deus tenha tido sempre a persuasao,
e agora novamente o declare neste
santo Concilio, que pela consagracao
do péo e do vinho se realiza a
conversdo de toda a substancia do
pao na substancia do corpo de Cristo
Senhor nosso, e de toda a substancia
do vinho na substancia do seu
sangue. A referida conversao,



propria e convenientemente, foi
chamada transubstanciac¢do pela
Santa Igreja Catodlica»34.

Em continuidade com este Concilio e
com a toda a Tradicao, o Magistério
posterior insistiu em que «toda a
explicacdo teologica, que queira
penetrar de algum modo neste
mistério, para estar de acordo com a
fé catdlica, deve assegurar que na
sua realidade objectiva,
independentemente do nosso
entendimento, o pao e o vinho
deixaram de existir, depois da
consagracao, de modo que, a partir
desse momento, o Corpo e o Sangue
adoraveis do Senhor Jesus estao
realmente diante de nos»35.

Aconselho-vos que, especialmente ao
longo deste Ano da Eucaristia , volteis
a ler e mediteis alguns dos mais
importantes documentos que o
Magistério da Igreja dedicou ao
Santissimo Sacramento36.



Acolhamos com agradecimento
intimo estes venerandos textos,
reforcando a nossa obeedientia fidei a
Palavra de Deus que nesses
ensinamentos nos transmite com
autoridade exercida em nome de
Jesus Cristo37.

Credo quidquid dixit Dei Filius; nil
hoc verbo veritatis verius

Palavras de vida A nossa fé funda-se
nas palavras do Senhor, que a Igreja
entendeu sempre como sao, quer
dizer, em sentido plenamente real.
Depois de ter multiplicado os pées e
0s peixes, o Senhor declarou: «Eu sou
0 pdo vivo que desceu do Céu. Se
alguém comer deste pdo, vivera
eternamente; e o pdo que Eu hei-de
dar é a Minha carne pela vida do
mundo» (Jo 6, 51). Nao falava em
sentido figurado; se tivesse sido
assim, ao comprovar que muitos —
incluindo alguns discipulos - se
escandalizavam com essas palavras,



teria explicado de outro modo. Mas
ndo o fez; pelo contrario, reafirmou
com forca: «Quem come a Minha
carne e bebe 0 Meu sangue tem a
vida eterna, e Eu ressuscita-lo-ei no
ultimo dia. E que a Minha carne é
verdadeiramente uma comida, e 0
Meu sangue é verdadeiramente uma
bebida» ( Jo 6, 54-55). Para ndo
pensarem que ia oferecer-se-lhes
como alimento de forma material e
sensivel, acrescentou: «O espirito é
que da vida, a carne nao serve de
nada. As palavras que Eu vos disse
sdo espirito e vida» (Jo 6, 63).

Sdo palavras do Verbum spirans
amorem : palavras de amor, que
levam ao amor, porque revelam o
Amor de Deus a Humanidade, que
anunciam a Boa Nova: «A Trindade
apaixonou-se pelo homem»38. Como
ndo lhe hdo-de interessar as nossas
coisas? Como ndo intervira em nosso
favor quando seja necessario? «Sido
dizia: “O Senhor abandonou-me, o



Senhor esqueceu-se de mim”. Acaso
pode uma mulher esquecer-se do
menino que amamenta, ndo ter
carinho pelo fruto das suas
entranhas? Ainda que ela se
esquecesse dele, Eu nunca te
esquecerei» ( Is 49, 14-15). Este
interesse, este cuidado de Deus por
cada um de nos, com a encarnacao
do Verbo chega até nos através do
seu Coracao humano. «A fome e a
dor comovem Jesus, mas sobretudo
comove-O a ignorancia. “Viu Jesus
uma grande multiddo e compadeceu-
Se deles, porque eram como ovelhas
sem pastor. Comecou entdo a ensina-
los demoradamente” ( Mc 6, 34)»39.

Uma atitude de confianca

No plano natural, é 16gico sublinhar
a importancia da experiéncia
sensivel, como fundamento da
ciéncia e do saber. Mas se os olhos
ficam «presos as coisas terrenas»,
ndo é dificil ou estranho que suceda



0 que descrevia o nosso Padre: «Os
olhos da alma embotam-se; a razao
cré-se auto-suficiente para
compreender todas as coisas,
prescindindo de Deus (...). A
inteligéncia humana considera-se o
centro do universo, entusiasma-se de
novo com o “sereis como deuses” (
Gen 3, 5) e, enchendo-se de amor por
si mesma, volta as costas ao amor de
Deus»40. Numa época que «fomenta
um clima mundial para centrar tudo
no homem; um ambiente de
materialismo, desconhecedor da
vocacao transcendente do
homem»41, temos de cultivar em nos
e difundir a nossa volta a atitude de
abertura aos outros, de confianga
razoavel na palavra dos outros.

Dizia-vos atras que, para
compreender a «loucura do amor
divino»42 da Eucaristia, € preciso
“saber querer”; considerai que
também é igualmente necessario
“saber ouvir” e confiar, sobretudo,



em Deus e na sua Igreja. A fé — ao
mesmo tempo, submissdo e elevacao
da inteligéncia — em Jesus
sacramentado nos livrara dessa
espiral nefasta que distancia de Deus
e também dos outros; nos defendera
desse «orgulho generalizado» que
encobre «o pior dos males»43. Esse
render a inteligéncia ante a Palavra
incriada, oculta nas espécies de pao,
ajuda-nos também a ndo confiar so
nos nossos sentidos e no nosso juizo,
e a reforcar em nos a autoridade de
Deus que ndo se engana nem pode
enganar-se.

No Sacrario esconde-se a fortaleza, o
refugio mais seguro contra as
duvidas, contra os receios e as
inquietacdes44. Este é o Sacramento
da Nova Alianca, da Alianca eterna,
novidade ultima e definitiva porque
jd ndo é possivel outra forma de dar-
se mais. Sem Cristo, o homem e 0
mundo ficariam nas trevas. Também
a vida do cristdo se torna cada vez



mais sombria se se separa d’Ele. Este
Sacramento, com a sua novidade
definitiva, afugenta para sempre o
que é velho, a incredulidade, o
pecado. «Tudo o que é caduco, o que
€ prejudicial, o que ndo serve — o
desanimo, a desconfianca, a tristeza,
a cobardia - tudo isso tem de ser
deitado fora. A Sagrada Eucaristia
introduz a novidade divina nos filhos
de Deus e nos devemos corresponder
in novitate sensus (Rom 12, 2), com
uma renovacao de todo o nosso
sentir e de todo o nosso agir. Foi-nos
dado um novo principio de energia,
uma raiz poderosa, enxertada no
Senhor»45.

In Cruce latebat sola deitas, at hic
latet simul et humanitas

Com Cristo no Calvdrio A celebracdo
da Eucaristia situa-nos no Calvario,
pois «neste divino sacrificio, que na
Missa se realiza, contém-se e
incruentamente se imola aquele



mesmo Cristo que uma so vez se
ofereceu Ele mesmo cruentamente
no altar da cruz (Hb 9, 27) (...). Com
efeito, € uma s6 e a mesma vitima, e
0 que agora se oferece pelo
ministério dos sacerdotes, € o mesmo
que entdo se ofereceu a si proprio na
cruz, sendo so6 distinta a maneira de
se oferecer»46. E ao Calvario temos
acesso «nao so através duma
lembranca cheia de fé, mas também
com um contacto actual, porque este
sacrificio volta a estar presente,
perpetuando-se, sacramentalmente,
em cada comunidade que o oferece
pela mdo do ministro consagrado»47.

No Golgota, noutra cruz, perto de
Jesus estd Dimas, o bom ladrao.
Parecemo-nos com ele por nos
encontrarmos realmente perante a
mesma Pessoa, por assistir ao mesmo
dramadtico acontecimento. Também
nos parecemos — ou queremos
parecer —na fé profunda nessa
Pessoa: ele acreditou que Jesus



anunciava o Reino de Deus e,
arrependido, desejava estar com
Cristo nesse Reino. NoOs acreditamos
igualmente que € Deus, o Filho de
Deus, que se fez homem para nos
salvar; mas distinguimo-nos daquele
pecador contrito pelo facto de que
ele via a humanidade de Cristo, mas
ndo a divindade; nds, em Jesus
sacramentado, ndo vemos nem a
divindade nem a humanidade.

O ladrdo arrependido

Ao contrario do outro malfeitor,
Dimas reconhecia as suas culpas,
aceitava o castigo merecido pelas
suas faltas e confessava a santidade
de Jesus: «Este nada praticou de
condenavel» ( Lc 23, 41). Também
nos rogamos ao Senhor que nos
acolha no seu Reino. Para o
recebermos mais purificados no
nosso peito, confessamos as nossas
culpas e pedimos perdao; quando for
necessario também, como ensina a



Igreja, recorrendo antes com dor
sincera ao sacramento da
Reconciliacao:

«Se ndo é decente que alguém se
aproxime da funcdo sagrada, sendo
santamente; (...) com maior
diligéncia (o cristdo) deve evitar
aproximar-se a recebé-lo sem grande
reveréncia e santidade, lendo
nomeadamente em S. Paulo aquelas
tremendas palavras: “porque aquele
que o come e bebe, ndo distinguindo
o corpo do Senhor, come e bebe a
propria condenacao” (1 Cor 11, 29).
Por isso, o que quer comungar deve
trazer a memaoria o seu preceito:
“Examine-se, pois, cada qual a si
mesmo” (1 Cor 11, 28).

O costume da Igreja declara ser
necessaria aquela prova pela qual
ninguém deve aproximar-se da
Sagrada Eucaristia com consciéncia
de pecado mortal, por muito contrito



que lhe pareca estar, sem a confissao
sacramental a preceder»48.

A humildade de Cristo crucificado
moveu Dimas a ndo se orgulhar e a
aceitar com mansidao o sofrimento,
afastando a tentacao de se revoltar.
«Humildade de Jesus: em Belém, em
Nazaré, no Calvario ... Porém, mais
humilhac¢do e mais aniquilamento na
Hostia Santissima; mais que no
estabulo, e que em Nazaré, e que na
Cruz»49. Imitemos o latro pcenitens
na disposicdo humilde, com maior
motivo, porque o exemplo de
aniquilamento na Eucaristia, que
contemplamos com a fé, é ainda
maior que aquele que ele viu com 0s
seus olhos no Calvario. Quando o
“eu” se levantar com soberba,
reclamando direitos de comodidade,
sensualidade, reconhecimento ou
agradecimento, o remédio é olhar
para o Crucificado, ir ao Sacrario,
participar sacramentalmente no seu
sacrificio. A essa conclusdo chegava o



nosso Padre, que terminava assim
esse ponto de Caminho : «Por isso,
que obrigacdo tenho de amar a
Missa!»50.

Catedra de todas as virtudes

Escreve S. Tomds de Aquino que
Cristo na Cruz da exemplo de todas
as virtudes: «Passio Christi sufficit ad
informandum totaliter vitam
nostram»51, basta olhar para o
Crucificado, para aprender quanto
necessitamos nesta vida. E insiste:
«Nullum enim exemplum virtutis
abest a Cruce»52, ndo faltam
exemplos de qualquer das virtudes,
abundam claramente para todas:
fortaleza, paciéncia, humildade,
desprendimento, caridade,
obediéncia, desprezo das honras,
pobreza, abandono...

Da Eucaristia podemos afirmar outro
tanto: é catedra excelsa de amor e de
humildade; nesse divino Dom,

podemos fortalecer-nos também nas



demais virtudes cristds. «Na Sagrada
Eucaristia e na oracdo esta a catedra
na qual aprendemos a viver,
servindo com servico alegre a todas
as almas: a governar, também
servindo; a obedecer em liberdade,
querendo obedecer; a procurar a
unidade no respeito da variedade, da
diversidade, da identificacdo mais
intima»53.

Revela-se especialmente como
catedra para as virtudes que devem
cultivar-se diariamente no trabalho e
na familia, nas situagdes comuns das
pessoas correntes: saber esperar,
saber acolher a todos, estar
disponivel sempre... O siléncio de
Jesus sacramentado é sobretudo
eloquente para aqueles que, como
nos, tém de se santificar nel bel
mezzo della strada , atarefados em
mil ocupacgdes aparentemente de
pouca importancia. Do siléncio desse
lugar, Ele indica-nos que a vida
ordinaria nos abre — com a



humildade em que decorre — uma
oportunidade constante de
santificacdo e de apostolado; que
encerra todo o tesouro e a forca de
Deus, que intervém e dialoga em
cada instante connosco, e se
interessa até pela queda de um
cabelo de uma criatura (cfr. Mt 10,
29).

Contemplando Jesus sacramentado,
penetramos na necessidade de nos
movermos com rectiddo de intencéo,
de nao ter outra vontade sendo a de
cumprir o querer divino: servir as
almas para que cheguem ao Céu.
Descobre-se a transcendéncia de nos
darmos aos outros, gastando a
propria existéncia a acompanhar os
nossos irmaos os homens, sem ruido,
com paciéncia, discretamente; com a
amizade e o afecto manifestados em
obras talvez pequenas mas concretas
e Uteis; com a disponibilidade de
tempo e com a largueza de coracio
que sabe dizer a todos, a cada um, a



palavra oportuna, o conselho e o
consolo necessarios, o comentario
doutrinal e a correccdo fraterna.

«Ele baixa-se a tudo, admite tudo,
expde-se a tudo — a sacrilégios, a
blasfémias, a frieza da indiferenca de
tantos — com o fim de oferecer, ainda
que seja a um unico homem, a
possibilidade de descobrir o bater de
um Coracdo que salta no Seu peito
chagado»54.

Entregar-se ao servico dos outros

Perante a presenca real de Jesus no
Sacrario, compreende-se a eficacia
inefavel de «ocultar-se e
desaparecer», que nao se deixa cair
no dolce far niente , isolar-se dos
outros, deixar de influir no ambiente
e no desenrolar dos acontecimentos
no proprio meio familiar,
profissional ou social. Traduz-se, pelo
contrario, em dar toda a gléria a
Deus e respeitar a liberdade dos
outros; e também em o0s aproximar



do Senhor ndo com ruido humano,
mas com a “coacc¢do” da entrega
pessoal e da virtude alegre e
generosa.

Olhando para o Senhor
sacramentado, persuadimo-nos da
conveniéncia de “nos fazermos pao”;
de que os outros possam alimentar-
se do que é nosso — da nossa oracao,
do nosso servico, da nossa alegria —
para avancar no caminho da
santidade. Convencemo-nos da
necessidade do «sacrificio escondido
e silencioso»55, sem espectaculo nem
gestos pomposos. «Jesus ficou na
Eucaristia por amor..., por ti.

— Ficou, sabendo como o receberiam
os homens..., e como o recebes tu.

— Ficou, para que o comas, para que o
visites e lhe contes as tuas coisas e,
ganhando intimidade com Ele na
oracdo junto ao Sacrario e na
recepcdo do Sacramento, te
enamores cada dia mais, e facas que



outras almas — muitas! — sigam o
mesmo caminho»56.

Na Eucaristia, Jesus mostra com
eloquéncia divina que, para ser como
Ele, had que entregar-se aos outros
completamente e sem regateios, até
fazer do nosso caminhar um servigo
constante. «Chegards a ser santo se
tiveres caridade, se souberes fazer as
coisas que agradem aos outros e que
ndo sejam ofensa a Deus, mesmo que
a ti te custem»57.

Ambo tamen credens atque
confitens, peto quod petivit latro
pcenitens

Ao ritmo da contrigdo Voltemos a
cena do Calvario, para escutar o
pedido do bom ladréo, que tanto
comovia S. Josemaria quando
meditava o Adoro te devote . «Tenho
repetido muitas vezes aquele verso
do hino eucaristico: peto quod petivit
latro pcenitens , e sempre me



comovo: pedir como o ladrdo
arrependido!

Reconheceu que, ele sim, merecia
aquele castigo atroz... E com uma
palavra, roubou o coracdo de Cristo e
abriu , para si, as portas do Céu»58.

Especialmente nos seus ualtimos anos,
face as dificuldades da Igreja, o nosso
Padre acolhia-se com toda a alma a
misericordia divina, pedindo esta
compreensao, este amor de Deus
para si e para todos. Nao exibia
méritos, que pensava nao ter; «o
Senhor foi quem fez tudo»,
assegurava convencido. Ndo apelava
a motivos de justica para conseguir
do Senhor a ajuda na tribulagdo e na
prova; buscava o refugio da sua
compaixdo. Assim, da fé em Cristo
passava a contricdo: a conversao
constante e alegre. Com esta logica
actuava o nosso Padre, bem seguro
de que cor contritum et humiliatum,
Deus, non despicies ( Sal 50 [51], 19),



Deus ndo despreza um coracao
contrito e humilhado.

Agora, com a sua intercessao no Céu,
temos de assimilar esse ritmo de fé e
de dor que constitui o sinal
inequivoco da vida interior
auténtica. A intimidade eucaristica
reforcara a nossa esperanca, a nossa
confianc¢a na misericérdia do Senhor,
de muitos modos; entre outros,
ajudando-nos a descobrir as nossas
misérias para que as apresentemos
ao pé da Cruz e assim, com a luta
contra os defeitos, levantemos
vitoriosa a Cruz do Senhor sobre as
nossas vidas, sobre as nossas
debilidades.

Confiar na misericordia divina

Dimas encontrou a misericordia e a
graca divinas transformando aquela
actividade que antes era a sua
“profissdo”: assaltar e roubar outros.
Na cruz, pela fé e uma dor sincera,
“assaltou” Cristo, “roubou-lhe” o



coracdo e entrou com Ele na gloria. O
nosso Padre transmitiu-nos o
«amoroso costume de “assaltar”
Sacrarios»59; ensinou-nos,
sobretudo, a unir o nosso trabalho
santificado a oferta que Jesus faz de
Si mesmo na Missa e a trabalhar
assim com a forga que brota do seu
sacrificio.

A experiéncia do latro pcenitens é
também a nossa: da misericordia do
Senhor esperamos a nossa
santificacdo. Ao receber o seu perdao
e a sua graca, reflectimos estes dons
na fraternidade com que tratamos
todos, pois a santidade, a perfeicao,
estd directamente relacionada com a
misericordia. O mesmo Senhor
expressa-o claramente: «Sede, pois,
v0s perfeitos como é perfeito o vosso
Pai celeste» ( Mt 5, 48); e «sede
misericordiosos como o vosso Pai é
misericordioso» ( Lc 6, 36).



Mas temos de ter sempre presente
que a «a misericordia ndo se limita a
uma simples atitude de compaixao; a
misericordia identifica-se com a
superabundancia da caridade que,
ao mesmo tempo, traz consigo a
superabundancia da justi¢a»60.
Traduz-se simplesmente em dar-se e
dedicar-se aos outros, como o bom
samaritano: sem descuidar os
proprios deveres e, a0 mesmo tempo,
decidir-se a sacrificar a comodidade
e a prescindir de pequenos — ou ndo
tdo pequenos - planos e interesses
pessoais. «Misericordia significa
manter o coragao em carne viva,
humana e divinamente repassado
por um amor rijo, sacrificado e
generoso»61.

Entendida desse modo, esta
disposicao activa de &nimo pode ser
aplicada analogicamente a Cristo,
Deus e Homem. Isto seria absurdo se
referissemos a nossa misericordia a
Deus em si mesmo, mas nao o é em



relacdo a Humanidade de Jesus, pois
0 proprio Senhor nos disse que
considera dirigida a Ele a
misericordia usada para com 0s seus
irmdaos os homens, mesmo os mais
pequenos (cfr. Mt 25, 40). Podemos,
igualmente, viver a misericordia de
algum modo - como desagravo —
para com a Humanidade do Senhor
oculta no Sacrario, onde se nos
apresenta como «0 Grande Solitario»:
€ um profundo acto de amor e de
piedade ir visita-lo ao «carcere de
amor», onde ficou «voluntariamente
encerrado»62 porque quis ficar
sempre connosco, até ao fim.

Quantas possibilidades se nos abrem
para “o tratar bem”, para o
acompanhar, para lhe manifestar
carinho! A tal conduta nos animava
S. Josemaria: «Jesus Sacramentado,
que nos esperas amorosamente em
tantos Sacrarios abandonados, peco-
te que nos dos nossos Centros te
tratemos sempre “bem”, rodeado do



nosso carinho, da nossa adoracao, do
nosso desagravo, do incenso das
pequenas vitdrias, da dor das nossas
derrotas»63.

Plagas, sicut Thomas, non intueor,
Deum tamen meum te confiteor

A atitude inicial de Tomé Oito dias
depois da Ressurreicdo de Jesus, no
Cenaculo, Tomé vé o Senhor, que lhe
mostra as chagas e lhe diz: «Chega
aqui o teu dedo e vé as Minhas maos,
aproxima a tua mao e chega com ela
ao Meu lado; e ndo sejas incrédulo,
mas crente» ( Jo 20, 27). Nés, na
Eucaristia, encontramo-nos também
realmente diante do seu corpo
glorioso, ainda que em estado de
vitima — Christus passus — pela
separacdo sacramental do corpo e do
sangue. «O sacrificio eucaristico
torna presente ndo sé o mistério da
paixdo e morte do Salvador, mas
também o mistério da ressurreicao,
que da ao sacrificio a sua coroacao.



Por estar vivo e ressuscitado é que
Cristo pode tornar-se “pdo da vida” (
Jo 6, 35.48), “pao vivo” (Jo 6, 51)»64.

Podemos pensar que o Apostolo
Tomé, quando prenderam Jesus em
Getsemani e depois — perante o
“fracasso humano” de Cristo —, se
sentiria desconcertado, defraudado,
sem esperanca. Talvez a sua quebra
de &nimo fosse especialmente
emotiva e por isso lhe custasse, mais
que aos outros dez, aceitar a
realidade da Ressurrei¢cdo do Senhor.
Tornou-se-lhe particularmente dificil
tornar a acreditar em Jesus, esperar
de novo n’Ele, encher-se outra vez
de solido entusiasmo; em poucas
palavras: ama-lo e sentir-se amado
por Ele. E p6s condigdes.

Deus revelou-se progressivamente, e
o curso histérico da Revelagao, de
alguma maneira, traduz-se a nivel
pessoal no itinerdario de fé de cada
um. Qualquer novo passo nesse



caminho significa um abandono
interior, também “novo”, que é mais
custoso, que obriga a uma maior
identificacdo com Cristo, morrendo
cada vez mais para o proprio eu. E
convém-nos estar prevenidos,
porque a reaccao de S. Tomé pode
também manifestar-se na nossa
alma: uma atitude de incredulidade,
de resisténcia a crer sem vacilacdo, a
crer mais: nao estranhemos nem nos
assustemos. Para superar este
inconveniente, repitamos com mais
fé junto do Sacrario e noutras
ocasides: Dominus meus et Deus
meus! (o 20, 28).

Os Apostolos acreditavam em Jesus
como profeta e enviado de Deus;
como Messias e Salvador de Israel;
como Filho de Deus. Mas tinham
feito uma ideia inexacta de como se
realizaria essa salvacdo e das formas
que o Reino do Mestre iria assumir.
Eles ndo entenderam totalmente os
anuncios que Cristo referiu, pelo



menos trés vezes, sobre a sua paixao
e morte. Depois, em parte pela sua
indoléncia e em parte por toda a
tragédia da paixdo, os
acontecimentos colocaram-nos
violentamente perante o plano de
Deus, e todos naufragaram excepto S.
Jodo. E custou-lhes, de modo
particular a S. Tomé, aceitar a
realidade gloriosa de Cristo
ressuscitado. Mas as diversas
aparicdes do Senhor resolveram as
suas reservas, e o proprio Tomé
superou a sua fraqueza espiritual,
como acabo de mencionar, com um
maravilhoso acto de fé e de amor:
Dominus meus et Deus meus! Na hora
das provagoes

Ndao excluamos em nés, por diversos
motivos, uma resisténcia inicial em
crer, pela acumulacgéo de
experiéncias negativas; pela
adversidade de um ambiente anti-
cristdo; ou por «um encontro
inesperado com a Cruz»65, que se



nos mostra mais concreta e cruel:
«Porque Deus nos pede a todos uma
abnegacdo plena, e as vezes o pobre
homem de barro - de que estamos
feitos — revolta-se; sobretudo, se
tivermos deixado que 0 nosso eu se
intrometa no trabalho, que deve ser
para Deus»66.

Este tipo de situacdes superamo-las
sempre, com a graca divina, se as
encararmos como sdo: convites para
nos aproximarmos mais de Deus, O
conhecer melhor e O amar mais, e
servi-Lo com mais eficacia. O meio
mais seguro para as superar é-nos
facilitado pelo encontro com Cristo
crucificado e glorioso; com Jesus
sacramentado. De modo muito
especial, entdo, é chegado o
momento de ir ao Sacrario falar com
0 Senhor, que nos mostra as suas
chagas como credenciais do seu
amor; e, com fé nessas chagas que
fisicamente ndo contemplamos,
descobriremos com os apdstolos a



necessidade do Mistério de que «o
Messias sofresse essas coisas, para
entrar na Sua gldria» ( Lc 24, 16);
aceitaremos mais claramente a Cruz
como um dom divino, entendendo
assim aquela exortacdo do nosso
Padre: «empenhemo-nos em ver a
gloria e a felicidade ocultas na dor».
67

As chagas de Cristo

Insisto, filhas e filhos meus, ndao nos
devemos nem surpreender nem
assustar se nos encontrarmos em
situacoes especialmente duras, nas
quais o “claro-escuro” da fé nos
mostra mais explicitamente a sua
dimensao de obscuridade; ocasioes
em que talvez seja mais dificil
reconhecer Cristo, e até mesmo
divisar por onde passa o caminho
querido por Deus. Este tipo de provas
interiores pode, por vezes, dever-se a
miséria humana, a falta de
correspondéncia; mas com



frequéncia ndo é assim, faz parte do
plano querido por Deus para nos
identificarmos com Jesus Cristo, para
nos santificarmos.

Chegou o momento de “ir”, como fez
0 Apostolo Tomé, as chagas de Cristo.
Assim no-lo explica S. Josemaria:
«Ndao vos esquecais que estar com
Jesus é seguramente encontrar-se
com a sua Cruz. Quando nos
abandonamos nas maos de Deus, é
frequente que Ele permita que
saboreemos a dor, a solidado, as
contradicOes, as calunias, as
difamacdes, os escarnios, por dentro
e por fora, porque quer conformar-
nos a sua imagem e semelhanca e
permite também que nos chamem
loucos e que nos tomem por néscios.

F a hora de amar a mortificacdo
passiva que vem - oculta, ou
descarada e insolente — quando ndo a
esperamos (...).



Quando admiramos e amamos
deveras a Santissima Humanidade de
Jesus, descobrimos, uma a uma, as
suas Chagas. E nesses tempos de
expiacgdo passiva, penosos, fortes, de
lagrimas doces e amargas que
procuramos esconder, sentiremos
necessidade de nos meter dentro de
cada uma daquelas Feridas
Santissimas: para nos purificarmos,
para nos enchermos de alegria com
esse sangue redentor, para nos
fortalecermos (...).

Ide como vos comover mais;
descarregai nas Chagas do Senhor
todo esse amor humano... e esse
amor divino, que isto € desejar a
unido, sentir-se irmao de Cristo, ser
seu consanguineo, filho da mesma
Mae, porque foi Ela que nos levou até
Jesus»68.

Ndo s6 em momentos de provacao,
mas sempre, procuremos mais
perseverantemente o encontro com



Cristo ressuscitado, que nos espera
no Altar e no Sacrario. Com quanta
confianga e seguranca devemos
recorrer a oragdo diante de Jesus
sacramentado, para pedir, com a
audacia das criancas, por tantas
necessidades e inten¢des! Tomé
apostolo pods esse encontro como
condigao para crer; nés, agora, pela
graca de Deus, temos a certeza de
que nesse estar diante de Jesus se
resolvem todas as nossas
dificuldades espirituais. Nao
contemplamos nem a humanidade
nem a divindade do Senhor, mas
cremos firmemente, e vamos a Ele,
que «nos V&, nos ouve, nos espera e
nos preside no Sacrdrio, onde esta
realmente presente, oculto nas
espécies sacramentais (...), que
pergunta: que se passa contigo?
Comigo... E, logo a seguir, luz ou, pelo
menos, aceitacao e paz»69. Assim
seremos fiéis e sentiremos o impulso
e a forca para dizer a toda a gente,
sem respeitos humanos, com



naturalidade e com urgéncia, que
encontramos Cristo, que o tocamos,
que esta vivo! Saborearemos, como S.
Josemaria, a verdade e a felicidade
de que Iesus Christus heri et hodie,
ipse et in scecula! ( Hb 13, 8).

Fac me tibi semper magis credere,
in te spem habere, te diligere

Almas de Eucaristia: fé, amor,
esperanga O crescimento da vida
espiritual esta directamente
relacionado com o crescimento da
devocdao eucaristica. Com que forga o
pregou o nosso Padre! Como fruto da
sua propria experiéncia pessoal,
pede-nos a cada uma e a cada um:
«Sé alma de Eucaristia! — Se o centro
dos teus pensamentos e esperancas
estd no Sacrario, filho, que
abundantes os frutos de santidade e
de apostolado» 70.

O desejo de santidade e o zelo
apostolico encontram na
contemplacdo eucaristica a sua



direccdo e o seu fundamento mais
solidos. «Ndo compreendo como se
possa viver cristamente sem sentir a
necessidade de uma amizade
constante com Jesus na Palavra e no
P&o, na oracdo e na Eucaristia. E
entendo perfeitamente que, ao longo
dos séculos, as sucessivas geracoes de
fiéis tenham vindo a concretizar essa
piedade eucaristica»71.

Quando Deus se aproxima de uma
alma para atrai-la a Si, a pessoa deve
preparar-se com mais actos de fé, de
esperanca e de amor, deve
intensificar a sua vida teologal,
enriquecendo-a com mais oragao,
mais peniténcia, maior frequéncia
dos sacramentos, e uma vivéncia
eucaristica mais intensa. O nosso
Padre sempre agiu deste modo,
sobretudo desde que o Senhor
comecou a manifestar-se na sua
alma, com aqueles pressentimentos
de amor. Ja no Seminario de S. Carlos
passava noites inteiras em oracao,



acompanhando o Senhor no
Sacrario. A medida que os dias
passavam, dava-se conta da
profunda urgéncia de estar mais com
Ele.

O caminho cristao é senda
essencialmente teologal: fruto do
conhecimento sobrenatural, da forga
do Bem infinito que é a Trindade, da
comunhdo na caridade. E a adoragéo
eucaristica contém a sua expressao
mais sublime, porque se dirige a
Deus tal como Ele decidiu ficar mais
ao nosso alcance. Por sua vez e pelo
mesmo motivo, apresenta-se-nos
como o melhor meio para crescer
nessas trés virtudes. O nosso Padre
pedia-as todos os dias, exactamente
na Santa Missa, quando elevava Jesus
Sacramentado na Hostia consagrada
e no Calice com o Seu Sangue: adauge
nobis fidem, spem, caritatem!

A fé, a esperanca e a caridade:
virtudes sobrenaturais, que sé Deus



pode infundir nas almas e so Ele
pode intensificar. Contudo, isto nao
significa que a recepc¢do destes dons
divinos dispense a colaboracéo
pessoal, porque em todos 0s seus
planos o Omnipotente jamais impoe
0 Seu amor: «... Nd0 quer escravos,
mas sim filhos, e, portanto, respeita a
nossa liberdade»72. Por este motivo,
normalmente, faz com que a sua
accao inefavel seja acolhida e
acompanhada pelo esforco da
criatura: maravilhemo-nos com a
importancia que Ele nos atribui.

Delicadezas do Senhor

Podemos descobrir que o
ocultamento de Jesus Cristo nas
espécies eucaristicas, que
corresponde as exigéncias da
economia sacramental, também
corresponde precisamente ao desejo
divino de nao forcar a liberdade
humana. Ocultando-se, o Senhor
convida-nos a procura-lo, enquanto



Ele vem ao nosso encontro, «se faz
encontrar» 73. Quantas vezes isto
aconteceu com S. Josemaria, que,
sem se dar conta, sem qualquer
intencdo expressa, dava consigo
“remoendo” palavras das Escrituras
que traziam luz a certos aspectos do
seu trabalho, que lhe transmitiam a
vontade de Deus, que respondiam a
problemas e duvidas que tinha
apresentado ao seu Senhor! «Conta o
Evangelista que Jesus, depois de ter
operado o milagre, quando o querem
coroar rei, se esconde.

— Senhor, que nos fazes participar no
milagre da Eucaristia, pedimos-te
que ndo te escondas, que vivas
CONNosco, que te vejamos, que te
toquemos, que te sintamos, que
queiramos estar sempre junto de Ti,
que sejas o Rei das nossas vidas e dos
nossos trabalhos» 74.

A vida teologal, de fé, esperanca e
caridade, pela sua propria natureza



tende sempre para mais, para um
crescimento da correspondéncia: ndo
se conforma com o que faz. Sinal de
amar a Deus verdadeiramente é,
portanto, julgar que O amamos
pouco, que devemos aumentar a
nossa relagdo diaria com Ele. SO
quem O ama pouco cré que ja ama
muito. O nosso Padre interpela-nos
com firmeza: «Dizes que... ndo podes
fazer mais?! — Ndo sera que... ndo
podes fazer menos?»75.
Respondamos recorrendo uma vez
mais a Cristo, Senhor nosso,
escondido no Sacrario: «fac me tibi
semper magis credere, in te spem
habere, te diligere!».

Este tender para “mais” — como toda
a vida cristd — encontra na Eucaristia
a sua raiz e o seu centro. Porque
Jesus eucaristico é o ponto mais alto
deste “crescendo” da dadiva de Deus
a Humanidade, e — ao identificar-nos
com Ele — transmite-nos esse apelo
para o “crescendo” na entrega



pessoal, “suaviter et fortiter”, como
se nos levasse pela mo. Assim
explicava S. Josemaria: «Comecaste
com a tua visita diaria... - ndo me
admira que me digas: Comeco a amar
com loucura a luz do Sacrario»76. E,
diante do Tabernaculo, supliquemos
com fervorosa piedade a Jesus que
nos conceda a todos, cada vez mais,
uma «fé operativa», uma «caridade
trabalhosa», e uma «esperanca
constante». (1 Ts 1,3).

O memoriale mortis Domini, panis
vivus, vitam praestans homini

Memorial do sacrificio da Cruz

A Eucaristia é memorial da morte do
Senhor e banquete em que Cristo nos
da como alimento o seu corpo e o seu
sangue. «A divina sabedoria — ensina
Pio XII - encontrou um modo
admiravel para tornar visivel o
sacrificio do nosso Redentor por
meio de sinais exteriores, que sdo
simbolos de morte. Com efeito,



gracas a transubstanciacdo do pao no
corpo e do vinho no sangue de Cristo,
assim como estd realmente presente
0 seu corpo, também esta o seu
sangue; e deste modo as espécies
eucaristicas, sob as quais se encontra
presente, simbolizam a cruenta
separacdo do corpo e do sangue.
Deste modo, a celebracdo da sua
morte, que realmente aconteceu no
Calvario, repete-se em cada um dos
sacrificios do altar; visto que, por
meio dos diversos sinais, Cristo se
transforma e se apresenta como
vitima»77.

Jodo Paulo II, ao expor esta doutrina,
escreve: «A Missa torna presente o
sacrificio da cruz; ndao é mais um,
nem o multiplica. O que se repete é a
celebracdo memorial, a “exposicdo
memorial” ( memorialis
demonstratio ), de modo que 0 Unico
e definitivo sacrificio redentor de
Cristo se actualiza incessantemente
no tempo. Portanto, a natureza



sacrificial do mistério eucaristico ndo
pode ser entendida como algo
isolado e independente da cruz ou
com uma referéncia apenas indirecta
ao sacrificio do Calvario»78.

A Santa Missa nunca fica, portanto,
em simples recordacdo do
acontecimento salvifico do Golgota,
mas actualiza-o sacramentalmente.
Todo o sacramento realiza o que
significa; deste modo a Missa
significa e torna presente o mesmo
sacrificio de Jesus no Calvario. Traz-
nos o memorial vivo da Paixdo e
Morte de Nosso Senhor. «Quando a
Igreja celebra a Eucaristia, faz
memoria da Pascoa de Cristo, e esta
torna-se presente: o sacrificio que
Cristo ofereceu na cruz uma vez por
todas, continua sempre actual»79. No
sacrificio da Missa, unimos todas as
nossas coisas ao oferecimento com
que Jesus Cristo, Cabeca da Igreja, se
entregou a Deus Pai, em adoracéo,
accao de gracas, em reparacdo dos



pecados da humanidade e suplica
por todas as necessidades do mundo.

Centro e raiz da vida espiritual

O nosso Fundador, nas suas
catequeses, esforcava-se por explicar
a Intima relacdo existente entre a
Ultima Ceia, a Cruz e a Missa. Numa
altura em que, ndo raras ocasioes, se
encobria a esséncia sacrificial da
Eucaristia, punha especial énfase no
valor infinito do Santo Sacrificio.
Com palavras acessiveis a todos,
comentou numa dessas ocasides:
«Distingo perfeitamente a instituicdo
da Sagrada Eucaristia, que é um
momento de manifestacdo de amor
divino e humano, e o Sacrificio no
madeiro da Cruz. Na Ceia, Jesus
estava passivel, ainda ndo tinha
padecido; no Calvario esta paciente,
sofrendo com gesto de Sacerdote
Eterno: Jesus esta ali, cravado de
ferros, depois de ter santificado o
mundo com as suas pegadas, e morre



por amor a cada um de nos: todo o
seu sangue é o prec¢o da nossa alma,
de cada alma»80.

Com essa imolagdo, o Senhor
concedeu-nos uma redencao eterna
(cfr. Hb 9, 12). Este sacrificio «é tao
decisivo para a salvagao do género
humano que Jesus Cristo realizou-o e
so voltou ao Pai depois de nos ter
deixado o meio para dele
participarmos , como se tivéssemos
estado presentes. Deste modo, cada
fiel pode tomar parte nele,
alimentando-se dos seus frutos
inexauriveis. Esta é a fé que as
geracoes cristas viveram ao longo
dos séculos»81.

S. Josemaria soube acolher este
legado de fé e vivé-lo profundamente
com todas as suas implicacdes.
Seguindo o conselho e 0 exemplo dos
Santos Padres procurou sempre
imitar — ao longo de cada dia - o que
se celebra na Missa, e assim o



aconselhava aos outros: «Que te
identifiques com esse Jesus Hostia
que se oferece no altar»82. Sempre se
exercitou naquilo que ensinava: a
Santa Missa, como centro e raiz da
vida espiritual do cristdo , constituiu
o fundamento de cada um dos seus
dias. E soube-0 meditar e transmitir a
luz da sua contemplacdo profunda
do Mistério eucaristico.

A Missa «é accdo divina, trinitaria,
ndo humana. O sacerdote que
celebra serve o designio do Senhor,
pondo a sua disposicao o seu corpo e
a sua voz. Nado age, porém, em nome
proprio, mas in persona et in nomine
Christi, na Pessoa de Cristo e em
nome de Cristo.

O amor da Trindade pelos homens
faz com que, da presenca de Cristo
na Eucaristia, nascam para a Igreja e
para a humanidade, todas as gracas.
Este é o sacrificio que profetizou
Malaquias (...). E o Sacrificio de



Cristo, oferecido ao Pai com a
cooperacdo do Espirito Santo,
oblacgdo de valor infinito, que
eterniza em nos a Redencao, que os
sacrificios da Antiga Lei ndo
conseguiam alcancar.

A Santa Missa situa-nos deste modo
perante os mistérios primordiais da
fé, porque se trata da propria doacao
da Trindade a Igreja. Compreende-se
assim que a Missa seja o centro e a
raiz da vida espiritual do cristdo. E o
fim de todos os sacramentos. Na
Santa Missa, a vida da graca
encaminha-se para a sua plenitude,
que foi depositada em nos pelo
Baptismo, e que cresce, fortalecida
pela Confirmacao»83.

Uma correspondéncia esfor¢ada

A celebracdo da Eucaristia deve
converter-se, repito, no centro e raiz
da vida espiritual de um filho de
Deus, porque neste sacramento
culmina o sacrificio do Filho de Deus:



além de o colocar diante dos nossos
olhos e de permitir que o imitemos
na nossa resposta quotidiana,
concede-nos a graca da Redencgdo e a
possibilidade de nos entregarmos
como Ele para gloria de Deus e
salvacdo das almas.

Receber dom tdo inefavel requer a
nossa correspondéncia esforcada, e
que nos empenhemos seriamente em
nos unirmos — em unir tudo o que é
nosso — a oblacao de Jesus a Deus Pai.
«No Santo Sacrificio do altar, o
sacerdote pega no Corpo do nosso
Deus e no Calice com o Seu sangue, e
levanta-os sobre todas as coisas da
terra, dizendo: “Per Ipsum, et cum
Ipso, et in Ipso” — pelo meu amor!
Com o meu amor! e no meu amor!

Une-te a esse gesto. Mais ainda,
incorpora essa realidade na tua
vida»84.

Desejo insistir que o nosso Padre nado
se limitou a ensinar que a Santa



Missa € o centro e a raiz da vida
interior: ele também mostrou como
corresponder pessoalmente a doagao
da Trindade no Santo Sacrificio, de
modo que a batalha espiritual de
cada um girasse realmente em torno
da Missa, se nutrisse desse Sacrificio
e criasse raizes nesse Holocausto.

Entre outros conselhos, afirmava que
lhe era de muito proveito dividir o
dia em duas metades: uma para
preparar a Missa e a outra para
agradecé-la; aproveitava o tempo do
repouso nocturno para intensificar o
dialogo contemplativo, dando énfase
a sua dimensado eucaristica; e, muito
especialmente, procurava saborear e
dar sentido a cada gesto e a cada
palavra dos varios momentos que
compdem a celebracdo eucaristica.
Unia todo esse exercicio — sempre
com novos matizes — a expressoes de
fé, esperanca e caridade, a situacdes
e intencdes concretas. Quanto nos



ajuda a sua homilia “A Eucaristia,
mistério de fé e de amor”! 85.

Tudo quanto, com a graca de Cristo —
seiva divina — nos chega da raiz
eucaristica, exige também - ja vo-lo
disse — esforco da nossa parte. S.
Josemaria encoraja-nos neste
maravilhoso combate diario: «Luta
por conseguir que o Santo Sacrificio
do Altar seja o centro e a raiz da tua
vida interior, de maneira que toda a
jornada se converta num acto de
culto — prolongamento da Missa que
ouviste e preparacdo para a seguinte
—, que vai transbordando em
jaculatdrias, em visitas ao
Santissimo, no oferecimento do teu
trabalho profissional e da tua vida
familiar...»86.

Comunhdo com Cristo e unidade da
Igreja

No Sacrificio do altar unem-se os
aspectos convivial e sacrificial:
Cristo, através do sacerdote, oferece-



se como Vitima a Deus Pai, e o
mesmo Pai no-Lo entrega como
alimento. Cristo sacramentado € o
«Pao dos filhos» 87. A comunhéo do
corpo e sangue do Senhor enche-nos
de uma graca especifica, que produz
na alma efeitos analogos aos que o
alimento causa no corpo, «tais como
sustentar, crescer, reparar e
deleitar»88 Contudo, diferentemente
do alimento para o corpo, em que 0
corpo assimila o que come, aqui
sucede o contrario: somos nos os
assimilados por Cristo ao seu Corpo,
transformamo-nos n’Ele. «A nossa
participacdo no corpo e no sangue de
Cristo, ndo leva a outra coisa que nao
seja o transformarmo-nos n’Aquele
que recebemos» 89.

A Eucaristia eleva-se na Igreja como
sacramento da unidade, porque ao
comermos todos o mesmo Pao,
tornamo-nos um so6 Corpo. A Santa
Missa e a Comunhado edificam a
Igreja, constroem a sua unidade e a



sua forca, dao-lhe coesdo. «Os que
recebem a Eucaristia ficam mais
estreitamente unidos a Cristo. Por
isso mesmo, Cristo une todos os fiéis
num so corpo: a Igreja. A comunhdao
renova, fortalece e aprofunda esta
incorporacdo na Igreja, ja realizada
pelo Baptismo. No Baptismo fomos
chamados a formar um sé corpo (cfr.
1 Cor 12, 13); a Eucaristia realiza esta
vocacao» 90.

Minhas filhas e meus filhos, quao
importante é que nos unamos a
Cabeca visivel, ao celebrar ou ao
participar neste Santo Sacrificio!
Todos bem unidos a Cabeca da Igreja
universal, ao Papa; vos, a quem
preside em cada Igreja particular,
aos Bispos e, muito especialmente, a
este vosso Padre que o Senhor quis
por como Cabeca visivel e principio
de unidade nesta «partezinha da
Igreja» que é a Obra.



Praesta mea menti de te vivere, et
te illi semper dulce sapere

Viver de Cristo «A carne de Cristo, em
virtude da sua unido com o Verbo, é
vivificante» 91. Sdo Lucas escreve:
«Todo o povo procurava toca-lo,
porque saia dele uma virtude que os
curava a todos» ( Lc 6,19). Também o
P&o eucaristico ndo é s6é um pdao vivo,
é também pdo vivificante, que da a
vida divina em Cristo. Ao recebé-lo,
cada pessoa pode dizer como S.
Paulo: «Eu ja ndo vivo, é Cristo que
vive em mim». ( Gal 2, 20).

Preesta mece menti de te vivere... Esta
estrofe convida-nos a que tudo em
nos se alimente de viver sempre de
Cristo, a assumir uma conduta
completamente fiel ao seu amor, a
saborear perseverantemente a sua
docura: que 0 NOSSO prazer e 0 N0OSSO
“gosto” estejam em Cristo, que vamos
para Ele «como o ferro atraido pela
forca do iman»92.



Este desejo sincero, esta suplica,
ajuda muitissimo a desejar
ardentemente e a construir a
unidade de vida; por outras palavras:
a ndo ter mais que um Senhor na
alma (cfr. Mt . 6, 24); a ndo procurar
mais que uma so coisa (cfr. Lc 10, 42),
e a submeter-se totalmente a um so
Amor, que é Ele; a querer somente
aquilo que Deus quer, e a aceitar as
outras coisas porque Deus quer, do
modo e na medida em que Ele
dispOe; a estar tdo identificado com
Cristo, que o cumprimento da sua
Vontade se revele na criatura como
uma caracteristica essencial da
propria personalidade. Significa
possuir «0s mesmos sentimentos de
Cristo Jesus» ( Flp 2, 5); e para
alcanca-lo, pecamos-lhe, como S.
Josemaria: «Que eu veja com os Teus
olhos, Cristo meu, Jesus da minha
alma»93.

Os cristdos ndo devem esquecer que,
com o Senhor, omnia sancta , tudo é



santo; sem Ele, mundana omnia , tudo
€¢ mundano. Nao nos deixemos
enganar pela falta de amor que se
esconde por detras de uma aparéncia
de naturalidade, sugerindo-nos que
ndo enfrentemos com firmeza — por
amor — as consequéncias da
fidelidade a Cristo. A nossa relacdo
com Deus sO pode construir-se a
partir do unico modelo que é Cristo;
e devemos ver com clareza que a
relacdo de Jesus com Seu Pai brilha
pela sua total unidade: Eu e o Pai
somos um» ( Jo 10, 30).

Unidade de Vida

A Santa Missa, por si mesma e mais
ainda quando se luta para que seja o
centro da propria vida interior, tem
um poder verdadeiramente
unificador da existéncia humana.
Jesus sacramentado, na renovacao
incruenta do seu sacrificio no
Calvario, toma por completo os
trabalhos e intencdes da pessoa que



se une a sua oblacao; e recapitula-os
na adoracdo que Ele presta ao Pai, no
agradecimento que lhe manifesta na
expiacao que lhe oferece e na suplica
que lhe dirige.

Tal como Cristo, no seu caminhar
terreno, recapitulou a historia
humana desde Adao, e, no seu
sacrificio, recapitulou a sua propria
vida, assim também no Sacrificio da
Missa se unifica tudo o que Deus
concede a humanidade e se sintetiza
tudo quanto a humanidade pode
elevar ao Pai em Cristo, sob o impeto
do Paraclito. Numa palavra, «a
Sagrada Eucaristia (...) resume e
realiza as misericordias de Deus para
com 0s homens»94.

O Santo Sacrificio compendia o que
deve ser a nossa conduta: adoragao
amorosa, accdo de gracas, expiacdo,
peticdo; isto é, dedicacdo a Deus e,
por Ele, aos outros. Na Missa deve
confluir tudo quanto nos pese e nos



angustie, tudo o que nos encha de
alegria e de entusiasmo, cada
pormenor da vida do dia a dia; temos
de ir com as nossas preocupacoes e
com as dos outros, com as do mundo
inteiro.

Nas festas do Natal passado, dizia a
um grupo de irmaos vossos que nao
fossem a Belém sO com as suas
intencdes e necessidades, que
levassem ao Menino os sofrimentos e
as necessidades urgentes de todas as
pessoas da Obra, da Igreja, do mundo
inteiro. E 0o mesmo vos aconselho
agora a todas e a todos: ide a Missa e
apresentai ao Senhor as necessidades
urgentes — materiais e espirituais —
de todos, tal como Cristo subiu ao
Madeiro carregado com os pecados
dos homens de todos os tempos.
Tentemos subir com Ele e, como Ele,
a Cruz, onde intercedeu — e agora
intercede nos altares e sacrarios
desta terra — junto de seu Pai, a fim
de obter para cada criatura, com



superabundancia divina, as gracas de
que necessita, sem excluir nenhuma.

Recordais que, em 1966, S. Josemaria
teve uma experiéncia muito forte
que descreveu assim: «Depois de
tantos anos, aquele sacerdote fez
uma descoberta maravilhosa:
compreendeu que a Santa Missa é
um verdadeiro trabalho: “operatio
Dei”, trabalho de Deus. E, nesse dia,
ao celebra-la, experimentou dor,
alegria e cansaco. Sentiu na sua
carne o cansac¢o de um trabalho
divino.

A Cristo também custou esforco a
primeira Missa, a Cruz» 95.

Interpretou esse episddio como se
Deus tivesse querido premiar o seu
esforgo de anos para centrar toda a
existéncia no Santo Sacrificio; e, ao
mesmo tempo, confirma-lo no valor
sobrenatural desse caminho para
alcancar a unidade de vida tdo
caracteristica do espirito da Obra.



Lutemos, dia ap0s dia, para que —
facamos o que fizermos — a nossa
mente se eleve a Jesus Cristo, para
aderirmos aos seus designios e
também para nos adentrarmos no
seu doce saber.

Pie pelicane, Iesu Domine, me
immundum munda tuo sanguine

Purificar-se mais e mais A antiga
crenca de que o pelicano alimenta as
crias com o proprio sangue, fazendo-
0 brotar do peito ferido com o bico,
foi considerada tradicionalmente
como um simbolo eucaristico, que
procurava exemplificar de algum
modo a inseparabilidade dos
aspectos sacrificial e convivial da
Eucaristia. Com efeito, na Santa
Missa «realiza-se a obra da nossa
redencao»96, e da-se-nos a comer o
corpo de Cristo e da-se-nos a beber o
seu sangue.

Neste Sacramento, fica patente que o
sangue de Cristo redime e, a0 mesmo



tempo, alimenta e deleita. E sangue
que lava todos os pecados (cfr. Mt 26,
28) e torna a alma pura (cfr. Ap 7,
14). Sangue que gera mulheres e
homens de corpo casto e de coracdo
limpo (cfr. Zac 9, 17). Sangue que
embriaga com o Espirito Santo e que
solta as linguas para cantarem e
narrarem as «magnalia Dei» (Act 2,
11), as maravilhas de Deus.

A Eucaristia, por ser o mesmo
sacrificio do Calvario, contém em si a
virtude de lavar todos os pecados e
de conceder todas as gracas: da
Missa, como do Calvario, brotam os
outros sacramentos, que depois nos
encaminham para o Holocausto de
Jesus Cristo como seu fim ultimo.
Mas - dizei-o no apostolado — o
sacramento comum, disposto por
Deus para a remissdo dos pecados
mortais ndo é a Missa, é a Peniténcia;
o sacramento da Reconciliagdo com
Deus e com a Igreja, mediante a
absolvicdo que se segue a confissdo



plenamente sincera e contrita —
diante o sacerdote — de todos os
pecados mortais ainda ndo
perdoados directamente neste
sacramento97.

Comungar dignamente

Mais ainda, a Eucaristia,
precisamente porque é manifestacao
e comunicac¢do de amor, exige, nos
que querem receber o corpo e o
sangue do Senhor, uma clara
disposicdo de unido a Jesus pela
graca. «Pensaste nalguma ocasido
como te prepararias para receber o
Senhor, se sO se pudesse comungar
uma vez na vida?

— Agradecamos a Deus a facilidade
que temos para nos aproximarmos
dele, mas temos de agradecé-lo
preparando-nos muito bem para o
receber» 98.

A qualidade e a delicadeza dessa
preparacdo depende, como ja antes



vos recordava, da sensibilidade e
profundidade interior da pessoa,
particularmente da fé e do amor a
Jesus sacramentado. «Temos de
receber Nosso Senhor, na Eucaristia,
como aos grandes da terra, melhor!:
com adornos, luzes, fatos novos...

— E se me perguntares que limpeza,
que adornos e que luzes has-de ter,
responder-te-ei: limpeza nos teus
sentidos, um por um; adorno nas
tuas poténcias, uma por uma; luz em
toda a tua alma»99.

Naturalmente, ndo é preciso esperar
por ser perfeitos — estariamos
sempre a espera — para receber
sacramentalmente o Senhor, nem se
deve deixar de assistir & Missa
porque falta o sentimento ou porque
as vezes surgem distraccoes.
«Comunga. — Ndo é falta de respeito.
— Comunga hoje precisamente, que
acabas de sair desse laco.



— Esqueces que Jesus disse: Nao €
necessario o meédico para 0s sdos mas
para os enfermos»?100.

Menos ainda se deve deixar de
receber a Sagrada Comunhdo, pelo
facto de a frequéncia na recepcao
deste Sacramento poder parecer que
ndo produz em nos o efeito que seria
de esperar da generosidade divina.
«Quantos anos a comungar
diariamente! — Outro seria santo —
disseste-me — e eu, sempre na
mesma!

— Filho - respondi-te — continua com
a Comunhao diaria, e pensa: que
seria de mim, se nao tivesse
comungado?»101.

O cristdo deve antes raciocinar com o
pensamento de que essa frequéncia,
ja antiga na Igreja, € sinal de um
amor auténtico, que nem as misérias
proprias podem apagar. «Alma de
apostolo: essa intimidade de Jesus



contigo — tdo junto d’Ele, tantos anos!
— N3&o te diz nada?»102.

Quando surgirem esses argumentos
falaciosos, ou outros semelhantes, é o
momento de assumir mais do que
nunca, com agradecimento e
confianca em Jesus, a atitude do
centurido, que repetimos na Santa
Missa: «Domine, non sum dignus!».
Ndao podemos esquecer que, perante
a majestade e a perfeicao de Cristo,
Deus e Homem, nos somos mendigos
que nada tém, que estamos
manchados com a lepra da soberba,
que nem sempre vemos a mao de
Deus no que nos acontece e que,
noutras ocasides, ficamos paralisados
perante a sua Vontade. Mas tudo isto
ndo justifica a atitude de nos
retrairmos; deve-nos conduzir, pelo
contrario, a repetir muitas vezes,
seguindo o exemplo do nosso Padre:
«eu quisera, Senhor, receber-Vos com
aquela pureza, humildade e
devocgdo...»



Cuius una stilla salvam facere
totum mundum quit ab omni
scelere

Dar a conhecer a eficacia da
Eucaristia

Com estas palavras menciona-se de
novo essa caracteristica, tdo propria
da Eucaristia: a sua
“superabundancia”, o “excesso” de
amor divino que nos foi concedido e
continua a ser-nos oferecido
constantemente. A estrofe do hino
eucaristico refere-se a dimenséao de
expiacdo deste Sacramento: bastava
uma gota do sangue do Homem-Deus
para apagar todos os pecados da
humanidade. Mas quis derrama-lo
todo. «Um dos soldados trespassou-
Lhe olado com uma lanca e
imediatamente saiu sangue e agua» (
Jo 19, 34). O sangue, entre 0s povos
antigos, e de certo modo também
hoje, é sinal de vida. Cristo decidiu
ndo poupar nada do seu sangue,



também como manifestacdo da sua
plena vontade de nos comunicar
toda a sua Vida.

Contemplar a entrega total de Jesus
por nos, considerar uma vez mais
que «nao €é possivel separar em
Cristo o seu ser de Deus-Homem e a
sua func¢do de Redentor»103, anima-
nos a sermos conscientes de que nos
ndo podemos contentar-nos em nos
conduzirmos pessoalmente como
almas de Eucaristia: temos de animar
0s outros a que também tenham essa
determinacao.

Ndao basta que cada um, cada uma, de
nos procure e fale com o Senhor na
Eucaristia; devemos conseguir
“contagiar” — no nosso trabalho
apostolico — quantos mais melhor,
para que também desejem e cultivem
essa amizade inigualavel. «Amai
muitissimo Jesus sacramentado, e
procurai que muitas almas o amem:
sO se introduzis esta preocupacao



nas vossas almas, sabereis ensina-la
aos outros, porque dareis o que
viverdes, o que tiverdes, o que
fordes»104.

Diante da triste ignorancia que ha,
inclusivamente entre muitos
catdlicos, pensemos, minhas filhas e
meus filhos, na importancia de
explicar as pessoas o que é a Santa
Missa e quanto vale, com que
disposicOes se pode e se deve receber
o Senhor na comunhdo, que
necessidade nos impele a ir visita-lo
nos sacrarios, como se manifesta o
valor e o sentido da «urbanidade da
piedade»105.

Al se abre um caminho inesgotavel e
fecundissimo para o apostolado
pessoal, que dara como fruto, por
béncao do Senhor, muitissimas
vocacgoes. Assim no-lo repetiu o0 nosso
queridissimo Padre desde o
principio, também com o seu
comportamento diario. «Para



cumprir esta Vontade do nosso Rei
Cristo» (0 nosso Padre refere-se com
estas palavras a extensdo da Obra
pelo orbe), «é preciso que tenhais
muita vida interior: que sejais almas
de Eucaristia, viris, almas de oracéo.
Porque s0 assim vibrareis com a
vibracdo que o espirito da Obra
exige»106.

Amar a mortificagdo e a peniténcia

Para nos convertermos realmente em
almas de Eucaristia e em almas de
orac¢ao, ndo se pode prescindir da
unido habitual com a Cruz, também
mediante a mortificacdo procurada
ou aceite. D. Alvaro deixou escrito
que, certa vez, o nosso Padre
perguntava a um grupo de filhos
seus: «Que havemos de fazer para ser
apostolos no Opus Dei, como o
Senhor quer?». E respondeu
imediatamente, com energia e com
firmissimo convencimento: «levar
Cristo crucificado dentro de nos! (...).



O Senhor escuta as peti¢oes das
almas mortificadas e penitentes»107.
D. Alvaro tirava em seguida a
conclusao, que aplicava a si proprio e
a todos: «Considerai que, para ser
fiéis ao compromisso de corredimir,
temos de nos identificar
pessoalmente com Nosso Senhor
Jesus Cristo, mediante a crucifixdo
das nossas paixdes e concupiscéncias
na alma e no corpo (cfr. Gal. 5, 24).
Este é o divino “paradoxo” que tem
de se renovar em cada um: “Para
Viver € preciso morrer” ( Caminho, n.
187)»108.

Precisamente no sacramento do
Sacrificio do Filho de Deus, obtemos
a graca e a forga para nos
identificarmos com Cristo na Cruz.
Nao duvidemos: a origem e a raiz da
nossa vida de mortificagao
encontram-se na devogao
eucaristica. S6 estaremos em
condicdes de afirmar que somos
auténticas almas de Eucaristia, se



vivermos de verdade — cum gaudio et
pace — cravados com Cristo na Cruz;
se sabemos «sujeitar-nos e
humilharmo-nos, pelo Amor», se «o0s
nossos pensamentos, afectos,
sentidos e poténcias, palavras e
obras», tudo, “estiver bem atado”,
pelo amor a Virgem, a Cruz do seu
Filho»109. Uma alma de Eucaristia é
necessariamente, sempre e ao
mesmo tempo, uma alma sacerdotal;
e de modo concreto, se a criatura se
consome em desejos de reparar e de
sacrificar. Entdo encerra uma alma
«essencialmente, totalmente,
eucaristica»110.

Quando tomamos a sério que a Missa
é «a nossa Missa, Jesus», porque
Jesus a celebra com cada um de nds,
porque cada um faz de si uma
oblacdo a Deus Pai unida a de Cristo,
entdo dura as vinte e quatro horas do
dia. «Amai muito ao Senhor. Tende
ansias de reparacdo, de uma maior
contricdo. E necessario desagravé-Lo,



primeiro por n0s mesmaos, Como o
sacerdote faz antes de subir ao altar.
E nos, que temos alma sacerdotal,
convertemos o nosso dia numa
missa, muito unidos a Cristo
sacerdote, para apresentar ao Pai
uma oblacdo santa, que repare pelas
nossas culpas pessoais e pelas de
todos os homens (...). Tratai-me bem
o Senhor, na Missa e durante todo o
dia»111.

Iesu, quem velatum nunc aspicio, /
oro, fiat illud quod tam sitio, / ut te
revelata cernens facie, /visu sim
beatus tue glorise

Fome de ver o rosto de Cristo

O Adoro te devote conclui com esta
estrofe, que se poderia resumir
assim: Senhor, quero ver-te!
Conclusdo bem logica, porque a
Eucaristia, «penhor da gldria
futura»112, concede-nos uma
antecipacdo da vida definitiva. «A
Eucaristia é verdadeiramente um



pedaco de céu que se abre sobre a
terra; é um raio de gldria da
Jerusalém celeste, que atravessa as
nuvens da nossa histéria e vem
iluminar o nosso caminho»113.

Este tesouro central da Igreja
antecipa a eternidade, porque nos
converte em comensais da “Ceia do
Cordeiro”, onde os bem-aventurados
se saciam da visdo de Deus e do seu
Cristo (cfr. Ap. 19, 6-10). Nos
conseguimos ja, pela graca de Deus,
acesso a essa mesma realidade,
embora ndo de modo pleno: apenas
imperfeitamente (cfr. 1. Cor. 13,
10-12). Com o dom do Sacramento é-
nos aumentada e consolidada a vida
nova conferida com o Baptismo, que
é chamada a sua perfeicdo na gloria.

A recepcdo de Jesus na Sagrada
Comunhao obtém-nos serenidade
ante a morte e ante a incerteza do
juizo, porque Ele assegurou: «Quem
come a Minha carne e bebe 0 Meu



sangue tem a vida eterna, e Eu o
ressuscitarei no ultimo dia» ( Jo 6,
54). «Quem se alimenta de Cristo na
Eucaristia ndo precisa de esperar o
Além para receber a vida eterna: jd a
possui na terra , como primicias da
plenitude futura, que envolvera o
homem na sua totalidade. De facto,
na Eucaristia recebemos a garantia
também da ressurreicdo do corpo no
fim do mundo»114. Afé e a
esperanca eucaristicas afastam de
nos muitos temores.

A Sagrada Eucaristia é «a ac¢do mais
sagrada e transcendente que o
homem, por graca de Deus, pode
realizar nesta vida. Comungar o
Corpo e o Sangue do Senhor é, de
certo modo, desligar-nos dos lagos de
terra e de tempo, para estar ja com
Deus no Céu, onde o proprio Cristo
enxugara as lagrimas dos nossos
olhos e onde nao havera morte, nem
pranto, nem gritos de fadiga, porque



o mundo velho ja tera passado (cfr.
Ap 21, 4)»115.

Este Sacramento situa-se, por assim
dizer, no limiar entre esta vida e a
outra, ndo apenas quando se
administra aos moribundos em
forma de viatico; mas também mais
propriamente porque contém
Christus passus , ja glorioso, de modo
que participa na ordem sacramental
da condicdo desta vida, enquanto
substancialmente pertence ja a
outra. Também por isso, a piedade
eucaristica nos tornara cada vez
mais Opus Dei, impelindo-nos a que
nos comportemos como
contemplativos no meio do mundo,
porque caminhamos amando na
terra e no Céu: «ndo “entre” o Céu e a
terra, porque somos do mundo. No
mundo e no Paraiso
simultaneamente! Esta seria como
que a formula para exprimir como
temos de compor a nossa vida,



enquanto estivermos “in hoc
seculo”»116.

Penhor da vida eterna

O plano salvifico de Deus incoa-se
nesta etapa terrena, que é
“penultima”, e consuma-se na que
ha-de vir, que é eternall7. Assim a fé
encerra certa incoacdo do
conhecimento face a face, uma
incoacdo da visdo gloriosa e
beatifica. Na Eucaristia, tender para
a gloria apoia-se sobretudo no amor
que nasce da intimidade. A alma
eucaristica anseia adorar
abertamente a Quem ja adora oculto
no Pao, porque a intimidade
insistente com um amor escondido
gera um desejo irrefreavel de O
possuir abertamente. «Convive com a
Humanidade Santissima de Jesus... E
Ele pora na tua alma uma fome
insaciavel, um desejo “louco” de
contemplar a Sua Face»118.



Esta foi sempre a impaciéncia dos
santos, aquela que S. Josemaria
guardava no seu coragdo. «Os que se
amam procuram ver-se. Os
enamorados s6 tém olhos para o seu
amor. Nao € logico que seja assim? O
coracdo humano sente esses
imperativos. Mentiria se negasse que
é enorme a minha ansia de
contemplar a face de Jesus Cristo.
“Vultum tuum, Domine, requiram” (
S1 26, 8), procurarei, Senhor, o teu
rosto. Encanta-me fechar os olhos, e
pensar que chegara o momento,
quando Deus quiser, em que 0
poderei ver, ndo “como num espelho,
e sob imagens obscuras... mas face a
face” (1 Cor 13, 12). Sim, filhos, “o
meu coracao esta sedento de Deus,
do Deus vivo: quando virei e verei a
face de Deus?” ( Sl 41, 3)»119

A devocdo eucaristica ira
comunicando e aumentando em naés
essa ansia, até converter o estar com
Cristo na unica coisa que importa,



sem que isto nos aparte deste
mundo; pelo contrario, ama-lo-emos
mais apaixonadamente, com 0 nosso
coracdo unido estreitamente ao
Coracdo de Jesus Cristo. A
intimidade, o trato com o Senhor na
Eucaristia, ird imprimindo
vigorosamente em nads a convic¢ao
de que a felicidade ndo esta nestes ou
naqueles bens da terra, que
envelhecem e desaparecem; a
felicidade esta em permanecer para
sempre com Ele, porque a felicidade
é Ele, a quem ja possuimos agora
como «tesouro infinito, pérola
preciosissima» neste Sacramento120.
«Quando dava a Sagrada Comunhao,
aquele sacerdote tinha vontade de
gritar: ai te entrego a
Felicidade!»121.

A Santissima Virgem, mulher
eucaristica

Com esta invocagdo — «mulher
eucaristica» —, Jodo Paulo II propos a



Igreja o exemplo de Maria como
“escola” e “guia” para aprender a
maravilhar-nos — que significa
acolher, adorar, agradecer... —ante o
mistério da Eucaristial22.
Entendemo-lo muito bem a luz da fé,
como aconteceu ao nosso Padre, que
nos fazia considerar que na Santa
Missa, «de algum modo, intervém a
Santissima Virgem, pela intima unido
que tem com a Trindade Beatissima,
porque é Mae de Cristo, da sua Carne
e do seu Sangue, Mae de Jesus Cristo,
perfeito Deus e perfeito Homem.
Jesus Cristo, ao ser concebido nas
entranhas de Maria Santissima sem
intervencdo de vardo, mas
unicamente pelo poder do Espirito
Santo, tem 0 mesmo sangue de sua
Mae. E € esse Sangue o que se oferece
no sacrificio redentor, no Calvario e
na Santa Missa»123.

Maria, ao pé da Cruz, uniu o seu
sacrificio interior — «olhai e vede:
havera dor semelhante a minha



dor?» (Lm 1, 12) — ao do seu Filho,
cooperando com a Redencdo no
Calvario. Ela propria, «presente com
a Igreja, e como Mae da Igreja, em
cada uma das celebracoes
eucaristicas»124, coopera com 0
Filho em difundir no mundo -
Medianeira de toda a graga! — a
infinita forca santificadora do Santo
Sacrificio que s6 Jesus cumpre.

Filhas e filhos meus, se de algum
modo nos comparamos com Dimas, o
bom ladréo, e com o Apostolo Tomé,
como ndo olhar para Maria para
conhecer e querer mais a Jesus
sacramentado, para aprender d’Ele e
imita-Lo, para «O tratar bem»? Nessa
tarefa pessoalissima, que de modo
incessante nos renovara
interiormente e nos enchera de
desejos de santidade e apostolado,
ajudemo-nos com a contemplacao
dos mistérios do Rosario, desde a
Anunciacdo, quando vemos como a
Virgem acolhe incondicionalmente



no seu seio purissimo o Verbo
incarnado, até a sua glorificacao,
quando Deus a recebe em corpo e
alma na gloria, e a coroa como
Rainha, Méae e Senhora nossa.

«A Jesus sempre se vai e se “torna a
ir” por Maria»126. Pecamos a nossa
Mae que nos leve sempre pela méo, e
especialmente neste Ano da
Eucaristia para que constantemente
digamos ao Senhor sacramentado,
com as palavras e as obras: «Adoro-

-Te, amo-Te!» Adoro te devote! E
quando o fizermos, escutemos o
nosso queridissimo Padre, que nos
insiste: «invocai Maria e José, porque
de alguma maneira estardo presentes
no Sacrario, como o estiveram em
Belém e em Nazaré (...). Nao vos
esquecais!»126.

Com todo o afecto vos abengoa

o0 vosso Padre



+ Javier

Roma, 6 de Outubro, segundo
aniversario da canonizacdo de S.
Josemaria

1 Concilio Vaticano II, Decr.
Presbyterorum ordinis , n. 5.

2 Sdo Josemaria, Cristo que passa, n.
87. Cfr. Concilio Vaticano II, Const.
dogm. Lumen gentium , n. 11; Decr.
Presbyterorum ordinis , n. 14.

3 Concilio de Trento, ses. XIII,
Decreto sobre a Sagrada Eucaristia ,
can. 1 (Denz. 1651)

4 Cfr. Ibid., can. 2 (Denz.1652).
5 S. Josemaria, Caminho, n. 538

6 S. Josemaria, Notas tiradas numa
meditacao, 14-1V-1960.

7 S. Josemaria, Cristo que passa , n.
83.



8 Cfr. Ibid., n.84.

9 S. Jodo Crisostomo, Homilias sobre
o evangelho de S .Mateus , 82, 4 (PG
58, 743).

10 Cfr. Caminho , n. 269, 537, 554;
Forja,n. 831, 991; Cristo que passa ,
n. 151.

11 S. Josemaria, Caminho , n. 267.

12 S. Josemaria, Cristo que passa , n.
84.

13 Ibid.

14 S. Josemaria, Homilia Sacerdote
para a eternidade , 13-1V-1973.

15 S. Josemaria, Cristo que passa, n.
64.

16 S. Josemaria, Notas tiradas numa
tertulia, Outubro de 1972.

17 S. Josemaria, Cristo que passa , n.
90.



18 Cfr. S.Tomas de Aquino, Suma
Teologica , 11-11, q. 84, a.2; S. Jodo
Damasceno, Sobre a fé ortodoxa , 4,
12 (PG 94, 1133).

19 S. Josemaria, Notas tiradas numa
tertulia, 4-IV-1970.

20 S. Josemaria, Caminho, n. 539, 538;
Cfr. Sulco , n. 685, 686; Forja , n. 887.

21 S. Josemaria, Cristo que passa , n.
161

22 S. Josemaria, Notas tiradas numa
meditacdo, 14-1V-1960.

23 «Lauda, Sion, Salvatorem, / lauda
ducem et pastorem /in hymnis et
canticis. / Quantum potes, tantum
aude: / quia maior omni laude, /nec
laudare sufficis» (Missal Romano,
Solenidade do Corpo e Sangue de
Cristo, Sequéncia Lauda Sion ).

24 S. Josemaria, Forja, n. 838. Cfr. n.
832, 837.



25 S. Josemaria, Forja , n. 824.
26 S. Josemaria, Sulco, n. 818.
27 S. Josemaria, Caminho , n. 533.

28 S. Josemaria, Cristo que passa , n.
151.

29 S. Josemaria, Cristo que passa , n.
156.

30 S. Josemaria, Homilia Sacerdote
para a eternidade , 13-1V-1973.

31 Missal Romano, Solenidade do
Corpo e Sangue de Cristo, Sequéncia
Lauda Sion.

32 S. Josemaria, Carta 28-11I-1973, n.
7.

33 S. Josemaria, Cristo que passa, n.
153.

34 Concilio de Trento, ses. XIII:
Decreto sobre a Sagrada Eucaristia ,
cap. 4 (Denz. 1642).



35 Paulo VI, Credo do Povo de Deus,
30-VI-1968. Cfr. Jodo Paulo II, Carta
Enc. Ecclesia de Eucharistia, 17-
IV-2003, n. 15.

36 Cfr., por exemplo, Pio XII, Carta
Enc. Mediator Dei , 20-X1-1947; Paulo
VI; Carta Enc. Mysterium fidei , 3-
IX-1965; Jodo Paulo II, Carta Enc.
Ecclesia de Eucharistia, 17-1V-2003;
Catecismo da Igreja Catolica , nn.
1322-1419.

37 Cfr. Concilio Vaticano II, Const.
dogm. Dei Verbum , n. 10.

38 S. Josemaria, Cristo que passa , n.
84.

39 S. Josemaria, Cristo que passa , n.
109.

40 S. Josemaria, Cristo que passa , n.
6.

41 S. Josemaria, Carta 28-11I-1973 , n.
10.



42 S. Josemaria, Cristo que passa, n.
80.

43 Ibid, n. 6.
44 Cfr. S. Josemaria, Sulco , n. 817.

45 S. Josemaria, Cristo que passa, n.
155.

46 Concilio de Trento, ses. XXII,
Doutrina acerca do Santissimo
Sacrificio da Missa, cap. 2 (Denz.
1743).

47 Jodo Paulo II, Carta Enc. Ecclesia
de Eucharistia, 17-IV-2003, n. 12.

48 Concilio de Trento, ses. XIII,
Decreto sobre a Sagrada Eucaristia,
cap. 7 (Denz. 1647).

49 S. Josemaria, Caminho, n. 533.
50 Ibid.

51 S. Tomas de Aquino, Col.4 sobre o
Credo.



52 Ibid.

53 S. Josemaria, Carta 28-11I-1973 , n.
61.

54 S. Josemaria, Homilia Sacerdote
para a eternidade , 13-1V-1973.

55 S. Josemaria, Caminho , n. 509.
56 S. Josemaria, Forja , n. 887.
57 S. Josemaria, Forja , n. 556.

58 S. Josemaria, Via Sacra , XII
estacao, n. 4.

59 S. Josemaria, Caminho , n. 876.

60 S. Josemaria, Amigos de Deus , n.
232.

61 Ibid.
62 S. Josemaria, Forja , n. 827.

63 S. Josemaria, Carta 28-11I-1973 , n.
7.



64 Jodo Paulo II, Carta Enc. Ecclesia
de Eucharistia, 17-IV-2003, n. 14.

65 S. Josemaria, Via Sacra , V estacao.

66 S. Josemaria, Notas tiradas numa
tertulia, 25-VI-1972.

67 S. Josemaria, Notas tiradas numa
meditacdo, 9-IV-1937.

68 S. Josemaria, Amigos de Deus , nn.
301-303.

69 S. Josemaria, Amigos de Deus , n.
249.

70 S. Josemaria, Forja , n. 835.

71 S. Josemaria, Cristo que passa, n.
154.

72 S. Josemaria, Cristo que passa, n.
129.

73 S. Josemaria, Homilia Sacerdote
para a eternidade , 13-IV-1973.



74 S. Josemaria, Forja , n. 542.
75 S. Josemaria, Caminho , n. 23.
76 S. Josemaria, Sulco , n. 688.

77 Pio XII, Carta Enc. Mediator Dei,
20-XI-1947, n. 20.

78 Jodo Paulo II, Carta Enc. Ecclesia
de Eucharistia, 17-1V-2003, n. 12. Cfr.
Concilio de Trento, ses. XXII,
Doutrina acerca do Santissimo
Sacrificio da Missa, cap. 2 (Denz.
1743).

79 Catecismo da Igreja Catolica , n.
1364.

80 S. Josemaria, Notas tiradas numa
tertulia, 22-V-1970.

81 Jodo Paulo II, Carta Enc. Ecclesia
de Eucharistia, 17-1V-2003, n. 11.

82 S. Josemaria, Notas tiradas numa
meditacao, 14-1V-1960.



83 S. Josemaria, Cristo que passa, n.
86-87.

84 S. Josemaria, Forja , n. 541.
85 Cfr. Cristo que passa , nn. 89-91.
86 S. Josemaria, Forja , n. 69.

87 Cfr. Missal Romano, Solenidade do
Corpo e Sangue de Cristo, Sequéncia
Lauda Sion.

88 S. Tomas de Aquino, Suma
Teologica, 111, q. 79, a. 1.

89 S. Ledo Magno, Homilia 12 sobre a
Paixdo , 7 (PL 54, 357).

90 Catecismo da Igreja Catdlica , n.
1396.

91 Concilio de Efeso, ano 431 (Denz.
262).

92 S. Josemaria, Amigos de Deus , n.
296.



93 S. Josemaria, Notas tiradas numa
meditacdo, 19-111-1975.

94 S. Josemaria, Temas Actuais do
Cristianismo, n. 123.

95 S. Josemaria, Via Sacra , XI
estacao, n. 4.

96 Concilio Vaticano II, Const. dogm.
Lumen gentium , n. 3.

97 Cfr. Joao Paulo II, Exort. Apost.
Reconciliatio et peenitentia , 2-
XII-1984, n. 31, 1.

98 S. Josemaria, Forja , n. 828.

99 S. Josemaria, Forja , n. 834.

100 S. Josemaria, Caminho , n. 536.
101 Ibid. , n. 534.

102 Ibid. , n. 321.

103 S. Josemaria, Cristo que passa, n.
122.



104 S. Josemaria, Notas tiradas numa
tertulia, 4-IV-1970.

105 S. Josemaria, Caminho , n. 541.

106 S. Josemaria, Instruccion , 1-
IV-1934, n. 3.

107 Recolhido por D. Alvaro, Carta,
16-VI-1978.

108 Ibid.
109 Ibid.
110 S. Josemaria, Forja . n. 826

111 S. Josemaria, Notas tiradas numa
tertulia, 6-X-1968.

112 Concilio Vaticano II, Const.
Sacrosanctum Concilium, n. 47.

113 Jodo Paulo II, Carta Enc. Ecclesia
de Eucharistia, 1 7-IV-2003, n. 19.

114 Jodo Paulo II, Carta Enc. Ecclesia
de Eucharistia, 1 7-IV-2003, n. 18.



115 S. Josemaria, Temas Actuais do
Cristianismo, n. 113.

116 S. Josemaria, Notas tiradas numa
meditacdo, 27-111-1975.

117 Cfr. Jodo Paulo II, Carta Enc.
Evangelium vitee , 25-111-95, n. 2.

118 S. Josemaria, Via Sacra , VI
estacao, n. 2.

119 S. Josemaria, Notas tiradas numa
meditacdo, 25-XI1-1973.

120 S. Josemaria, Caminho , n. 432.
121 S. Josemaria, Forja , n. 267.

122 Cfr. Jodo Paulo II, Carta Enc.
Ecclesia de Eucharistia , 17-1V-2003,
nn. 53-58.

123 S. Josemaria, Cristo que passa, n.
89.

124 Jodo Paulo II, Carta Enc. Ecclesia
de Eucharistia , 17-IV-2003, n. 57.



126 S. Josemaria, Caminho, n. 495.

126 S. Josemaria, Notas tiradas numa
conversa , 6-VI-1974 .

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/carta-pastoral-
por-ocasiao-do-ano-da-eucaristia/
(29/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-pastoral-por-ocasiao-do-ano-da-eucaristia/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-pastoral-por-ocasiao-do-ano-da-eucaristia/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-pastoral-por-ocasiao-do-ano-da-eucaristia/

	Carta pastoral do prelado por ocasião do Ano da Eucaristia

