opusdei.org

Carta pastoral do
prelado de 2-X-2011

Na data em que se comemora a
Fundacdo do Opus Dei, D. Javier
Echevarria dirige aos fiéis da
Prelatura uma extensa carta, na
que trata sobre alguns aspetos
da formacdo para a vida
espiritual e a nova
evangelizacio.

24/01/2012

INDICE

FORMACAO PARA A NOVA
EVANGELIZACAO



Como os primeiros cristaos

Necessidade e importancia da
formacao

Liberdade, docilidade, sentido de
responsabilidade

FORMACAO HUMANA
Temperanca

Fortaleza

Tom humano

O tom humano dos ministros
sagrados

FORMACAO ESPIRITUAL
Identificar-se com Jesus Cristo
Os meios

O Sacramento da Reconciliagdo

Espirito de iniciativa e docilidade



Humildade e prudéncia ao dar a
direcdo espiritual

A formacdo liturgica
A liturgia da Palavra
A liturgia eucaristica

FORMACAO NA DOUTRINA
CATOLICA

Fidelidade ao Magistério e liberdade
no que é opinavel

FORMACAO PARA O APOSTOLADO

Apostolado pessoal de amizade e
confidéncia

Apostolado da familia e com a
juventude

Apostolado e cultura
FORMACAO PROFISSIONAL

Trabalho e unidade de vida



Retiddo de intencao

Espontaneidade apostolica

KKk

Queridissimos: que Jesus me guarde
as minhas filhas e os meus filhos!

1. Desde o mandato apostolico
recebido do Senhor (cfr. Mt 28,
19-20), a Igreja ndo cessou de
evangelizar. Muitos frutos vieram no
decurso dos séculos: pela graca de
Deus, também a Obra e cada um dos
seus fiéis. Como noutras épocas,
também agora se esta a desenvolver
em muitos ambientes um forte
processo de descristianizacdo que
acarreta consigo perdas muito graves
para a humanidade. Deus enviou
sempre santos a Igreja que, com a
sua palavra e com o seu exemplo,
souberam reconduzir as almas a
Cristo. Como escreveu o Papa Bento
XVI na sua enciclica sobre a
esperanga, o cristianismo nao é



apenas uma “boa noticia”, uma
comunicacdo de realidades que se
podem saber, mas uma comunicacao
que gera factos e muda a vida [1].

Detenho-me agora em alguns aspetos
dessa formacdo para a nossa vida
espiritual e para tomar parte na
“nova evangelizacdo”, como a definiu
0 beato Jodo Paulo II.

Em 1985, o primeiro sucessor do
nosso Padre dirigiu-nos uma carta
pastoral, incitando-nos a participar
muito ativamente neste apostolado,
insistindo na necessidade de nos
esmerarmos na formacao pessoal e
em estender esse trabalho as almas.

Também Bento XVI guia agora o0s
cristdos pelas mesmas vias. A recente
criacdo do Pontificio Conselho para a
promocdo da nova evangelizacdo [2]
€ uma demonstracdo desse interesse.
Todos nos sentimos interpelados
pelas suas palavras na recente
Jornada Mundial da Juventude,



quando animava os jovens a dar
testemunho da fé nos mais diversos
ambientes, incluindo os lugares onde
prevalece a rejeicao ou a indiferenca.
E impossivel encontrar Cristo, e ndo
O dar a conhecer aos outros. Por isso,
ndo guardeis Cristo para vos
mesmos. Comunicai aos outros a
alegria da vossa fé. O mundo
necessita do testemunho da vossa fé;
necessita, sem duvida, de Deus [3].

FORMACAO PARA A NOVA
EVANGELIZACAO

Como 0s primeiros cristdos

2. Como a Obra veio ao mundo
precisamente para recordar o
chamamento universal a santidade,
S. Josemaria afirmava que a
maneira mais facil de entender o
Opus Dei é pensar na vida dos
primeiros cristaos. Eles viviam
profundamente a sua vocacao
cristd; procuravam muito a sério a
perfeicdo a que eram chamados,



pelo facto, ao mesmo tempo
simples e sublime, do Batismo. Nao
se distinguem exteriormente dos
outros cidadaos [4].

No Pentecostes, o Paraclito estimulou
0s apostolos e os outros discipulos a
evangelizar, reavivando nas suas
mentes 0s ensinamentos de Jesus
Cristo. Basta ler os escritos do Novo
Testamento, para comprovar que
uma das primeiras ocupacdes dos
Doze era cultivar a semente da fé e
alimenta-la com os seus
ensinamentos, de palavra e por
carta. O paciente labor de formacao
que o Senhor realizou com os
Apostolos durante trés anos,
continuado sem pausas por eles e
pelos seus colaboradores, com a
assisténcia do Espirito Santo,
transformou o mundo antigo até
fazé-lo cristao.

Necessidade e importancia da
formacgdo



3. S. Josemaria estimulou todos a
adquirirem e melhorarem constante-
mente a propria formacao crista,
pressuposto indispensavel para
crescer em intimidade com Jesus
Cristo e da-lo a conhecer a outras
almas. Discite benefacere (Is 1, 17),
aprendei a fazer o bem, repetia com
palavras do profeta Isaias; porque é
inutil que uma doutrina seja
maravilhosa e salvadora, se niao ha
homens formados que a levem a
pratica [S] . Desde os seus primeiros
passos como sacerdote, dedicou
muitas energias a formar
doutrinalmente as pessoas que se
aproximavam do seu trabalho
pastoral; depois, com o
desenvolvimento do Opus Dei,
intensificou essa dedicagao e
estabeleceu os meios necessarios
para dar continuidade a tarefa
formativa: em primeiro lugar dos
seus filhos, mas também das
inumeraveis pessoas — homens e
mulheres, novos e gente madura,



sdos e doentes — que se mostravam
dispostos a acolher essa mensagem
nas suas almas.

O nosso Padre considerava cinco
aspetos da formacao: humano,
espiritual, doutrinal-religioso,
apostolico e profissional. Afirmava
que um homem, uma mulher, vai-se
fazendo pouco a pouco, e nunca
chega a fazer-se bastante, a
realizar em si mesmo toda a
perfeicio humana de que a
natureza é capaz. Num aspeto
determinado, pode inclusive
chegar a ser o melhor, em relacao
a todos os outros, e talvez a ser
insuperavel nessa atividade
concreta natural. Nao obstante,
como cristao o seu crescimento
nao tem limites [6].

Humanamente, se nos examinamos
com sinceridade, descobrimos logo
que precisamos de aperfeicoar o

nosso carater, o nosso modo de ser,



adquirindo e melhorando as virtudes
humanas que constituem a base das
sobrenaturais. O mesmo sucede na
formacdo espiritual, pois sempre
existe a possibilidade de progredir
nas virtudes cristas, especialmente
na caridade, que é a esséncia da
perfeicao.

No aspeto doutrinal-religioso,
também o nosso conhecimento de
Deus e da doutrina revelada pode e
deve crescer: para melhor conformar
com os mistérios da fé a nossa
inteligéncia, a nossa vontade e o
nosso coracao, e assimila-los mais
profundamente.

O apostolado, por sua vez, ¢ um mar
sem limites, e requer-se preparacao
para anunciar o amor de Cristo em
novos ambientes e em mais paises.
Este era o panorama de S. Josemaria
desde os comegos, como aparece, nos
primeiros anos da Obra, num
autografo seu: conhecer Jesus



Cristo. Fazé-1" O conhecer. Leva-1"O
a todos os sitios . O prestigio
profissional torna-se o anzol de
pescador de homens [7], para
estender o reinado de Cristo —
presente ja na sua Igreja — na
sociedade.

O panorama € tdo vasto que nunca
poderemos dizer: ja estou formado!
Nos nunca dizemos basta. A nossa
formacao nunca acaba: tudo o que
recebestes até agora — explicava o
nosso Padre — é fundamento do que
vira depois [8] . Liberdade,
docilidade, sentido de
responsabilidade

4. A identificacdo com Jesus Cristo
requer a livre cooperacdo humana:
«0 que te fez sem ti, ndo te justifica
sem ti» [9]. Esta correspondéncia
pessoal desempenha um papel
imprescindivel, mas onde a criatura
ndo chega, chega a graca de Deus. O
Senhor deixou-nos com liberdade,



que é um bem muito grande e a
origem de muitos males, mas que é
também a origem da santidade e
do amor [10] . Origem do amor: s
o0s seres livres estdo em condigdes de
amar e ser felizes. Dificilmente
cresce 0 amor onde prevalece a
coacdo. E ndo ha fidelidade sem a
decisdo livre e firme de identificar-se
com a Vontade de Deus.

A Igreja possui o remédio para curar
a debilidade humana, consequéncia
do pecado, que se manifesta — entre
outras coisas — na diminuicdo da
liberdade interior. Esse remédio, a
graca divina, ndo so sara a liberdade
natural, mas a eleva a uma liberdade
nova e mais alta. Jesus Cristo, com
efeito, arrancou-nos da escraviddo da
corrupg¢do para participar da
liberdade gloriosa dos filhos de Deus
(Rm 8, 21). Por isso — exorta o
Apostolo— mantende-vos firmes e ndo
vos deixeis sujeitar de novo ao jugo da
serviddo (Gl 5, 1).



Queres pensar - convida S.
Josemaria - (...) se manténs
imutavel e firme a tua escolha da
Vida? Se, ao ouvires essa voz de
Deus, amabilissima, que te
estimula a santidade, respondes
livremente que sim? [11] . A
decisdo pessoal da nossa resposta ao
chamamento de Deus, na Igreja e na
Obra, é precisamente a razdo da
nossa perseveranca. Mais ainda, essa
liberdade é completamente
realizada, alcanca todo o seu sentido,
apenas pela entrega amorosa a
Vontade de Deus, como fez Jesus.

A liberdade pessoal — que defendo
e defenderei sempre com todas as
minhas forcas - leva-me a
perguntar com uma seguranca
convicta e também consciente da
minha propria fraqueza: que
esperas de mim, Senhor, para fazé-
lo voluntariamente? [12].



E o0 nosso Padre acrescenta: o
proprio Cristo nos responde :
Veritas liberabit vos (Jo 8, 32); a
verdade far-vos-a livres. Que
verdade € esta, que inicia e
consuma o caminho da liberdade
em toda a nossa vida? Resumi-la-ei
com a alegria e com a certeza que
provém da relacdo de Deus com as
suas criaturas: saber que saimos
das maos de Deus, que somos
objeto da predilecdo da Santissima
Trindade, que somos filhos de um
Pai tdo grande [13].

5. Ao incorporar-se ao Opus Dei, cada
um aceita livremente o compromisso
de se formar para dar cumprimento
a missdo da Obra no seio da Igreja, e
recorre, com agradecimento aos
meios de formacdo especificos
estabelecidos por S. Josemaria, fiel ao
amor divino.

Consideremos seriamente e com
frequéncia a obrigacado de nos



formarmos bem doutrinalmente,
obrigacdo de nos prepararmos
para que entendam; para que,
além do mais, saibam expressar-se
0s que nos escutam [14] . Dai a
necessidade de recorrer aos meios de
formacdo que estdo determinados e
aproveita-los ao maximo.

Como indicava Jodo Paulo II «certas
convicgdes tornam-se particularmen-
te necessarias e fecundas. Antes do
mais, a convic¢ao de que nao se dara
formacédo verdadeira e eficaz se cada
qual ndo assumir e ndo desenvolver
por si mesmo a responsabilidade da
formacao, pois, esta configura-se
essencialmente como
“autoformacdo”. A conviccdo, além
disso, de que cada um de nos € o
termo e, simultaneamente, o
principio da formacdo: quanto mais
somos formados, mais sentimos a
exigéncia de continuar a melhorar a
formacdo; assim como, quanto mais



somos formados, mais nos tornamos
capazes de formar os outros» [15].

FORMACAO HUMANA

6. No aspeto humano, a formacao
tende a fortalecer as virtudes e
contribui para a configuracgao do
carater: o Senhor quer-nos muito
humanos e muito divinos, com 0s
olhos postos n’Ele, que é perfeito
Deus e perfeito homem [16] .

O edificio da santidade assenta sobre
bases humanas: a graca pressupde a
natureza. Por isso o Concilio Vaticano
II recomenda aos fiéis leigos que
tenham em sumo aprec¢o aquelas
virtudes «que se referem as relacgdes
sociais, isto é, a honradez, o espirito
de justica, a sinceridade, os bons
sentimentos, a fortaleza de alma, sem
as quais ndo pode dar-se uma
auténtica vida crista» [17].

Uma solida personalidade constrdi-se
na familia, na escola, no lugar de



trabalho, nas relacdes de amizade,
nas variadas situacdes da existéncia.
E necessdrio, igualmente, aprender a
comportar-se com nobreza e retidao.
Deste modo, melhora-se o carater
que € a base do fortalecimento da fé
ante as dificuldades internas ou
externas. Nao faltam homens ou
mulheres que talvez ndo tenham
tido ocasido de ouvir a palavra
divina ou que a esqueceram. Mas
as suas disposicoes sdo
humanamente sinceras, leais,
compassivas, honradas. Atrevo-me
a afirmar que quem reune essas
condicdes esta a ponto de ser
generoso com Deus, porque as
virtudes humanas constituem o
fundamento das sobrenaturais
[18].

Atualmente torna-se mais necessario
redescobrir o valor e a necessidade
das virtudes humanas, pois alguns
consideram-nas em oposicao a
liberdade, a espontaneidade, ao que



pensam, erradamente, que é
“auténtico” no homem. Esquecem,
talvez, que essas perfeicdes habituais
do entendimento e da vontade
facilitam agir bem, com retidao, e
fazem que a convivéncia social seja
justa, pacifica, amavel.

Ainda que o ambiente que se respira
nalguns lugares dificulte captar estes
valores, ndo € por isso que as
virtudes humanas deixam de ser
atrativas. Ante as multiplas
solicitacdes que ndo enchem o
coracdo, a pessoa humana acaba por
buscar algo que realmente valha a
pena. Por isso, aos cristaos
apresenta-se-nos o grande labor de
mostrar, primeiro com o proprio
exemplo, a beleza de uma vida
virtuosa, ou seja, plenamente
humana, uma vida feliz.

Na atualidade, mostram-se-nos
especialmente importantes a
temperanca e a fortaleza.



Temperanca

7. Temperanca é dominio . Dominio
que se consegue quando se adverte
que nem tudo o que
experimentamos no corpo e na
alma deve deixar-se a rédea solta.
Nem tudo o que se pode fazer se
deve fazer. £ mais coémodo deixar-
se arrastar pelos impulsos a que
chamam naturais; mas no fim
desse caminho cada um encontra a
tristeza, o isolamento na sua
propria miséria [19] .

Esta virtude introduz ordem e
medida no desejo, dominio firme e
moderado da razdo sobre as paixoes.
O seu exercicio ndo se reduz a uma
pura negacao, que seria uma
caricatura desta virtude. Tende a que
0 bem deleitavel e a atragdo que
suscita se integrem harmonicamente
na maturidade global da pessoa, na
saude da alma. A temperanca nao
supoe limitacdo, mas grandeza. Ha



muito maior privacao na
intemperanca, porque o coracao
abdica de si proprio para servir o
primeiro que lhe fizer soar aos
ouvidos o ruido de uns chocalhos
de lata [20].

A experiéncia revela que a
intemperanca dificulta o julgamento
para determinar o verdadeiro bem.
Causam pena aqueles em que o
prazer se converte no critério das
suas decisdes! A pessoa
destemperada deixa-se guiar pelas
multiplas sensacdes que o ambiente
lhe desperta. E, deixando de lado a
verdade das coisas e buscando a
felicidade em experiéncias fugazes —
que, por serem sensiveis e
passageiras, nunca satisfazem
totalmente, mas que inquietam e
destabilizam - fazem entrar a
criatura numa espiral
autodestrutiva. Pelo contrario, a
temperanca da serenidade e repouso;
ndo sufoca nem recusa os bons



desejos e nobres paixdes, mas faz o
homem senhor de si.

Neste campo, tém uma especial
responsabilidade os
Supranumerarios, com o seu
empenho em criar lares cristdos. S.
Josemaria comentava que o0s pais
devem ensinar os filhos a viver com
sobriedade (...). E dificil, mas ha
que ser valente: tende coragem
para educar na austeridade [21] . O
modo mais eficaz de transmitir esta
abordagem, sobretudo as criancas, €
0 exemplo, pois s6 entenderdo a
beleza da virtude quando observem
como renunciais a um capricho por
amor deles, ou sacrificais o vosso
proprio descanso para atendé-los,
para acompanha-los, para cumprir a
vossa missdo de pais. Ajudai-os a
administrar o que usam: far-lhes-eis
um grande bem. Insisto: se cuidais a
temperanca nos vossos lares, o
Senhor recompensara a vossa
abnegacdo e sacrificio de mées e de



pais; e surgirdo vocacoes de
dedicacgdo a Deus no seio da vossa
propria casa.

Fortaleza

8. As vezes, experimentamos dentro
de nos uma certa resisténcia ao
esforco, ao que implica trabalho,
sacrificio, abnegacdo. A fortaleza
«assegura a firmeza e a constancia
na prossecuc¢do do bem. Torna firme
a decisdo de resistir as tentacoes e de
superar os obstaculos na vida moral.
A virtude da fortaleza da capacidade
para vencer o medo, mesmo da
morte, e enfrentar a provacdo e as
perseguicdes» [22].

Lutemos por adquirir o habito de
vencer em pequenos pormenores:
cumprir um hordrio, cuidar a ordem
material, ndo ceder a caprichos,
dominar enfados, acabar tarefas, etc.
Assim, poderemos responder com
mais prontidao as exigéncias da
nossa vocacdo crista. Além disso, a



fortaleza conduzir-nos-a a boa
paciéncia, a sofrer sem dar trabalho
aos outros, a superar as
contrariedades que derivam das
nossas proprias limitacoes e defeitos,
do cansago, do carater alheio, das
injusticas, da falta de meios. E forte
quem persevera no cumprimento
do que entende dever fazer,
segundo a sua consciéncia; quem
nao mede o valor de uma tarefa
exclusivamente pelos beneficios
que recebe, mas pelo servico que
presta aos outros. O homem forte
as vezes sofre, mas resiste; talvez
chore, mas traga as lagrimas.
Quando a contradicao aumenta,
nao se curva [23].

E certo que se requer firmeza para
empreender diariamente a tarefa da
propria santificacdo e do apostolado
no meio do mundo. Surgirdo talvez
obstaculos, mas a pessoa movida
pela forca de Deus — quoniam tu es
fortitudo mea ( SL 30 [31] 5), porque



Tu és, Senhor, a minha fortaleza -
ndo teme atuar, proclamar e
defender a sua fé, também quando
isto suponha ir contra a corrente.
Voltemos de novo o olhar para os
primeiros cristdos: eles encontraram
numerosas dificuldades, pois a
doutrina de Cristo aparecia — entédo
como agora — um sinal de contradigdo
(Lc 2, 34). O mundo de hoje necessita
de mulheres e homens que oferecam
na sua conduta quotidiana o
testemunho silencioso e heroico de
muitos cristdos que vivem o
Evangelho sem excepcoes,
cumprindo o seu dever [24].

Tom humano

9. O afa por cultivar as virtudes
humanas colaborara para que se
respire o bonus odor Christi (cfr. 2
Cor 2, 15), o bom aroma de Cristo.
Neste contexto, revela-se
especialmente importante o “tom
humano”, o comportamento cordial e



respeitoso nas relacdes com 0s
outros. Fomentemo-lo no seio da
familia, no lugar de trabalho, nos
momentos dedicados ao
divertimento, ao desporto, ao
descanso, ainda que ndo poucas
vezes se precise, também nisso, de ir
contra a corrente. Nao tenhamos
medo se, nalguma ocasido, a nossa
simples naturalidade cristd choca
com o ambiente porque — assim nos
ensinou S. Josemaria — essa € entdo a
naturalidade que o Senhor nos pede
[25].

Ha hoje uma necessidade urgente de
cuidar o tom humano e de difundi-lo
a nossa volta. Com frequéncia na
familia e na sociedade descuidam-se
essas manifestacdes de delicadeza na
conduta, em nome de uma falsa
naturalidade. Existem bastantes
maneiras de contribuir para a
formacdo neste terreno. Primeiro,
como sempre, é o0 exemplo, ainda que
sera também conveniente insistir



através de conversas pessoais e
palestras a grupos de pessoas. O
respeito no trato mutuo manifesta-se
no modo de vestir digno e honesto,
nos temas das conversas e tertulias,
promovendo um espirito de servico
alegre em casa, na escola e nos
lugares de diversdo ou descanso; na
atencdo material dos lares e no
cuidado das coisas pequenas.

De particular importancia é o
interesse em adquirir e fomentar um
nivel cultural sério, adequado as
circunstancias de cada um, em
funcao dos estudos realizados, do
ambiente social, dos gostos e
interesses pessoais. Limitar-me-ei a
recordar-vos que aqui desempenham
um papel importante as leituras e o
bom aproveitamento do tempo
dedicado ao conveniente descanso.

10. Nos centros do Opus Dei e nos
trabalhos apostolicos promovidos
por fiéis da Prelatura, procura-se que



0s jovens se acostumem a pensar nos
outros, com generosidade, com afa
de servi¢co. Animemos positivamente
a criar um ideal de vida que néo os
encerre em limites raquiticos,
comodos ou egoistas. Recordemos
como S. Josemaria insistia em que,
elas e eles, promovessem e
sobrenaturalizassem todas as suas
ambicdes nobres.

Se cultivam essas ambic¢Oes nobres,
com espirito de superacao e
sacrificio, sera mais possivel e
simples o apreco pela transcendéncia
e importancia sobrenatural desses
esforgos; e mais facilmente se
ajudara a que progridam na sua vida
interior e cheguem a ser
instrumentos idoneos nas maos de
Cristo, ao servico da Igreja e da
sociedade.

Muitas raparigas e muitos rapazes
jovens — dizia Jodo Paulo II numa
ocasido — «sdo exigentes no que



respeita ao sentido e ao modelo da
sua vida e desejam libertar-se da
confusdo moral e religiosa. Ajudai-os
nesta empresa. Com efeito, as novas
geracoes estdo abertas e sdo sensiveis
aos valores religiosos, ainda que as
vezes seja de modo inconsciente.
Intuem que o relativismo religioso e
moral ndo da a felicidade e que a
liberdade sem a verdade é va e
ilusoria» [26]. A criatura que se
conforma com horizontes reduzidos,
muito dificilmente chegara a
adquirir uma verdadeira formacao
humana e cristd. Ndo deixemos de
encorajar os jovens para que saibam
enfrentar-se com os problemas deste
mundo.

O tom humano dos ministros
sagrados

11. Para os sacerdotes também se
revela imprescindivel o exercicio das
virtudes humanas, pela propria
natureza do seu ministério pastoral.



Os presbiteros desenvolvem o seu
trabalho no meio do mundo, em
contacto imediato com toda a classe
de pessoas, que — como sublinhou D.
Alvaro — «costumam ser juizes
implacaveis do sacerdote, e fixam-se
em todo o seu modo de proceder
como homemy» [27].

Um sacerdote afavel, educado,
disponivel para dedicar o seu tempo
aos outros, sabe apresentar-se bem e
fazer agradavel a luta do cristao.

Nenhuma circunstancia afastou S.
Josemaria da elevada ideia que tinha
do sacerdote. Se, por um lado, deve
fazer-se tudo para chegar a todos
(cfr. 1 Cor 9, 19), por outro, ndo ha-de
esquecer que € representante de
Jesus Cristo entre os homens.
Portanto, € 16gico que deva esforcar-
se - dentro das suas proprias
limitacdes — para que os outros fiéis
descubram, através do seu
comportamento pessoal, o rosto do



Senhor. Mantém toda a atualidade as
recomendacdes que 0 NoSso
Fundador dirigia aos clérigos,
instando-os a cuidar a correcdo no
modo de vestir, para que a gente
estivesse em condicdes de reconhecé-
los como ministros de Cristo, como
dispensadores dos mistérios de Deus
(cfr.1Cor4,1).

O sacerdocio abarca toda a existéncia
do presbitero. Precisamente por isso,
porque ha-de aparecer real e
constantemente disponivel, deve ser
reconhecido facilmente e o traje
sacerdotal — a batina ou o clergyman
—distingue-o de modo claro. Na
sociedade atual — muito ligada a
cultura da imagem e ao mesmo
tempo, talvez afastada de Deus —a
veste sacerdotal ndo passa
despercebida. Por isso, os sacerdotes
da Prelatura que exercem o seu
ministério pastoral numa igreja,
levam habitualmente a veste talar no
templo, e também nos nossos



centros. Dos paises onde ha outros
costumes — comentava o nosso Padre
—-nao digo nada. Faremos sempre o
que dispuser a Igreja. Nao
obstante, dentro de casa levaremos
a batina; os que falam de liberdade
devem, ao menos, respeitar a
nossa liberdade de a vestir em casa
[28] . FORMACAO ESPIRITUAL

12. Esta faceta ha-de ocupar «um
posto privilegiado na vida de cada
um, chamado como esta a crescer
continuamente na intimidade com
Jesus, na conformidade com a
Vontade do Pai, na entrega aos
irmdos na caridade e na justica» [29].

O Papa Bento XVI recordou que o
itinerario formativo do cristdo na
tradicdo mais antiga da Igreja,
mesmo sem descuidar a
compreensao sistematica dos
conteudos da fé, teve sempre um
carater de experiéncia, no qual era
determinante o encontro vivo e



persuasivo com Cristo, anunciado
por testemunhas auténticas [30]. A
vida de unido com Cristo, a busca da
santidade, nutre-se de auxilios
espirituais: conhecimento da
doutrina catodlica, vida liturgica e
sacramental, acompanhamento
espiritual.

Identificar-se com Jesus Cristo

13. Com a acdo do Espirito Santo, os
modos de seguir Jesus Cristo dentro
da Igreja sdo inumeraveis. Assim o
anotava o nosso Padre, quando
escrevia: haveis de ser tao
diferentes, como diferentes sao os
Santos do Céu, que tém cada um as
suas notas pessoais e
especialissimas. - E também tao
parecidos uns com 0s outros como
os Santos, que ndo seriam santos
se cada um deles se nao tivesse
identificado com Cristo [31].

O Opus Dei, além das praticas de
piedade — todas tradicionais na Igreja



— que recomenda aos seus fiéis ou a
quem se aproxima dos trabalhos
apostolicos, transmite um espirito,
para enfrentar e dar sentido a
propria vida, fundamentando-a na
filiacdo divina em Cristo. O eixo -0
gonzo - sobre o qual gira todo o
trabalho de santificacdo, propria e
alheia, € o trabalho profissional
realizado do melhor modo possivel,
em uniao com Jesus Cristo e com o
desejo de servir os outros.

Esta ajuda espiritual facilita a
unidade de vida, porque os fiéis da
Prelatura e os socios da Sociedade
Sacerdotal da Santa Cruz, aprendem
a aproveitar as situacdes concretas
em (ue se encontram, para converté-
las em ocasido e meio de santidade e
de apostolado, atuando sempre com
a mais plena liberdade pessoal nas
questdes profissionais, familiares,
sociais, politicas, etc., que a Igreja
deixa a decisdo pessoal dos catolicos.



Neste sentido, S. Josemaria explicava
que é impossivel estabelecer uma
diferenca entre trabalho e
contemplacdo: ndo se pode dizer
até aqui reza-se, e até aqui
trabalha-se. Continua-se sempre a
rezar, contemplando na presenca
de Deus. Sendo, em aparéncia,
homens de acao, vamos parar onde
foram parar os misticos mais

altos : volé tan alto, tan alto, / que le
di a la caza alcance, até ao coracao
de Deus [32] . Como ndo descobrir
um eco destes ensinamentos nas
palavras do papa Jodo Paulo II,
dirigidas em Castelgandolfo a fiéis do
Opus Dei? «Viver unidos a Deus no
mundo, em qualquer situacéo,
tratando de melhorar-se a si mesmos
com a ajuda da graca e dando a
conhecer Jesus Cristo com o
testemunho da vida. E que ha de
mais belo e mais entusiasmante que
este ideal? V@s, inseridos e
misturados nesta humanidade alegre



e dolorosa, quereis ama-la, ilumina-
la, salva-la» [33].

Os meios

14. A unido do trabalho com a luta
asceética, a contemplacdo e o
exercicio da missdo apostolica,
requer uma profunda preparacao:
por isso o Opus Dei oferece-nos um
amplo leque de recursos de formacao
pessoais e coletivos. Entre os
pessoais, um tem especial
importancia: é a conversa fraterna, a
que chamamos também confidéncia,
precisamente pelo seu carater
interpessoal cheio de confianca.

E uma conversa de diregio
espiritual, que se situa no contexto
do servico fraterno, para viver a
fundo, com liberdade e
responsabilidade, o encontro
quotidiano com Cristo no meio do
mundo. Descobrimos nas paginas do
Novo Testamento que o Senhor quis
servir-se da mediacdo de homens e



mulheres para encaminhar as almas
para a meta da santidade. Quando
chama S. Paulo no caminho de
Damasco, pede-lhe que se dirija a
outro homem, Ananias, que lhe
comunicara o que ha-de saber acerca
do novo caminho que esta a ponto de
empreender (cfr. Act 9, 6-18; 22,
10-15). Em seguida ird a Jerusalém
videre Petrum, para ver a Pedro e
aprender dele muitos aspetos da
doutrina e da vida cristas (cfr. Gl 1,
18) . De facto, a direcao espiritual é
uma tradicdo cujo espirito remonta
aos primeiros passos da Igreja.

No Opus Dei, essa ajuda espiritual
tende a facilitar que as pessoas
assimilem com fidelidade o espirito
que o nosso Fundador recebeu de
Deus e nos transmitiu, e que foi
proposto pela Igreja como um
caminho de santidade [34].

15. S. Josemaria explicava que, na
Obra, a direcdo espiritual pessoal se



realiza in actu, isto €, no momento
em que se tem essa conversa. Essa
atencdo situa-se no ambito do
conselho para ajudar a progredir na
vida cristd. O nosso Padre comparava
alguma vez a direcdo espiritual a
tarefa de um irmdo, que se preocupa
com o andar dos irmaos mais novos;
de um amigo ou uma amiga leais,
movidos pelo desejo de ajudar os
outros a serem melhores cristdos
[35]. Resumindo, a confidéncia é uma
conversa entre irmdos e ndo a de um
subdito com o seu superior. Os que
atendem essas conversas fraternas
atuam com uma delicadeza
extraordindria, fruto da preocupacao
exclusiva pela vida interior e as
tarefas apostolicas dos seus irmados,
sem jamais pretender influir nos
assuntos temporais — de carater
profissional, social, cultural, politico,
etc. — de cada um.

Na Obra, a separacdo entre o
exercicio da jurisdicao e a direcao



espiritual assegura-se na pratica,
entre outras coisas, pelo facto de que
precisamente os que recebem
conversas de direcdo espiritual - os
diretores locais e alguns outros fiéis
especialmente preparados, e 0s
sacerdotes ao celebrar o Sacramento
da Peniténcia — ndo tém nenhum
poder de governo sobre as pessoas
que atendem. A competéncia do
governo local, ndo se refere as
pessoas, mas somente a organizacao
dos centros e das atividades
apostolicas; a funcdo dos diretores
locais, no que se refere aos seus
irmaos, é de conselho fraterno. Nao
coincidem, portanto, numa mesma
pessoa as fungdes de jurisdicdo e de
ajuda espiritual. Na Prelatura, a
unica base da autoridade de governo
sobre as pessoas € a jurisdicdo, que
reside somente no Prelado e nos seus
Vigarios. Que oferece, pois, 0 Opus
Dei? Fundamentalmente, uma
direcdo espiritual aos seus fiéis e as
pessoas que a solicitem. Os fiéis da



Prelatura, porque aspiramos a nossa
santificacdo pessoal e a realizar a
missdo do Opus Dei na Igreja, ndo
temos inconveniente, normalmente,
em falar com quem nos indicam os
diretores — ainda que seja alguém
mais novo —, sempre com plena
liberdade e com fé na graca divina,
que se serve de instrumentos
humanos. A conversa fraterna néo é
uma conta de consciéncia. Se nessa
direcdo espiritual se nos pergunta
algo — e, em ocasides pode ser bom e
até necessario que nos perguntem —
procederdo com muita delicadeza,
porque ninguém esta obrigado,
concretamente, a dizer na
confidéncia, o que é matéria de
confissdo.

Tudo o que vos menciono, minhas
filhas e meus filhos, parecer-vos-a
evidente, mas desejei exp0-lo no
contexto atual da sociedade, que
manifesta uma particular
sensibilidade pelo respeito a



intimidade das pessoas, ainda que
também abundem, em certos
ambientes, falta de pudor e de
respeito pela vida privada dos
outros. A todos nos explicaram, mal
conhecemos a Obra, que ndo nos
ocorria, nem se nos ocorre, chamar “
0 meu diretor espiritual ” a quem nos
escuta, simplesmente porque, repito,
nao se da, nem nunca se deu, esse
personalismo na Obra. O que recebe
uma confidéncia transmite o espirito
do Opus Dei sem acrescentamentos:
quem tem o encargo de oferecer essa
ajuda desaparece para poOr as almas
frente ao Senhor, dentro das
caracteristicas do nosso caminho.
Um caminho, o da Obra, dizia o nosso
Padre que é muito amplo. Pode ir-
se pela direita ou pela esquerda; a
cavalo, em bicicleta; de joelhos, de
gatas como quando éreis meninos;
e também pela valeta, sempre que
nao se saia do caminho [36] . O
Sacramento da Reconciliagdo



16. Além da conversa fraterna,
recorremos — em geral,
semanalmente — a um sacerdote para
receber a ajuda espiritual que esta
unida a Confissdo sacramental. Como
€ bem compreensivel, ajudam-nos os
confessores que se designam para 0s
diferentes centros, que se ordenaram
para servir em primeiro lugar as
suas irmas e irmaos, com total
disponibilidade, e — porque
conhecem e vivem 0 mesmo espirito
- tém uma preparacao especifica
para nos orientar, nunca para
mandar. De modo analogo se
comporta quem costuma recorrer ao
médico de familia, quando existe, em
vez de ir a um desconhecido.

Ao mesmo tempo, como sempre
deixou muito claro S. Josemaria, os
fiéis da Prelatura, tal como todos os
catolicos, gozam de plena liberdade
para se confessar ou falar com
qualquer sacerdote que tenha as
faculdades ministeriais:



surpreender-vos-a que vos recorde
esta verdade tao clara, mas interessa-
me menciona-la porque talvez
pudesse ser menos conhecida por
aqueles que nada sabem do Opus Dei
ou do espirito de liberdade proprio
dos que seguem Jesus Cristo. Além
disso, o nosso Padre estabeleceu que
habitualmente sejam pessoas
diferentes as que nos atendem na
conversa fraterna e na Confissao.

Espirito de iniciativa e docilidade

17. A direcgdo espiritual requer, nas
pessoas que a recebem, o desejo de
progredir no seguimento de Cristo.
Séo elas as primeiras interessadas
em buscar o impulso com a
frequéncia oportuna, abrindo o
coracdo com sinceridade, de modo
que nos possam sugerir metas,
indicar possiveis desvios, alentar em
momentos de dificuldade, consolar e
compreender. Por isso, movem-se
com espirito de iniciativa e de



responsabilidade. O conselho de
outro cristao, e especialmente -
em questdes morais ou de fé - o
conselho do sacerdote, é uma
ajuda poderosa para reconhecer o
que Deus nos pede numa
circunstancia determinada; mas o
conselho nao elimina a
responsabilidade pessoal. E cada
um de nos que tem de decidir em
ultima analise, e é pessoalmente
que havemos de dar contas a Deus
das nossas decisoes [37] .

Ao recorrer a direcdo espiritual, para
secundar a acdo do Espirito Santo e
crescer espiritualmente e
identificarmo-nos com Cristo,
devemos cultivar as virtudes da
sinceridade e da docilidade, que
resumem a atitude da alma crente
ante o Pardclito. Assim descrevia esta
recomendacdo S. Josemaria.
Dirigindo-se a todos os fiéis, da Obra
ou ndo. Conhecem muito bem as
obrigacodes do vosso caminho de



cristaos, que os hao-de levar sem
parar e com calma a santidade;
também estdo precavidos contra as
dificuldades, praticamente contra
todas, porque ja se vislumbram
desde o principio do caminho.
Agora insisto em que se deixem
ajudar e guiar por um diretor de
almas, a quem confiem todos os
entusiasmos santos, os problemas
diarios que afetarem a vida
interior, as derrotas que sofrerem
e as vitorias. Nessa direcao
espiritual mostrem-se sempre
muito sinceros: ndo deixem nada
por dizer, abram completamente a
alma, sem medo e sem vergonha.
Olhem que, se ndo, esse caminho
tdo plano e tao facil de andar
complica-se e o que ao principio
nao era nada acaba por se
converter num no que sufoca . [38].

E, fazendo eco dos ensinamentos dos
Padres da Igreja e dos autores
espirituais, apoiado na experiéncia



de muitos anos de pratica pastoral,
insistia : se a tentacdo de esconder
alguma coisa se infiltra na alma,
deita tudo a perder; se, pelo
contrario, é vencida
imediatamente, tudo corre bem,
somos felizes e a vida caminha
retamente. Sejamos sempre
selvaticamente sinceros, embora
com modos prudentemente
educados [39].

O Senhor derrama a sua graca
abundantemente sobre a humildade
dos que recebem com visdo
sobrenatural os conselhos da direcdo
espiritual, vendo nessa ajuda a voz
do Espirito Santo. S6 uma efetiva
docilidade de coracdo e de mente
torna possivel o progresso no
caminho da santidade, ja que o
Paraclito, com as suas inspiragoes e
os conselhos de quem nos atende, vai
dando tom sobrenatural aos
nossos pensamentos, desejos e
obras. E Ele que nos impele a



aderir a doutrina de Cristo e a
assimila-la em profundidade; que
nos da luz para tomar consciéncia
da nossa vocacao pessoal e forca
para realizar tudo o que Deus
espera de nos. Se formos ddceis ao
Espirito Santo, a imagem de Cristo
ir-se-a formando, cada vez mais
nitida, em nos e assim nos iremos
aproximando cada vez mais de
Deus Pai . Os que sdo conduzidos pelo
Espirito de Deus, esses sdo filhos de
Deus (Rm 8, 14) [40].

Humildade e prudéncia ao dar a
direcdo espiritual

18. Detenho-me agora nas
disposicOes de quem ajuda outros na
direcdo espiritual. Salienta-se, em
primeiro lugar, a de querer os outros
como sao, procurando
exclusivamente o seu bem. Assim, a
sua atitude sera sempre positiva,
otimista e alentadora. Além disso,
devera também fomentar em si



mesmo a virtude da humildade, para
ndo perder de vista que apenas é um
instrumento (cfr. Act 9, 15) de que o
Senhor deseja servir-se para a
santificacdo das almas.

Por outro lado, esmerar-se-a em
alcancar a melhor preparacao
possivel para exercer a sua
actividade, conhecer os principios
fundamentais da vida espiritual que
ordinariamente fortalecem as almas,
e duvidar prudentemente — isto &,
ndo se fiar exclusivamente do seu
critério — se se apresentam situagoes
especiais. Nestes casos, além de rezar
mais, pedira mais luzes ao Espirito
Santo, para estudar e enquadrar o
assunto. Se é necessario, de acordo
com os ensinamentos da Moral, pode
fazer-se uma consulta a pessoas mais
doutas, apresentando-a como um
caso hipotético e modificando as
circunstancias, de maneira que —
para guardar rigorosamente o
siléncio de oficio - fique



completamente a salvo a identidade
de quem se trate, e sempre com a
devida prudéncia.

Na Obra, desde sempre, conheciamos
e aceitavamos claramente que a
pessoa com quem se fala
fraternalmente possa consultar o
Diretor respetivo, quando o
considere oportuno para ajudar
melhor o interessado. Com o fim de
que fique ainda mais em evidéncia o
espirito de liberdade e de confianga
nessas situacdes — que nao serdo nem
habituais nem frequentes — a pessoa
que recebe a conversa fraterna
propde ao interessado se deseja, ele
mesmo, pedir conselho a um diretor
ou se prefere que o faca o que atende
a sua confidéncia. £ uma maneira de
proceder que reforca as medidas de
delicadeza e de prudéncia vividas
desde o principio.

Do mesmo modo, todos tém
liberdade de se dirigir diretamente



ao Padre ou a um diretor regional ou
da delegacdo, para falar da propria
vida interior. Isto da-nos a garantia,
aos que recorremos a direcao
espiritual no Opus Dei, de que vamos
receber o que necessitamos e
desejamos: 0 espirito que nos
transmitiu S. Josemaria, sem
acrescentos nem modificacoes.
Simultaneamente, nem de longe se
lesa o dever de manter o segredo
natural, que se guarda com o
maximo cuidado e rigor: uma pessoa
que ndo fosse exemplar neste ponto,
careceria de uma disposicao
fundamental para dar direcdo
espiritual.

Os que atendem outros, procuram
fomentar em todo o momento a liber-
dade interior dessas almas, para que
respondam voluntariamente aos
requisitos do amor de Deus. A
direcdo espiritual oferece-se,
portanto, sem uniformizar os fiéis do
Opus Dej; isso seria ilogico e uma



falta de naturalidade. A Obra quer-
nos libérrimos e diversos. Mas
quer-nos cidadaos catolicos
responsaveis e coerentes, de forma
que o cérebro e o coracao de cada
um de nos ndo vao dispares, cada
um por seu lado, mas concordes e
firmes, para fazer em cada
momento o que se Vé com clareza
que ha que fazer, sem se deixar
arrastar - por falta de
personalidade e de lealdade a
consciéncia - por tendéncias ou
modas passageiras [41] .
Logicamente, hdo-de falar com a
fortaleza necessaria para estimula-
los a caminhar pela senda que Deus
lhes marca; mas também com
extrema suavidade, porque nao sao
nem se sentem donos, mas
servidores das almas: fortiter in re,
suaviter in modo. Com efeito, sempre
que a situacao o requeira, a
prudéncia exige que se aplique o
remédio totalmente e sem
paliativos, depois de por a chaga a



descoberto (...).Em primeiro lugar,
temos que proceder assim
CONNOSCO mesmos e com quem, por
motivos de justica ou caridade,
temos obrigacao de ajudar[42] .

Ndao ha-de ser impedimento neste
encargo o pensamento de que
também o proprio deve melhorar
nesse ponto concreto. Porventura
um médico que esta doente,
mesmo que a sua doenca seja
cronica, ndao cura os outros? A sua
doenca impede-o de prescrever a
outros doentes o tratamento
adequado? E claro que nio: para
curar basta-lhe ter a ciéncia
necessaria e aplica-la com o
mesmo interesse com que combate
a sua propria doenca [43].

A formagado liturgica

19. Dentro da formacdao espiritual ,
muito unida a formacdo doutrinal-
-religiosa, situa-se o amor pela
sagrada liturgia da Igreja, em que -



de modo eminente na Santa Missa —
se realiza a obra da nossa Redencéao
[44]. A Santa Missa situa-nos (...)
perante os mistérios primordiais
da fé, porque se trata da propria
doacdo da Trindade a Igreja.
Compreende-se assim que a Missa
seja o centro e a raiz da vida
espiritual do cristao [45].

A mensagem crista é performativa.
Isto é, o Evangelho e a liturgia que a
traz a nossa existéncia, ndo é apenas
uma comunicacao de realidades que
se podem saber, mas uma
comunicacao que gera factos e muda
a vida [46].

Ninguém com sentido comum e
sentido sobrenatural pode pensar
que a liturgia é “coisa de clérigos”; ou
que os clérigos “celebram” e o povo
simplesmente “assiste”. Bem longe de
semelhante concepcao, S. Josemaria
impulsionava a participacdo de
todos: desde a compreensdo da



conexdo intima entre liturgia da
Palavra e liturgia eucaristica, ou da
dimensdo essencial da adoracao na
celebracao, até detalhes concretos
como o uso do missal de fiéis, para
facilitar a sua participacdo: primeiro
a partir do coracdo e depois com as
palavras e os gestos previstos.
Recordo ter ouvido que, jd nos anos
trinta do século passado, para dar
mais vigor a esse ensino, quis que se
dialogasse a Missa, com uma
resposta em voz alta, as oracoes que
pronunciava o sacerdote. Entdo néo
era habitual: faltavam trinta anos
para o Concilio Vaticano II.

A liturgia da Palavra

20. Toda a histdria da salvagao, e a
liturgia que a celebra e faz presente,
esta caracterizada pela iniciativa de
Deus que nos convoca e espera de
cada um de nos uma resposta atual,
com um amor que depois informe
toda a jornada, com desejo de que o



Sacrificio do altar se prolongue
durante as vinte e quatro horas.

A celebracdo da Palavra na Santa
Missa é um verdadeiro didlogo que
exige uma resposta delicada: é Deus
que fala ao seu povo e este faz sua
esta palavra divina por meio do
siléncio, do canto, etc.; unir-se a esse
anuncio professando a sua fé no
Credo, e cheio de confianca recorre
com as suas peticdes ao Senhor [47].
Nas leituras, o Paraclito fala com voz
humana para que a nossa
inteligéncia saiba e contemple,
para que a vontade se robusteca e
a acdo se cumpra [48] . A
possibilidade de que eles se tornem
realidade na nossa vida depende da
graca divina, mas também da
preparacdo e fervor de quem as lé e
medita, de quem as escuta. «Pelas
santas Escrituras, com efeito, somos
conduzidos a executar acoes
virtuosas e a pura

contemplacdo» [49].



Aqui apresenta-se-nos um ponto bem
concreto de exame e de melhoria.
Dessas leituras que consequéncias
tiramos, em cada dia, na Santa
Missa? Saboreamos os instantes de
siléncio previstos depois do
Evangelho, para aplicarmos a
pregacdo do Senhor? Recordei que
«muitos fomos testemunhas de como
S. Josemaria se metia a fundo nas
leituras da Missa; notava-se-lhe até
no tom da voz. Havia algo que ele
repetia com bastante frequéncia:
depois do Santo Sacrificio, tomava
notas das frases que o haviam ferido
mais profundamente, para medita-
las na oracao pessoal. Assim foi
enriquecendo constantemente a sua
alma e a sua pregacao. Tratemos nos
de imitar tdo bom mestre. Deus
revelou-Se-nos para que O
conhecamos mais e melhor, e para
que O demos a conhecer, com
naturalidade, sem respeitos
humanos» [50].



A liturgia eucaristica

21. Nesta parte da Santa Missa, 0
sacerdote ndo se dirige
principalmente aos fiéis reunidos. De
facto, a orientacgdo espiritual e
interior de todos, do sacerdote e dos
fiéis, é versus Deum per Jesum
Christum, para Deus por meio de
Jesus Cristo. Na liturgia eucaristica,
sacerdote e povo naturalmente ndo
rezam um para o outro, mas para o
unico Senhor. Portanto, durante a
oracdo olham na mesma direcdo,
para uma imagem de Cristo na
abside, ou para uma cruz ou
simplesmente para o céu, como fez o
Senhor na oracdo sacerdotal na noite
antes da sua Paixdo [51]. Como nos
ajuda a viver esta adoracdo comuin,
este sair ao encontro do Senhor que
chega, e por os nossos olhos na cruz
do altar!

22. No Sacrificio do altar sdo
necessarias a obediéncia e a piedade,



intimamente unidas: sdo também
requisitos fundamentais para que a
liturgia seja fonte e cume da vida da
Igreja e de cada cristdo. Obediéncia,
em primeiro lugar, porque «as
palavras e os ritos litargicos sdo
expressao fiel, amadurecida ao longo
dos anos, dos sentimentos de Cristo e
ensinam-nos a ter os mesmos
sentimentos que Ele (cfr. FI 2, 5);
conformando a nossa mente com as
suas palavras, elevamos ao Senhor o
nosso coracao» [52]. Eis aqui um
fundamento profundo do porqué
havemos de obedecer, de amar, cada
palavra, cada gesto, cada rubrica,
pois fazem chegar o dom de Deus,
ajudam-nos a ser alter Christus, ipse
Christus.

O Concilio Vaticano II recordou que a
plena eficacia da liturgia depende
também de que cada um, sacerdote
ou fiel, ponha a alma em
concordancia com a voz [53]. E Bento
XVI explicava que nas cerimonias, a



VOX, as palavras precedem a nossa
mente. Normalmente ndo é assim:
primeiro temos que pensar e depois
0 pensamento torna-se palavra. A
Sagrada Liturgia da-nos as palavras;
nos devemos entrar nestas palavras,
encontrar a concordia com esta
realidade que nos precede (...). Esta é
a primeira condi¢do: nds proprios
devemos interiorizar a estrutura, as
palavras da Liturgia, a Palavra de
Deus. Assim 0 nosso celebrar torna-
se realmente um celebrar “com” a
Igreja: o nosso coracgdo alarga-se e
nos ndo fazemos algo, mas estamos
“com” a Igreja em didlogo com Deus
[54].

Na vida de S. Josemaria fundem-se
de modo admiravel piedade e
obediéncia. e constituem um
exemplo de algo muito real: De
nenhuma forma poderemos
manifestar melhor o nosso
maximo interesse e amor pelo
Santo Sacrificio, que observando



esmeradamente até a mais
pequena das cerimonias prescritas
pela sabedoria da Igreja. E, além
do Amor, deve urgir-nos a
“necessidade” de nos parecermos
com Jesus Cristo, ndo so
interiormente, mas também
externamente, movendo-nos — nos
amplos espacos do altar cristao -
com aquele ritmo e harmonia da
santidade obediente, que se
identifica com a vontade da Esposa
de Cristo, quer dizer, com a
Vontade do proprio Cristo [55].

Gostaria que estas brevissimas
consideracoes acerca da estrutura da
Santa Missa nos ajudassem a todos a
fomentar o interesse pela liturgia,
alimento e parte necessaria da vida
espiritual. Como néo recordar que o
nosso Fundador, ja no longinquo ano
de 1930, escreveu que todos na Obra
héo-de ter especial empenho em
seguir, com todo o interesse, todas
e cada uma das disposicoes



liturgicas, ainda que parecam
pouco ou nada importantes. O que
ama nao perde um pormenor. Eu
ja vi: essas ninharias sdo uma coisa
muito grande: amor. E obedecer ao
Papa, até no minimo, é ama-lo. E
amar o Santo Padre é amar Cristo e
a sua Mae, a nossa Mae Santissima,
Maria. E nds s6 aspiramos a isso:
porque 0s amamos, queremos que
omnes, cum Petro, ad Jesum per
Mariam [56].

FORMACAO NA DOUTRINA
CATOLICA

23. Quem ama sinceramente a Deus,
sente-se levado a conhecé-lo cada vez
mais e melhor; ndo se conforma com
um trato superficial; procura
compreender com maior
profundidade tudo o que a Ele se
refere. O afa por adquirir esta
ciéncia teoldgica - a boa e firme
doutrina crista - deve-se, em
primeiro lugar, ao desejo de



conhecer e amar a Deus.
Simultaneamente é consequéncia
da preocupacao geral da alma fiel
por alcancar a mais profunda
compreensao deste mundo, que é
uma realizacado do Criador [57] .
Por isso a formacdo que o Opus Dei
proporciona aos seus fiéis —
considerada a partir da perspetiva
doutrinal-religiosa — dirige-se a que
adquiramos a doutrina da Igreja e
aprofundemos no seu conhecimento.

Com o mesmo horizonte — olhando
Deus e 0o mundo - o Beato Jodo Paulo
IT assinalou a necessidade atual da
formacdo na doutrina catdlica. «A
formacao doutrinal dos fiéis leigos
mostra-se hoje cada vez mais
urgente, ndo so pelo natural
dinamismo de aprofundar a sua fé,
mas também pela exigéncia de
“racionalizar a esperanca” que esta
dentro deles, perante o mundo e os
seus problemas graves e complexos.
Tornam-se, desse modo,



absolutamente necessarias uma
sistematica acdo de catequese , a dar-
se gradualmente, conforme a idade e
as varias situacoes de vida, e uma
mais decidida promocao crista da
cultura , como resposta as eternas
interrogacdes que atormentam o
homem e a sociedade de hoje» [58].

Desde os comecos do Opus Dei e
ainda antes, S. Josemaria mostrou
um especial interesse para que as
pessoas, a quem atendia
espiritualmente, aprofundassem na
sua formacao doutrinal-religiosa,
porque cada um ha-de esforcar-se,
na medida das suas possibilidades,
pelo estudo sério e cientifico da fé
[59].

24. Como escrevia S. Gregorio
Magno, «muito inutil é a piedade se
falta a reflexdo da ciéncia» [60]. E
«nada € a ciéncia se ndo tem a
utilidade da piedade» [61]. O nosso
Fundador insistiu em que o estudo



da doutrina estivesse acompanhado
por uma sincera vida espiritual, pelo
trato intimo com Jesus Cristo na
oracdo e nos sacramentos, por uma
devocdo filial a Virgem Santissima.
Ensinava que a verdade é sempre,
em certo modo, algo sagrado: dom
de Deus, luz divina que nos
encaminha para Aquele que é a
Luz por esséncia. E isto sucede
especialmente quando a verdade
se considera na ordem
sobrenatural: ha pois que trata-la
com respeito, com amor (...). Mais
ainda: estamos persuadidos de que
essa verdade divina, que levamos,
nos transcende: que as nossas
palavras sdo insuficientes para
expressar toda a sua riqueza, que é
inclusive possivel que ndo a
entendamos com plenitude e que
facamos o papel de quem
transmite uma mensagem que o
proprio ndo compreende
totalmente [62] .



Vale a pena o esforco da Prelatura
para garantir a todos os seus fiéis e a
muitas outras pessoas uma séria
preparacdo doutrinal; mais ainda em
momentos, como o0s atuais, em que
essa necessidade se nota de modo
mais perentorio. E de realcar, como
gozosa realidade, a afirmacdo do
nosso Fundador ha muitos anos
atras: a Obra inteira equivale a
uma grande catequese, feita de
forma viva, simples e direta nas
entranhas da sociedade civil [63].

Fidelidade ao Magistério e liberdade
no que é opinavel

25. A formacao doutrinal abarca
todos os campos, desde a filosofia a
teologia e ao direito canonico, etc.
Mediante essa preparac¢ao — que no
caso dos Numerarios e das
Numerarias, e de muitos Agregados e
Agregadas, abrange os programas
que se estudam nas universidades
pontificias — contribui-se para que



em todos os estratos da sociedade
haja pessoas decididas a dar um
testemunho vivo do Evangelho, com
a palavra e com as obras : sempre
dispostos - como escreve S. Pedro - a
dar a razdo da vossa esperanga a todo
aquele que vo-la peca (1 Pd 3, 15) .

De acordo com as repetidas
diretrizes do Magistério, na
explicacdo das diferentes matérias
filosoficas, tem uma especial
relevancia a doutrina do Doutor
comum da Igreja. Cumpre-se assim a
recomendacdo do Concilio Vaticano
IT e de varios Romanos Pontifices:
«Aprofundar nos mistérios da fé e
descobrir a sua mutua conexao (...)
sob o magistério de S. Tomas» [64].

S. Josemaria ateve-se a esta linha e
assim o recordou aos professores e
professoras encarregados dos
Estudos gerais da Prelatura. Ao
mesmo tempo, com uma
mentalidade aberta ao progresso da



ciéncia teologica, explicava que dessa
recomendacdo ndo se pode concluir
que devamos limitar-nos a
assimilar e a repetir todos e
somente os ensinamentos de S.
Tomas . Trata-se de algo muito
diferente: devemos certamente
cultivar a doutrina do Doutor
Angélico, mas do mesmo modo que
ele a cultivaria hoje se vivesse. Por
isso, algumas vezes havera que
levar a cabo o que ele mesmo s6
pode comecar; e por isso também,
fazemos nossos todos os achados
de outros autores, que respondam
averdade [65] .

Acabo de recordar-vos, com palavras
do nosso Padre, uma caracteristica
essencial do espirito do Opus Dei:
que corporativamente nio temos
outra doutrina que a que ensina o
Magistério da Santa Sé. Aceitamos
tudo o que este Magistério aceita e
rejeitamos tudo o que rejeita.
Cremos firmemente em tudo



quanto propoe como verdade de fé
e fazemos também nosso tudo o
que é de doutrina catolica [66] . E
dentro desta doutrina ampla, cada
um de nds forma o seu critério
pessoal [67] . Os Estatutos da
Prelatura estabelecem a proibigdo de
que o Opus Dei — como disse 0 nosso
Fundador - crie ou adote uma escola
filosofica ou teoldgica particular [68].
Isto, além do amor a liberdade,
expressa um facto eclesioldgico
fundamental: que os membros da
Prelatura sdo fieis cristdos comuns
ou, No seu caso, sacerdotes seculares
com idénticos ambitos de liberdade
de opinido que os restantes catdlicos.

FORMACAO PARA O APOSTOLADO

26. O conhecimento profundo das
verdades religiosas fundamentais,
assim como dos aspetos morais e
éticos que se relacionam mais de
perto com o exercicio do proprio
trabalho, é importante, também,



para fazer um amplo trabalho
apostolico no ambiente profissional
em que cada um se desenvolve. A luz
dos seguidores de Jesus Cristo ndo
deve estar no fundo do vale, mas
no cume da montanha para que
vejam as vossas boas obras e
glorifiquem o vosso Pai que estd nos
céus (Mt 5, 16) [69].

Certamente sdo muitas as pessoas de
grande coracdo, capazes de
enamorar-se de Deus, mas a quem
falta a luz da doutrina que oriente e
dé sentido as suas vidas. E aos
cristdos incumbe o dever e o prazer
de lha proporcionar. Uma passagem
do Novo Testamento ilustra-o
claramente. Cumprindo um mandato
do Espirito Santo, o didcono Filipe
dirigiu-se ao caminho que conduzia a
Gaza. Por ali transitava uma
carruagem em que um alto
personagem, ministro da rainha da
Etiopia, regressava ao seu pais depois
de ter adorado a Deus em Jerusalém .



Filipe, acorrendo, ouviu o etiope a ler
o0 profeta Isalas e perguntou-lhe:
Compreendes, verdadeiramente, o que
estas a ler? Respondeu ele: E como
poderei compreender, sem alguém que
me oriente? E convidou Filipe a subir
e a sentar-se junto dele ( Act 8, 30-31) .

E missdo dos catélicos anunciar, com
paz e perseveranca, a boa nova de
Jesus, evitar a ignorancia religiosa
por meio da difusdo da doutrina
revelada. O apostolado cristdo - e
refiro-me agora em concreto ao de
um cristio corrente, ao do homem
ou da mulher que vive realmente
como outro qualquer entre os seus
iguais - é uma grande catequese,
em que, através de uma amizade
leal e auténtica, se desperta nos
outros a fome de Deus, ajudando-
os a descobrir novos horizontes:
com naturalidade, com
simplicidade como ja disse, com o
exemplo de uma fé bem vivida,



com a palavra amavel, mas cheia
da forca da verdade divina [70] .

Devemos propagar ardentemente a
Verdade de Cristo, fazer com que
outros participem do tesouro que
recebemos, de modo que
experimentem que ndo ha nada de
mais belo do que conhecé-1"0 e
comunicar aos outros a Sua amizade
[71].

27. No Decreto sobre o apostolado
dos leigos, o Concilio Vaticano II
ensina que «o apostolado s6 se pode
alcancar com uma formacao
multiforme e integral. Exigem-na
tanto o continuo progresso espiritual
e doutrinal do proéprio leigo, como as
diversas circunstancias de coisas,
pessoas e encargos a que a sua
atividade se deve acomodar. Esta
formacéao deve-se apoiar sobre os
fundamentos afirmados e expostos
por este sagrado Concilio noutros
lugares (...). Além da formacao



comum a todos os cristaos, nao
poucas formas de apostolado
requerem uma formacdo peculiar e
especifica, por causa da diversidade
de pessoas e circunstancias» [72].

Nos ultimos anos, este afa de almas
tem exigido mais vigor, para contra-
riar o secularismo, que avancgou a
passos largos, até adquirir carta de
cidadania em paises
tradicionalmente cristdos. Voltar a
impregnar com o espirito de Cristo as
raizes dessas nacdes é precisamente
0 objetivo da nova evangelizacao
[73]. Na Prelatura, esse trabalho
resume-se a orientar e estimular
cada pessoa, para que realize a
missdo evangelizadora recebida no
Batismo, com o espirito e 0os meios
especificos do Opus Dei, através do
apostolado de amizade e
confidéncia.

Jodo Paulo II insistia em que o
mundo «exige evangelizadores



crediveis, cuja vida , em sintonia com
a cruz e a ressurreicdo de Cristo,
irradie a beleza do Evangelho (...).
Cada batizado, enquanto testemunha
de Cristo, deve obter a formacao
adequada a sua condicdo, ndo so
para evitar que a fé definhe por falta
de cuidado num ambiente hostil
como é o do mundo, mas também
para dar apoio e impulso ao
testemunho evangelizador» [74].

Apostolado pessoal de amizade e
confidéncia

28. Nosso Senhor veio a esta terra
para que todas as almas alcancem a
vida eterna e quer contar também
com os seus discipulos: ut eatis, que
vades — repete-nos aos cristaos, como
aos Apostolos — e deis fruto, e 0 vosso
fruto permaneca (cfr. Jo 15, 16).
Portanto, minhas filhas e filhos,
havemos de levar a sua doutrina
pelos mais diversos ambientes, ja
que nos interessam todas as almas



para o Senhor. Mas torna-se 1ogico
comecar por quem Deus colocou
mais proximo de nos.

Na Prelatura do Opus Dei, como vos
dizia, damos prioridade ao que S.
Josemaria chamava apostolado de
amizade e confidéncia : um trato
pessoal em que cada coracdo verte
no outro o seu conhecimento e o seu
amor a Cristo, facilitando que se abra
aos suaves impulsos da graca.

A amizade presume — e a0 mesmo
tempo cria — comunhdo de
sentimentos e de afas. Mas «onde
principalmente se realiza essa
comunhado é na convivéncia (...);
daqui que o conviver seja proprio da
amizade» [75]. Com esse trato,
empreende-se 0 primeiro passo no
caminho da amizade. Portanto, da-
nos alegria aproveitar as ocasioes
que o trabalho profissional e social
nos oferece de conhecer novos
amigos, com o desejo de ajuda-los e,



também, de aprender deles: a
amizade é essencialmente mutua. O
nosso Padre animava-nos a nos
conduzirmos como Cristo que passa
ao lado da gente, pelo caminho da
vida quotidiana. O Senhor quer
servir-se de nds — do nosso trato
com os homens, desta nossa
capacidade, que Ele nos deu, de
querer e fazer-nos querer -, para
Ele continuar a ter amigos na terra
[76].

Entre as caracteristicas deste modo
de servir, destaca-se a necessidade de
saber adaptar-se a capacidade e a
mentalidade de cada um, de modo
que entendam o que escutam. S.
Josemaria chamava dom de linguas
a este esforco por fazer-se entender,
que brota como fruto da graca, da
oracdo e da preparacdo pessoal, para
que a doutrina da Igreja ressoe com
novas tonalidades aos ouvidos das
pessoas. Ha que repetir o mesmo,
mas de modos diversos. F a forma



0 que deve ser sempre novo,
diferente; ndo a doutrina [77] .

Trata-se de imitar Jesus, que
expunha os mais elevados
ensinamentos por meio de parabolas,
de comparacoes, que todos — cada um
ao seu nivel — estavam em condi¢des
de entender. Fomentemos o desejo
de expor as verdades cristas de
forma atrativa: Que a vossa palavra
seja sempre amavel, temperada de sal,
para que saibais responder a cada um
como deveis ( Cl 4, 6) . Nao se trata de
uma formalidade, ou de nos
mostrarmos eruditos, mas de falar
com conteudo, buscando a gldria de
Deus e 0 bem das almas.

29. Neste contexto, o conhecimento
profundo da Sagrada Escritura — do
Antigo e do Novo Testamento - fruto
de uma leitura assidua e de uma
meditacdo atenta, é de importancia
fundamental. Recordou-o
recentemente o Papa Bento XVI, na



Exortacdo apostdlica Verbum Domini
sobre a palavra de Deus na missdo da
Igreja. Ali, entre outros grandes
santos a quem o Senhor concedeu
luzes especiais para aprofundar no
sentido espiritual da Biblia, o Papa
afirma que um desses raios de luz se
manifesta em S. Josemaria Escriva e
na sua pregacao sobre a chamada
universal a santidade [78] .

O Romano Pontifice escreve que um
momento importante da animacao
pastoral da Igreja, onde se pode
sapientemente descobrir a
centralidade da Palavra de Deus, é a
catequese, que, nas suas diversas
formas e fases, sempre deve
acompanhar o Povo de Deus [79]. E
mostra como o encontro dos
discipulos de Emaus com Jesus,
descrito pelo evangelista Lucas
(cfr. Lc 24, 13-35), representa em
certo sentido o modelo de uma
catequese em cujo centro esta a
“explicacdo das Escrituras”, que



somente Cristo é capaz de dar (cfr.
Lc 24, 27-28), mostrando o seu
cumprimento em Si mesmo. Assim,
renasce a esperanca, mais forte do
que qualquer revés, que faz
daqueles discipulos testemunhas
convictas e crediveis do
Ressuscitado [80]. Estas palavras
ndo vos trazem a memoria a
afirmacdo gozosa do nosso Padre
quando pregava que agora, Emaus é
o mundo inteiro, porque o Senhor
abriu os caminhos divinos da
terra? [81].

Recordai como nos transmitiu os
ensinamentos desta passagem de S.
Lucas. Comentava que toda a vida
de Cristo é um modelo divino que
devemos imitar, mas o que nos
conta o evangelista da cena de
Emaus pertence-nos muito
especialmente [82] . Dessa cena
evangélica serviu-se também para
nos falar do apostolado pessoal de
amizade e confidéncia. Dava énfase a



uma caracteristica importante: é
preciso ter iniciativa, sair ao
encontro das pessoas para lhes
oferecer a nossa amizade e ajuda-las
na sua procura de Deus, respeitando
e defendendo a intimidade e a
liberdade de todos.

No caminho de Emaus, o
Ressuscitado vai em busca dos
discipulos que regressavam a suas
casas, desanimados pelos
acontecimentos dolorosos que
tinham presenciado: a Paixdo e
Morte do seu Senhor. Esse gesto de
Jesus ensina-nos que a amizade leva
a participar nas alegrias e nas penas
dos nossos amigos, a sermos
solidarios e dedicar-lhes tempo.
Jesus caminha junto daqueles dois
homens que perderam quase toda
a esperanca, de modo que a vida
comeca a parecer-lhes sem
sentido. Compreende a sua dor,
penetra nos seus coracoes,
comunica-lhes algo da vida que



n’Ele habita [83] . De igual modo
havemos de compartilhar as
preocupacoes, os interesses e as
dificuldades das pessoas que
acompanhamos, sendo um mais
entre os nossos companheiros de
emprego ou profissdo, sem que nos
separe deles nenhuma barreira: uma
caracteristica estupenda do espirito
da Obra, que ndo tira ninguém do
seu sitio e que nos convida a estar no
mundo sem ser mundanos.

Assim havemos de conduzir-nos no
ambiente em que nos movemos, sem
perder de vista que - se formos fiéis -
Jesus Cristo atua em nas, e deseja
servir-se do nosso exemplo e da
nossa palavra para chegar a outras
pessoas, a0 mesmo tempo que elas
nos enriquecem com a sua amizade.
Nada mais l6gico que os verdadeiros
amigos comuniquem entre si as suas
alegrias e as suas penas, as suas
tarefas e, supostamente, o tesouro
maior que possui um cristao: a vida



de Cristo. Falar-lhes-emos de Deus,
da alegria de té-I'0O na nossa alma em
graca, do valor imenso que s6 Ele
pode conferir a uma existéncia
humana.

Atuando assim, o0s cristdos cooperam
eficazmente na missdo evangeliza-
dora da Igreja, metendo Cristo no
coracdo e na alma dos seus
conhecidos, para ajudar a levantar a
Cruz no cume de todas as atividades
humanas.

Apostolado da familia e com a
juventude

30. Sdo muitas as atividades que
contribuem para fortalecer a
extensdo do reino de Deus. Ndo
obstante, algumas tém objetivamente
uma transcendéncia maior,
conforme as necessidades de cada
época e de cada lugar. A familia, a
formacdo da juventude, o mundo da
cultura, situam, em grande parte, o



desafio da nova evangelizacdo que
lanca o Santo Padre.

A familia necessita urgentemente
que se reafirme o seu humus
originario, querido por Deus na
criacdo, que desgracadamente os
costumes e as leis civis de muitos
paises se empenham em perverter. F
uma tarefa de importancia capital,
em que os catolicos coincidimos com
pessoas de outras crengas, ou sem
qualquer religido, conscientes de que
a promocao da familia - comunhéo
de amor entre um homem e uma
mulher, indissoluvel e aberta a vida -
constroi uma coluna insubstituivel
para a reta ordenacdo da sociedade e
um fundamento importante para que
0s homens alcancem a maturidade e
a felicidade. Além do que possamos
contribuir em colaborac¢do com
outras gentes, pessoalmente pode-se
ajudar, por exemplo, a que o0s
conjuges mutuamente se perdoem, e
melhor compreendam que a sua vida



é entrega ao outro; e, se se trata de
um casal cristdo, que compreendam
que participam num mistério: na
unido de Cristo com a sua Igreja. Essa
fidelidade de ambos, manifestagao
do verdadeiro amor com o passar do
tempo, traca também o caminho para
chegar ao Céu.

O trabalho apostdlico com a
juventude constituira sempre um
desafio vital para o mundo e para a
Igreja, porque nesses anos forjam-se
0s que endireitardo o rumo da
sociedade e a fardo avangar nos
caminhos tracados pelo Criador e
Redentor.

Neste ambito, adquire especial
importancia o apostolado da
diversdo e o bom uso do tempo livre.
Limito-me a recordar-vos o que vos
escrevi em 2002, que é preciso
preencher de conteudo cristao «os
costumes, as leis, a moda, os meios
de comunicacdo, as expressdes



artisticas. Todos os aspetos que
palpitam no coracgdo da batalha para
a nova evangelizacdo da sociedade e
para a qual o Santo Padre convida
incansavelmente os cristdos» [84].

Apostolado e cultura

31. O amplo mundo do pensamento e
da cultura, das ciéncias, das letras e
da técnica, continua sendo uma area
privilegiada que é preciso iluminar
com as luzes do Evangelho. «Por isso,
o0s cristdos sdo chamados a possuir
uma fé que lhes permita confrontar-
se criticamente com a cultura atual
resistindo as suas seducdes; influir
eficazmente nos setores culturais,
economicos, sociais e politicos;
mostrar que a comunhdo entre 0s
membros da Igreja Catolica e com os
outros cristdos é mais forte do que
qualquer vinculo étnico; transmitir
com alegria a fé as novas geracoes;
construir uma cultura crista que



possa evangelizar a cultura mais
ampla em que vivemos» [85].

Os apostolados da Obra sdo um mar
sem limites . Queremos abrir os
bragos de par em par a cada pessoa,
como Cristo na Cruz. Dai 0 nosso
empenho por chegar aos que estao
mais longe de Deus, como nos
ensinou S. Josemaria, que amava —
sempre o repetiu — o apostolado ad
fidem. O nosso Padre estimulava-nos
a ter especial empenho no
apostolado ad gentes, com os
gentios (...). Primeiro - repetirei o
de sempre — com uma amizade
sincera, leal, humanamente boa
[86] . Aproveitando as multiplas
relacdes que se originam no
exercicio do trabalho profissional,
num mundo caracterizado pela
globalidade, tornar-se-a facil dialogar
com pessoas de outras confissdes e
crencas, ou com pessoas sem
qualquer religido, com o desejo de
lhes fazer nascer a vontade de



conhecer melhor Deus. Ajudaremos,
inclusive, a quem tenha uma atitude
negativa face a Igreja catolica, se
procuramos trata-los com mansidao,
paciéncia, compreensdo e afeto.

Mas considero importante sobretudo
o facto de as pessoas que se
consideram agnosticas ou ateias
deverem também interessar-nos a
nos como crentes. Quando falamos
de uma nova evangelizacdo, talvez
estas pessoas se assustem. Nao se
querem ver objeto de missdo, nem
renunciar a sua liberdade de
pensamento e de vontade. E todavia
a questao acerca de Deus permanece
em aberto também para elas, mesmo
se ndo conseguem acreditar no
carater concreto da Sua solicitude
por nos [87] .

Ainda que em iniciativas deste tipo
participem especialmente so alguns,
sentimos o dever de apoid-las com a
nossa orac¢do. Porque cada um de



nos, filhos de Deus na Igreja santa, so
quer viver para levar o nome do
Senhor a todos os povos e a todas as
culturas, até aos ultimos recantos da
terra (cfr. Act 9, 15).

FORMACAO PROFISSIONAL

32. Ao constituir o trabalho
ordindrio, segundo o espirito do
Opus Dej, o eixo da santificacdo
pessoal e o A&mbito habitual do
trabalho apostdlico dos seus fiéis,
compreende-se que na Prelatura se
fomente a boa preparacao
profissional. O estudo, a formacao
profissional, seja qual for, entre
nos é obrigacao grave [88] .

Recentemente, o0 Magistério da Igreja
abordou o tema do trabalho — e todos
lemos esse ensinamento pensando na
pregacdo de S. Josemaria, desde 1928
— como 0 ambito para a procura da
santidade por parte dos fiéis leigos.
Insistiu «na promogdo de uma
espiritualidade do trabalho,



suscetivel de ajudar todos os homens
a aproximarem-se através dele de
Deus, Criador e Redentor, e a
participarem nos seus designios
salvificos quanto ao homem e ao
mundo, e a aprofundarem na sua
vida a amizade com Cristo» [89] .
Trabalho e unidade de vida

33. Na homilia Amar o mundo
apaixonadamente, S. Josemaria
insistiu na importancia da unidade de
vida, que harmoniza a piedade, o
trabalho e o apostolado. Tenho
ensinado constantemente com
palavras da Sagrada Escritura: o
mundo ndo é mau porque saiu das
maos de Deus, porque é uma
criatura Sua, porque Iavé olhou
para ele e viu que era bom (cfr. Gn
1, 7ss). NOs, os homens, é que o
tornamos mau e feio, com os
nossos pecados e as nossas
infidelidades. Nao duvideis, meus
filhos: qualquer forma de evasao
das honestas realidades diarias é,



para vos, homens e mulheres do
mundo, coisa oposta a vontade de
Deus. Pelo contrario, deveis
compreender agora — com uma
nova clareza - que Deus vos chama
a servi-I’0O em e a partir das
ocupacoes civis, materiais,
seculares da vida humana: Deus
espera-nos todos os dias no
laboratorio, no bloco operatorio,
no quartel, na catedra
universitaria, na fabrica, na
oficina, no campo, no lar e em todo
0 imenso panorama do trabalho.
Ficai a saber: escondido nas
situacdes mais comuns ha um qué
de santo, de divino, que toca a cada
um de vos descobrir (...). Nao ha
outro caminho, meus filhos: ou
sabemos encontrar nosso Senhor
na nossa vida corrente ou nunca O
encontraremos. Por isso posso
dizer-vos que a nossa época
precisa de restituir a matéria e as
situacoes que parecem mais
vulgares o seu sentido nobre e



original, coloca-las ao servico do
Reino de Deus, espiritualiza-las,
fazendo delas o meio e a ocasido do
Nnosso encontro permanente com
Jesus Cristo [90].

A formacdo que proporciona a
Prelatura tende a fomentar o
necessario espirito sobrenatural,
para que cada um se empenhe em
realizar o trabalho com a maior
perfeicdo humana possivel e com afa
de servico, convertendo-o em
instrumento de santidade e de
apostolado. Para isso, havemos de
esforcar-nos por alcangar o
necessario prestigio profissional
entre 0s nossos companheiros, que se
adquire com o empenho e a
dedicacao ao longo dos anos. Cada
um recebe esta formacdo especifica
como os outros cidaddos: nas
universidades, nas escolas técnicas,
nas oficinas, etc., onde realiza os seus
estudos ou aprende um oficio. O
espirito da Obra impele-nos a



conservar e a melhorar com
constancia essa preparacdo. Todos
nos sabemos libérrimos, tanto no
momento de escolher uma profissdo
como ao exercé-la. A Obra s0 ensina
o modo de se santificar nessas
tarefas, sem se imiscuir nas opcoes
laborais de cada um.

Ndao importa o tipo de tarefa que se
leve a cabo, desde que seja honrada.
O que é mais importante: ser
catedratico na Sorbonne ou fazer
os trabalhos domésticos? Dir-te-ei
que se tu és santa, porque te estas
a santificar no trabalho, isso é o
mais importante [91] . E
acrescentava noutro momento:
quando, referindo-me as mulheres
da limpeza que trabalham na
Universidade de Navarra, afirmo
que nao sei se o seu trabalho é tao
importante ou mais que o do
Conselho de Administracao, nao
estou a brincar: repito
simplesmente o que sempre tenho



pensado. A tarefa de uma dessas
mulheres que vai com alegria e faz
tudo por amor, pode ser heroico,
nada vulgar, e naturalmente mais
eficaz que o de um grande
investigador que s6 pense em
publicar os seus estudos. Insisto:
que vale mais? Depende do amor e
do sacrificio com que se realiza o
proprio trabalho, mas com um
sacrificio gozoso, alegre,
voluntario; caso contrario, é
melhor que nao se faca [92] .

A todos os catdlicos compete o dever
de fazer quanto estiver nas suas
maos para que Cristo reine
efetivamente na sociedade, e estas
ansias santas manifestam-se também
procurando adquirir o necessario
prestigio profissional, candeeiro para
que brilhe a luz de Cristo (cfr. Mc 4,
21).

Os estudantes, por seu lado, hdo-de
sentir o dever de conseguir boas



notas. Nao me esquecais aquela
consideracdo que S. Josemaria
escreveu em Caminho , que tem
servido de guia a tantas geracgoes de
jovens no mundo inteiro : para um
apostolo moderno, uma hora de
estudo é uma hora de oracao [93] .
Retiddo de intengdo

34. Ao mesmo tempo que cuidamos a
preparacdo profissional, recordemos
com responsabilidade que a
ocupacdo laboral - seja qual for —
mostra-nos sempre um meio para
alcancar a santidade e estar atento
ao apostolado. E muito necessario
ndo perder este ponto de vista nos
momentos atuais, porque na
sociedade de hoje, altamente
competitiva, é facil colocar a
profissdo na primeira linha das
obrigacdes, por cima dos outros
deveres com Deus, com a propria
familia e com as outras pessoas.
Insisto-vos, com o nosso Padre:
trabalhai cara a Deus, sem



ambicionar gloria humana. Alguns
véem no trabalho um meio para
conquistar honras, ou para
adquirir poder ou riqueza que
satisfaca a sua ambicao pessoal, ou
para sentir o orgulho da propria
capacidade de atuar. Os filhos de
Deus no seu Opus Dei ndo vemos
jamais no nosso trabalho
profissional algo relacionado com
0 egoismo, a vaidade ou a soberba:
vemos somente uma possibilidade
de servir todos os homens por
amor de Deus [94]. Por isso,
acrescentava : um bom indice da
retiddo de intencdo, com que
deveis realizar o vosso trabalho
profissional, é precisamente o
modo como aproveitais as relacoes
sociais ou de amizade, que nascem
ao desempenhar a profissao, para
aproximar a Deus essas almas:
chegando, se for o caso, se se véem
as circunstancias apropriadas, a
colocar-lhes o problema da sua
vocacao [95].



No campo da preparacao
profissional, tendemos
necessariamente a conhecer bem
aqueles temas da doutrina catolica
mais relacionados com o &mbito da
propria profissdo, ou que gozam de
especial atualidade no pais; talvez
diferentes de um lugar para outro,
mas alguns vigentes em todas as
partes; por exemplo, os relacionados
com o matrimonio e a familia, a
educacdo, o “ evangelho da vida ”, a
bioética, a justica e a caridade nas
relacdes laborais... Por isso, o
exemplo de retiddo no cumprimento
dos deveres profissionais, familiares
e sociais constitui um testemmunho de
confianca que todos havemos de dar,
«Como consequéncia da vossa
retiddo humana e crista — escrevi-vos
—, nascerdo igualmente — nos
ambientes em que vos moveis —
muitas iniciativas diretamente
encaminhadas a resolver problemas
sociais concretos, em nobre e
fraterna colaboragdo com outros



homens e mulheres de boa vontade.
Elevo nestes momentos o meu
coracdo em acdo de gracas a nosso
Senhor, porque a volta da Prelatura,
com a ajuda de tantos cooperadores,
catolicos e nao catdlicos, florescem
abundantes realidades de
solidariedade que contribuem para
implantar a justica e a paz sobre a
terra, levando a dezenas de milhares
de pessoas — como dizia 0 nosso
Padre - o balsamo forte e pacifico
do amor ( Cristo que passa, n.

183)» [96] . Espontaneidade
apostolica

35. Minhas filhas e meus filhos, quis
por de novo perante os vossos olhos
que a inica ambicdo, o unico
desejo do Opus Dei e de cada um
dos seus filhos é servir a Igreja,
como Ela quer ser servida, dentro
da especifica vocac¢do que o Senhor
nos deu [97] . E com alguma
frequéncia, S. Josemaria se referiu ao
Opus Dei dizendo que é uma



desorganizacao organizada,
porque o modo proprio de colaborar
na missdo da Igreja, querido por
Deus, consiste em proporcionar
formacao as pessoas, nos diversos
aspetos. Pode-se afirmar que a
Prelatura do Opus Dei gasta todas as
suas energias nesta tarefa, nesta
catequese. Logo, v0s,
individualmente, com a bagagem da
preparacdo recebida e assimilada,
com liberdade e responsabilidade
pessoais, procurais infundir a seiva
do espirito cristdo na torrente
circulatoria da sociedade.

Respondendo a pergunta de um
jornalista sobre este aspeto tdo
caracteristico da Obra, o nosso Padre
explicava que concedemos uma
importancia primaria e
fundamental a espontaneidade
apostolica da pessoa, a sua
iniciativa livre e responsavel
guiada pela acao do Espirito; e ndo
a estruturas organicas, mandatos,



taticas e planos impostos de cima,
como atos de governo [98] .

Antes de concluir, volto ao
fundamental: esforcemo-nos dia apos
dia na nossa dedicacgao crista a Deus
e aos outros. Esmeremo-nos em ser
mulheres e homens fidelissimos ao
Romano Pontifice, rezando
continuamente pela sua pessoa e
intencdes; vivamos uma afetiva e
efetiva unido com os Bispos e todos
os fiéis catolicos. Enchamo-nos de
otimismo e de gratiddo ao Senhor, ao
participar na nova evangelizacao.
Recorramos a intercessao da
Santissima Virgem, Rainha do
mundo e Mae da Igreja, para que nos
obtenha do Céu as gracas
necessarias.

Como é natural, pomos como especial
intercessor de todo este trabalho
formativo S. Josemaria, que, com a
sua vida e ensinamentos, deixou bem
esculpido o espirito do Opus Dei



recebido de Deus em 2 de Outubro de
1928, para que as suas filhas e filhos,
e muitas outras pessoas, possamos
percorrer todos os caminhos da
terra, fazendo-os divinos com a graca
do Espirito Santo.

Com todo o afeto, abengoa-vos
0 vosso Padre
+ Javier

Roma, 2 de Outubro de 2011

[1] Bento XVI, Enciclica Spe salvi, 30-
IX-2007, n. 2.

[2] Cfr. Bento XVI, Carta Apost.
Ubicumque et semper , 21-1X-2010.

[3] Bento XVI, Homilia na Missa de
encerramento da Jornada Mundial
da Juventude, 21-VIII-2011.



[4] S. Josemaria, Temas Actuais do
Cristianismo , n. 24.

[5] S. Josemaria, Carta 6-V-1945, n.
19.

[6] S. Josemaria, Carta 24-111-1931, n.
9.

[7] S. Josemaria, Caminho , n. 372.

[8] S. Josemaria, Notas de uma
reunido familiar, 18-VI-1972.

[9] Santo Agostinho, Sermdo, 169, 13
(PL, 38, 923).

[10] S. Josemaria . Notas de uma
reunido familiar, 1963.

[11] S. Josemaria, Amigos de Deus , n.
24.

[12] S. Josemaria, Amigos de Deus , n.
26.

[13] S. Josemaria, Amigos de Deus , n.
26.



[14] S.Josemaria, Carta 9-1-1932, n.
28.

[15] Jodo Paulo II, Ex. ap.
Christifideles laici , 30-XII-1988, n. 63.

[16] Simbolo Atanasiano.

[17] Concilio Vaticano II, Decr.
Apostolicam actuositatem , n. 4.

[18] S. Josemaria,Amigos de Deus, n.
74.

[19] S. Josemaria,Amigos de Deus, n.
84.

[20] S. Josemaria,Amigos de Deus, n.
84.

[21] S. Josemaria, Notas de uma
reunido familiar, 28-XI-1972.

[22] Catecismo da Igreja Catolica , n.
1808.

[23] S. Josemaria, Amigos de Deus , n.
717.



[24] Bento XVI, Alocu¢do no Angelus,
28-X-2007.

[25] Cfr. S. Josemaria, Caminho , n.
380.

[26] Jodo Paulo II, Discurso a um
grupo de bispos em visita ad limina,
18-X1-1999.

[27] D. Alvaro del Portillo, Escritos
sobre o sacerdocio , Rialp, Madrid, 62.
ed. 1990, p. 24.

[28] S. Josemaria, Carta 8-VIII-1956,
n. 47.

[29] Jodo Paulo II, EX. ap.
Christifideles laici , 30-XII-1988, n. 60.

[30] Bento XVI, EX. ap. Sacramentum
caritatis , 22-11-2007, n. 64.

[31] S. Josemaria, Caminho , n. 947.

[32] S. Josemaria, Notas de uma
reunido familiar, 30-X-1964.



[33] Jodo Paulo II, Homilia, 19-
VIII-1979.

[34] Cfr. Joao Paulo II, Const. Ap . Ut
sit , 28-XI-1982.

[35] Cfr. S. Josemaria, La Abadesa de
las Huelgas, Estudio teoldgico
juridico , Rialp, Madrid 1974, 3%. ed.,
p- 153. Recentemente, a Congregacao
para o Clero publicou o documento O
sacerdote, ministro da misericordia
divina , 9-111-2011, onde se fala
explicitamente de que também « fiéis
leigos bem formados (...) realizam
este servico de conselho no caminho
da santidade » (n. 65).

[36] S. Josemaria. Notas de uma
meditacdo, 31-XII-1970.

[37] S. Josemaria. T emas Actuais do
Cristianismo , n. 93.

[38] S. Josemaria, Amigos de Deus , n.
15.



[39] S. Josemaria, Amigos de Deus , n.
88.

[40] S. Josemaria, Cristo que passa , n.
135.

[41] S. Josemaria, Carta 6-V-1945 , n.
35.

[42] S. Josemaria, Amigos de Deus , n.
157.

[43] S. Josemaria, Amigos de Deus , n.
161.

[44] Cfr. Concilio Vaticano II, Const.
Sacrosanctum Concilium, n. 2.

[45] S. Josemaria, Cristo que passa , n.
87.

[46] Cfr. Bento XVI, Enciclica Spe
salvi, 30-XI1-2007, n. 2.

[47] Cfr . Instrugdo Geral do Missal
Romano , n. 55.



[48] S. Josemaria, Cristo que passa , n.
89.

[49] S. Jodo Damasceno, Exposi¢cdo
sobre a fé ortodoxa , 1V, 17 (PG 94,
1175).

[50] Vivir la Santa Misa , Rialp,
Madrid, 2010, pp. 65-66.

[51] Joseph Ratzinger-Bento XVI,
Opera omnia , vol. XI, Prefacio.

[52] Congregacdo para o Culto divino
e a Disciplina dos sacramentos, Instr.
Redemptionis sacramentum , 25-
I11-2004, n. 5.

[53] Cfr. Concilio Vaticano II, Const.
Sacrosanctum Concilium , n. 11.

[54] Bento XVI, Encontro com
sacerdotes da diocese de Albano, 31-
VIII-2006.

[55] S. Josemaria, Forja, n. 833.



[56] S. Josemaria, Apontamentos
intimos , n. 110 (17-X1-1930) Cit. por
D. Alvaro del Portillo, Carta,
15-X-1991.

[57] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
10.

[58] Jodo Paulo II, Ex. ap.
Christifideles laici , 30-XII-1988, n. 60.

[59] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
10.

[60] S. Gregorio Magno, Moralia, 1,
32,45 (PL 75, 517).

[61] S. Gregorio Magno, Moralia, 1,
32,45 (PL 75, 517).

[62] S. Josemaria, Carta 24-X-1965 ,
nn. 24-25.

[63] S. Josemaria, Carta 11-11I-1940 ,
n. 47.

[64] Concilio Vaticano II, Decr.
Optatam totius , n. 16; cfr. Pio XII,



Discurso, 24-VI-1939: Paulo VI,
Discurso, 12-111-1964; Jodo Paulo II,
Enciclica Fides et Ratio , 14-1X-1998,
nn. 43ss.

[65] S. Josemaria, Carta 9-1-1951 , n.
22.

[66] S. Josemaria, Carta 14-1I-1964 , n.
1.

[67] S. Josemaria, Notas de uma
reunido familiar, 30-IV-1961.

[68] Cfr. Codex Iuris particularis seu
Statuta Praelaturae Sanctae Crucis et
Operis Dei , n. 109.

[69] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
10.

[70] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
149.

[71] Bento XVI, Homilia na Missa de
inicio do ministério petrino, 24-
IV-2005.



[72] Concilio Vaticano II, Decr.
Apostolicam actuositatem, n. 28.

[73] Cfr. Bento XVI, Enciclica Caritas
in veritate, 29-VI-2009, n. 29;
Discursos de 19-X-2006, 11-VI-2007,
12-111-2010, 24-1X-2011, entre outros.

[74] Jodo Paulo II, Ex. ap. Ecclesia in
Europa , 28-VI-2003, n. 49.

[75] S. Tomas de Aquino, Exposi¢do
sobre a Etica a Nicomaco , IX, 14.

[76] S. Josemaria, Carta 9-1-1932 , n.
75.

[77] S. Josemaria, Carta 30-IV-1946 ,
n. 71.

[78] Bento XVI, Ex. ap. Verbum
Domini, 30-1X-2010, n. 48.

[79] Bento XVI, Ex. ap. Verbum
Domini, 30-1X-2010, n. 74.

[80] Bento XVI, Ex. ap. Verbum
Domini, 30-1X-2010, n. 74.



[81] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
314.

[82] S. Josemaria, Notas de uma
reunido familiar, abril de 1951.

[83] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
105.

[84] Carta , 28-X1-2002, n. 11.

[85] Jodo Paulo II, Ex. ap. Ecclesia in
Europa , 28-VI-2003, n. 50.

[86] S. Josemaria, Notas de uma
reunido familiar, 15-IV-1973.

[87] Bento XVI, Discurso a Curia
Romana, 21-XII-2009.

[88] S. Josemaria, Caminho , n. 334.

[89] Jodo Paulo II, Enciclica Laborem
exercens , 14-1X-1981, n. 24.

[90] S. Josemaria, Homilia Amar o
mundo apaixonadamente, 8-X-1967



(em Temas Actuais do Cristianismo ,
n. 114).

[91] S. Josemaria, Notas de uma
reunido familiar, 30-VIII-1961.

[92] S. Josemaria, Notas de uma
reunido familiar, 10-IV-1969.

[93] S. Josemaria, Caminho, n. 335.

[94] S. Josemaria, Carta 15-X-1948 , n.
18.

[95] S. Josemaria, Carta 15-X- 1948, n.
31.

[96] Carta, 1-VI-1999.

[97] S. Josemaria, Carta 31-V-1943 , n.
1.

[98] S. Josemaria, Temas Actuais do
Cristianismo, n. 19.




pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/carta-pastoral-
de-2-x-2011/(11/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-pastoral-de-2-x-2011/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-pastoral-de-2-x-2011/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-pastoral-de-2-x-2011/

	Carta pastoral do prelado de 2-X-2011

