
opusdei.org

Carta pastoral do
prelado de 2-X-2011

Na data em que se comemora a
Fundação do Opus Dei, D. Javier
Echevarría dirige aos fiéis da
Prelatura uma extensa carta, na
que trata sobre alguns aspetos
da formação para a vida
espiritual e a nova
evangelização.

24/01/2012

ÍNDICE

FORMAÇÃO PARA A NOVA
EVANGELIZAÇÃO



Como os primeiros cristãos

Necessidade e importância da
formação

Liberdade, docilidade, sentido de
responsabilidade

FORMAÇÃO HUMANA

Temperança

Fortaleza

Tom humano

O tom humano dos ministros
sagrados

FORMAÇÃO ESPIRITUAL

Identificar-se com Jesus Cristo

Os meios

O Sacramento da Reconciliação

Espírito de iniciativa e docilidade



Humildade e prudência ao dar a
direção espiritual

A formação litúrgica

A liturgia da Palavra

A liturgia eucarística

FORMAÇÃO NA DOUTRINA
CATÓLICA

Fidelidade ao Magistério e liberdade
no que é opinável

FORMAÇÃO PARA O APOSTOLADO

Apostolado pessoal de amizade e
confidência

Apostolado da família e com a
juventude

Apostolado e cultura

FORMAÇÃO PROFISSIONAL

Trabalho e unidade de vida



Retidão de intenção

Espontaneidade apostólica

***

Queridíssimos: que Jesus me guarde
as minhas filhas e os meus filhos!

1. Desde o mandato apostólico
recebido do Senhor (cfr. Mt 28,
19-20), a Igreja não cessou de
evangelizar. Muitos frutos vieram no
decurso dos séculos: pela graça de
Deus, também a Obra e cada um dos
seus fiéis. Como noutras épocas,
também agora se está a desenvolver
em muitos ambientes um forte
processo de descristianização que
acarreta consigo perdas muito graves
para a humanidade. Deus enviou
sempre santos à Igreja que, com a
sua palavra e com o seu exemplo,
souberam reconduzir as almas a
Cristo. Como escreveu o Papa Bento
XVI na sua encíclica sobre a
esperança, o cristianismo não é



apenas uma “boa notícia”, uma
comunicação de realidades que se
podem saber, mas uma comunicação
que gera factos e muda a vida [1].

Detenho-me agora em alguns aspetos
dessa formação para a nossa vida
espiritual e para tomar parte na
“nova evangelização”, como a definiu
o beato João Paulo II.

Em 1985, o primeiro sucessor do
nosso Padre dirigiu-nos uma carta
pastoral, incitando-nos a participar
muito ativamente neste apostolado,
insistindo na necessidade de nos
esmerarmos na formação pessoal e
em estender esse trabalho às almas.

Também Bento XVI guia agora os
cristãos pelas mesmas vias. A recente
criação do Pontifício Conselho para a
promoção da nova evangelização [2]
é uma demonstração desse interesse.
Todos nos sentimos interpelados
pelas suas palavras na recente
Jornada Mundial da Juventude,



quando animava os jovens a dar
testemunho da fé nos mais diversos
ambientes, incluindo os lugares onde
prevalece a rejeição ou a indiferença.
É impossível encontrar Cristo, e não
O dar a conhecer aos outros. Por isso,
não guardeis Cristo para vós
mesmos. Comunicai aos outros a
alegria da vossa fé. O mundo
necessita do testemunho da vossa fé;
necessita, sem dúvida, de Deus [3].

FORMAÇÃO PARA A NOVA
EVANGELIZAÇÃO

Como os primeiros cristãos

2. Como a Obra veio ao mundo
precisamente para recordar o
chamamento universal à santidade,
S. Josemaria afirmava que a
maneira mais fácil de entender o
Opus Dei é pensar na vida dos
primeiros cristãos. Eles viviam
profundamente a sua vocação
cristã; procuravam muito a sério a
perfeição a que eram chamados,



pelo facto, ao mesmo tempo
simples e sublime, do Batismo. Não
se distinguem exteriormente dos
outros cidadãos [4].

No Pentecostes, o Paráclito estimulou
os apóstolos e os outros discípulos a
evangelizar, reavivando nas suas
mentes os ensinamentos de Jesus
Cristo. Basta ler os escritos do Novo
Testamento, para comprovar que
uma das primeiras ocupações dos
Doze era cultivar a semente da fé e
alimentá-la com os seus
ensinamentos, de palavra e por
carta. O paciente labor de formação
que o Senhor realizou com os
Apóstolos durante três anos,
continuado sem pausas por eles e
pelos seus colaboradores, com a
assistência do Espírito Santo,
transformou o mundo antigo até
fazê-lo cristão.

Necessidade e importância da
formação



3. S. Josemaria estimulou todos a
adquirirem e melhorarem constante‐
mente a própria formação cristã,
pressuposto indispensável para
crescer em intimidade com Jesus
Cristo e dá-lo a conhecer a outras
almas. Discite benefacere ( Is 1, 17),
aprendei a fazer o bem, repetia com
palavras do profeta Isaías; porque é
inútil que uma doutrina seja
maravilhosa e salvadora, se não há
homens formados que a levem à
prática [5] . Desde os seus primeiros
passos como sacerdote, dedicou
muitas energias a formar
doutrinalmente as pessoas que se
aproximavam do seu trabalho
pastoral; depois, com o
desenvolvimento do Opus Dei,
intensificou essa dedicação e
estabeleceu os meios necessários
para dar continuidade à tarefa
formativa: em primeiro lugar dos
seus filhos, mas também das
inumeráveis pessoas – homens e
mulheres, novos e gente madura,



sãos e doentes – que se mostravam
dispostos a acolher essa mensagem
nas suas almas.

O nosso Padre considerava cinco
aspetos da formação: humano,
espiritual, doutrinal-religioso,
apostólico e profissional. Afirmava
que um homem, uma mulher, vai-se
fazendo pouco a pouco, e nunca
chega a fazer-se bastante, a
realizar em si mesmo toda a
perfeição humana de que a
natureza é capaz. Num aspeto
determinado, pode inclusive
chegar a ser o melhor, em relação
a todos os outros, e talvez a ser
insuperável nessa atividade
concreta natural. Não obstante,
como cristão o seu crescimento
não tem limites [6].

Humanamente, se nos examinamos
com sinceridade, descobrimos logo
que precisamos de aperfeiçoar o
nosso caráter, o nosso modo de ser,



adquirindo e melhorando as virtudes
humanas que constituem a base das
sobrenaturais. O mesmo sucede na
formação espiritual, pois sempre
existe a possibilidade de progredir
nas virtudes cristãs, especialmente
na caridade, que é a essência da
perfeição.

No aspeto doutrinal-religioso,
também o nosso conhecimento de
Deus e da doutrina revelada pode e
deve crescer: para melhor conformar
com os mistérios da fé a nossa
inteligência, a nossa vontade e o
nosso coração, e assimilá-los mais
profundamente.

O apostolado, por sua vez, é um mar
sem limites , e requer-se preparação
para anunciar o amor de Cristo em
novos ambientes e em mais países.
Este era o panorama de S. Josemaria
desde os começos, como aparece, nos
primeiros anos da Obra, num
autógrafo seu: conhecer Jesus



Cristo. Fazê-l´O conhecer. Levá-l´O
a todos os sítios . O prestígio
profissional torna-se o anzol de
pescador de homens [7] , para
estender o reinado de Cristo –
presente já na sua Igreja – na
sociedade.

O panorama é tão vasto que nunca
poderemos dizer: já estou formado! 
Nós nunca dizemos basta. A nossa
formação nunca acaba: tudo o que
recebestes até agora – explicava o
nosso Padre – é fundamento do que
virá depois [8] . Liberdade,
docilidade, sentido de
responsabilidade

4. A identificação com Jesus Cristo
requer a livre cooperação humana:
«o que te fez sem ti, não te justifica
sem ti» [9]. Esta correspondência
pessoal desempenha um papel
imprescindível, mas onde a criatura
não chega, chega a graça de Deus. O
Senhor deixou-nos com liberdade,



que é um bem muito grande e a
origem de muitos males, mas que é
também a origem da santidade e
do amor [10] . Origem do amor: só
os seres livres estão em condições de
amar e ser felizes. Dificilmente
cresce o amor onde prevalece a
coação. E não há fidelidade sem a
decisão livre e firme de identificar-se
com a Vontade de Deus.

A Igreja possui o remédio para curar
a debilidade humana, consequência
do pecado, que se manifesta – entre
outras coisas – na diminuição da
liberdade interior. Esse remédio, a
graça divina, não só sara a liberdade
natural, mas a eleva a uma liberdade
nova e mais alta. Jesus Cristo, com
efeito, arrancou-nos da escravidão da
corrupção para participar da
liberdade gloriosa dos filhos de Deus
(Rm 8, 21). Por isso – exorta o
Apóstolo– mantende-vos firmes e não
vos deixeis sujeitar de novo ao jugo da
servidão (Gl 5, 1).



Queres pensar – convida S.
Josemaria – (…) se manténs
imutável e firme a tua escolha da
Vida? Se, ao ouvires essa voz de
Deus, amabilíssima, que te
estimula à santidade, respondes
livremente que sim? [11] . A
decisão pessoal da nossa resposta ao
chamamento de Deus, na Igreja e na
Obra, é precisamente a razão da
nossa perseverança. Mais ainda, essa
liberdade é completamente
realizada, alcança todo o seu sentido,
apenas pela entrega amorosa à
Vontade de Deus, como fez Jesus.

A liberdade pessoal – que defendo
e defenderei sempre com todas as
minhas forças – leva-me a
perguntar com uma segurança
convicta e também consciente da
minha própria fraqueza: que
esperas de mim, Senhor, para fazê-
lo voluntariamente? [12].



E o nosso Padre acrescenta: o
próprio Cristo nos responde : 
Veritas liberabit vos ( Jo 8, 32); a
verdade far-vos-á livres. Que
verdade é esta, que inicia e
consuma o caminho da liberdade
em toda a nossa vida? Resumi-la-ei
com a alegria e com a certeza que
provêm da relação de Deus com as
suas criaturas: saber que saímos
das mãos de Deus, que somos
objeto da predileção da Santíssima
Trindade, que somos filhos de um
Pai tão grande [13].

5. Ao incorporar-se ao Opus Dei, cada
um aceita livremente o compromisso
de se formar para dar cumprimento
à missão da Obra no seio da Igreja, e
recorre, com agradecimento aos
meios de formação específicos
estabelecidos por S. Josemaria, fiel ao
amor divino.

Consideremos seriamente e com
frequência a obrigação de nos



formarmos bem doutrinalmente,
obrigação de nos prepararmos
para que entendam; para que,
além do mais, saibam expressar-se
os que nos escutam [14] . Daí a
necessidade de recorrer aos meios de
formação que estão determinados e
aproveitá-los ao máximo.

Como indicava João Paulo II «certas
convicções tornam-se particularmen‐
te necessárias e fecundas. Antes do
mais, a convicção de que não se dará
formação verdadeira e eficaz se cada
qual não assumir e não desenvolver
por si mesmo a responsabilidade da
formação, pois, esta configura-se
essencialmente como
“autoformação”. A convicção, além
disso, de que cada um de nós é o
termo e, simultaneamente, o
princípio da formação: quanto mais
somos formados, mais sentimos a
exigência de continuar a melhorar a
formação; assim como, quanto mais



somos formados, mais nos tornamos
capazes de formar os outros» [15].

FORMAÇÃO HUMANA

6. No aspeto humano, a formação
tende a fortalecer as virtudes e
contribui para a configuração do
caráter: o Senhor quer-nos muito
humanos e muito divinos, com os
olhos postos n’Ele, que é perfeito
Deus e perfeito homem [16] .

O edifício da santidade assenta sobre
bases humanas: a graça pressupõe a
natureza. Por isso o Concílio Vaticano
II recomenda aos fiéis leigos que
tenham em sumo apreço aquelas
virtudes «que se referem às relações
sociais, isto é, a honradez, o espírito
de justiça, a sinceridade, os bons
sentimentos, a fortaleza de alma, sem
as quais não pode dar-se uma
autêntica vida cristã» [17].

Uma sólida personalidade constrói-se
na família, na escola, no lugar de



trabalho, nas relações de amizade,
nas variadas situações da existência.
É necessário, igualmente, aprender a
comportar-se com nobreza e retidão.
Deste modo, melhora-se o caráter
que é a base do fortalecimento da fé
ante as dificuldades internas ou
externas. Não faltam homens ou
mulheres que talvez não tenham
tido ocasião de ouvir a palavra
divina ou que a esqueceram. Mas
as suas disposições são
humanamente sinceras, leais,
compassivas, honradas. Atrevo-me
a afirmar que quem reúne essas
condições está a ponto de ser
generoso com Deus, porque as
virtudes humanas constituem o
fundamento das sobrenaturais
[18].

Atualmente torna-se mais necessário
redescobrir o valor e a necessidade
das virtudes humanas, pois alguns
consideram-nas em oposição à
liberdade, à espontaneidade, ao que



pensam, erradamente, que é
“autêntico” no homem. Esquecem,
talvez, que essas perfeições habituais
do entendimento e da vontade
facilitam agir bem, com retidão, e
fazem que a convivência social seja
justa, pacífica, amável.

Ainda que o ambiente que se respira
nalguns lugares dificulte captar estes
valores, não é por isso que as
virtudes humanas deixam de ser
atrativas. Ante as múltiplas
solicitações que não enchem o
coração, a pessoa humana acaba por
buscar algo que realmente valha a
pena. Por isso, aos cristãos
apresenta-se-nos o grande labor de
mostrar, primeiro com o próprio
exemplo, a beleza de uma vida
virtuosa, ou seja, plenamente
humana, uma vida feliz.

Na atualidade, mostram-se-nos
especialmente importantes a
temperança e a fortaleza.



Temperança

7. Temperança é domínio . Domínio
que se consegue quando se adverte
que nem tudo o que
experimentamos no corpo e na
alma deve deixar-se à rédea solta.
Nem tudo o que se pode fazer se
deve fazer. É mais cómodo deixar-
se arrastar pelos impulsos a que
chamam naturais; mas no fim
desse caminho cada um encontra a
tristeza, o isolamento na sua
própria miséria [19] .

Esta virtude introduz ordem e
medida no desejo, domínio firme e
moderado da razão sobre as paixões.
O seu exercício não se reduz a uma
pura negação, que seria uma
caricatura desta virtude. Tende a que
o bem deleitável e a atração que
suscita se integrem harmonicamente
na maturidade global da pessoa, na
saúde da alma. A temperança não
supõe limitação, mas grandeza. Há



muito maior privação na
intemperança, porque o coração
abdica de si próprio para servir o
primeiro que lhe fizer soar aos
ouvidos o ruído de uns chocalhos
de lata [20].

A experiência revela que a
intemperança dificulta o julgamento
para determinar o verdadeiro bem.
Causam pena aqueles em que o
prazer se converte no critério das
suas decisões! A pessoa
destemperada deixa-se guiar pelas
múltiplas sensações que o ambiente
lhe desperta. E, deixando de lado a
verdade das coisas e buscando a
felicidade em experiências fugazes –
que, por serem sensíveis e
passageiras, nunca satisfazem
totalmente, mas que inquietam e
destabilizam – fazem entrar a
criatura numa espiral
autodestrutiva. Pelo contrário, a
temperança dá serenidade e repouso;
não sufoca nem recusa os bons



desejos e nobres paixões, mas faz o
homem senhor de si.

Neste campo, têm uma especial
responsabilidade os
Supranumerários, com o seu
empenho em criar lares cristãos. S.
Josemaria comentava que os pais
devem ensinar os filhos a viver com
sobriedade (…). É difícil, mas há
que ser valente: tende coragem
para educar na austeridade [21] . O
modo mais eficaz de transmitir esta
abordagem, sobretudo às crianças, é
o exemplo, pois só entenderão a
beleza da virtude quando observem
como renunciais a um capricho por
amor deles, ou sacrificais o vosso
próprio descanso para atendê-los,
para acompanhá-los, para cumprir a
vossa missão de pais. Ajudai-os a
administrar o que usam: far-lhes-eis
um grande bem. Insisto: se cuidais a
temperança nos vossos lares, o
Senhor recompensará a vossa
abnegação e sacrifício de mães e de



pais; e surgirão vocações de
dedicação a Deus no seio da vossa
própria casa.

Fortaleza

8. Às vezes, experimentamos dentro
de nós uma certa resistência ao
esforço, ao que implica trabalho,
sacrifício, abnegação. A fortaleza
«assegura a firmeza e a constância
na prossecução do bem. Torna firme
a decisão de resistir às tentações e de
superar os obstáculos na vida moral.
A virtude da fortaleza dá capacidade
para vencer o medo, mesmo da
morte, e enfrentar a provação e as
perseguições» [22].

Lutemos por adquirir o hábito de
vencer em pequenos pormenores:
cumprir um horário, cuidar a ordem
material, não ceder a caprichos,
dominar enfados, acabar tarefas, etc.
Assim, poderemos responder com
mais prontidão às exigências da
nossa vocação cristã. Além disso, a



fortaleza conduzir-nos-á à boa
paciência, a sofrer sem dar trabalho
aos outros, a superar as
contrariedades que derivam das
nossas próprias limitações e defeitos,
do cansaço, do caráter alheio, das
injustiças, da falta de meios. É forte
quem persevera no cumprimento
do que entende dever fazer,
segundo a sua consciência; quem
não mede o valor de uma tarefa
exclusivamente pelos benefícios
que recebe, mas pelo serviço que
presta aos outros. O homem forte
às vezes sofre, mas resiste; talvez
chore, mas traga as lágrimas.
Quando a contradição aumenta,
não se curva [23].

É certo que se requer firmeza para
empreender diariamente a tarefa da
própria santificação e do apostolado
no meio do mundo. Surgirão talvez
obstáculos, mas a pessoa movida
pela força de Deus – quoniam tu es
fortitudo mea ( Sl 30 [31] 5), porque



Tu és, Senhor, a minha fortaleza –
não teme atuar, proclamar e
defender a sua fé, também quando
isto suponha ir contra a corrente.
Voltemos de novo o olhar para os
primeiros cristãos: eles encontraram
numerosas dificuldades, pois a
doutrina de Cristo aparecia – então
como agora – um sinal de contradição
( Lc 2, 34). O mundo de hoje necessita
de mulheres e homens que ofereçam
na sua conduta quotidiana o
testemunho silencioso e heroico de
muitos cristãos que vivem o
Evangelho sem excepções,
cumprindo o seu dever [24].

Tom humano

9. O afã por cultivar as virtudes
humanas colaborará para que se
respire o bonus odor Christi (cfr. 2 
Cor 2, 15), o bom aroma de Cristo.
Neste contexto, revela-se
especialmente importante o “tom
humano”, o comportamento cordial e



respeitoso nas relações com os
outros. Fomentemo-lo no seio da
família, no lugar de trabalho, nos
momentos dedicados ao
divertimento, ao desporto, ao
descanso, ainda que não poucas
vezes se precise, também nisso, de ir
contra a corrente. Não tenhamos
medo se, nalguma ocasião, a nossa
simples naturalidade cristã choca
com o ambiente porque – assim nos
ensinou S. Josemaria – essa é então a
naturalidade que o Senhor nos pede
[25].

Há hoje uma necessidade urgente de
cuidar o tom humano e de difundi-lo
à nossa volta. Com frequência na
família e na sociedade descuidam-se
essas manifestações de delicadeza na
conduta, em nome de uma falsa
naturalidade. Existem bastantes
maneiras de contribuir para a
formação neste terreno. Primeiro,
como sempre, é o exemplo, ainda que
será também conveniente insistir



através de conversas pessoais e
palestras a grupos de pessoas. O
respeito no trato mútuo manifesta-se
no modo de vestir digno e honesto,
nos temas das conversas e tertúlias,
promovendo um espírito de serviço
alegre em casa, na escola e nos
lugares de diversão ou descanso; na
atenção material dos lares e no
cuidado das coisas pequenas.

De particular importância é o
interesse em adquirir e fomentar um
nível cultural sério, adequado às
circunstâncias de cada um, em
função dos estudos realizados, do
ambiente social, dos gostos e
interesses pessoais. Limitar-me-ei a
recordar-vos que aqui desempenham
um papel importante as leituras e o
bom aproveitamento do tempo
dedicado ao conveniente descanso.

10. Nos centros do Opus Dei e nos
trabalhos apostólicos promovidos
por fiéis da Prelatura, procura-se que



os jovens se acostumem a pensar nos
outros, com generosidade, com afã
de serviço. Animemos positivamente
a criar um ideal de vida que não os
encerre em limites raquíticos,
cómodos ou egoístas. Recordemos
como S. Josemaria insistia em que,
elas e eles, promovessem e
sobrenaturalizassem todas as suas
ambições nobres.

Se cultivam essas ambições nobres,
com espírito de superação e
sacrifício, será mais possível e
simples o apreço pela transcendência
e importância sobrenatural desses
esforços; e mais facilmente se
ajudará a que progridam na sua vida
interior e cheguem a ser
instrumentos idóneos nas mãos de
Cristo, ao serviço da Igreja e da
sociedade.

Muitas raparigas e muitos rapazes
jovens – dizia João Paulo II numa
ocasião – «são exigentes no que



respeita ao sentido e ao modelo da
sua vida e desejam libertar-se da
confusão moral e religiosa. Ajudai-os
nesta empresa. Com efeito, as novas
gerações estão abertas e são sensíveis
aos valores religiosos, ainda que às
vezes seja de modo inconsciente.
Intuem que o relativismo religioso e
moral não dá a felicidade e que a
liberdade sem a verdade é vã e
ilusória» [26]. A criatura que se
conforma com horizontes reduzidos,
muito dificilmente chegará a
adquirir uma verdadeira formação
humana e cristã. Não deixemos de
encorajar os jovens para que saibam
enfrentar-se com os problemas deste
mundo.

O tom humano dos ministros
sagrados

11. Para os sacerdotes também se
revela imprescindível o exercício das
virtudes humanas, pela própria
natureza do seu ministério pastoral.



Os presbíteros desenvolvem o seu
trabalho no meio do mundo, em
contacto imediato com toda a classe
de pessoas, que – como sublinhou D.
Álvaro – «costumam ser juízes
implacáveis do sacerdote, e fixam-se
em todo o seu modo de proceder
como homem» [27].

Um sacerdote afável, educado,
disponível para dedicar o seu tempo
aos outros, sabe apresentar-se bem e
fazer agradável a luta do cristão.

Nenhuma circunstância afastou S.
Josemaria da elevada ideia que tinha
do sacerdote. Se, por um lado, deve
fazer-se tudo para chegar a todos
(cfr. 1 Cor 9, 19), por outro, não há-de
esquecer que é representante de
Jesus Cristo entre os homens.
Portanto, é lógico que deva esforçar-
se − dentro das suas próprias
limitações – para que os outros fiéis
descubram, através do seu
comportamento pessoal, o rosto do



Senhor. Mantêm toda a atualidade as
recomendações que o nosso
Fundador dirigia aos clérigos,
instando-os a cuidar a correção no
modo de vestir, para que a gente
estivesse em condições de reconhecê-
los como ministros de Cristo, como
dispensadores dos mistérios de Deus
(cfr. 1 Cor 4, 1) .

O sacerdócio abarca toda a existência
do presbítero. Precisamente por isso,
porque há-de aparecer real e
constantemente disponível, deve ser
reconhecido facilmente e o traje
sacerdotal – a batina ou o clergyman
– distingue-o de modo claro. Na
sociedade atual – muito ligada à
cultura da imagem e ao mesmo
tempo, talvez afastada de Deus – a
veste sacerdotal não passa
despercebida. Por isso, os sacerdotes
da Prelatura que exercem o seu
ministério pastoral numa igreja,
levam habitualmente a veste talar no
templo, e também nos nossos



centros. Dos países onde há outros
costumes – comentava o nosso Padre
– não digo nada. Faremos sempre o
que dispuser a Igreja. Não
obstante, dentro de casa levaremos
a batina; os que falam de liberdade
devem, ao menos, respeitar a
nossa liberdade de a vestir em casa
[28] . FORMAÇÃO ESPIRITUAL

12. Esta faceta há-de ocupar «um
posto privilegiado na vida de cada
um, chamado como está a crescer
continuamente na intimidade com
Jesus, na conformidade com a
Vontade do Pai, na entrega aos
irmãos na caridade e na justiça» [29].

O Papa Bento XVI recordou que o
itinerário formativo do cristão na
tradição mais antiga da Igreja,
mesmo sem descuidar a
compreensão sistemática dos
conteúdos da fé, teve sempre um
caráter de experiência, no qual era
determinante o encontro vivo e



persuasivo com Cristo, anunciado
por testemunhas autênticas [30]. A
vida de união com Cristo, a busca da
santidade, nutre-se de auxílios
espirituais: conhecimento da
doutrina católica, vida litúrgica e
sacramental, acompanhamento
espiritual.

Identificar-se com Jesus Cristo

13. Com a ação do Espírito Santo, os
modos de seguir Jesus Cristo dentro
da Igreja são inumeráveis. Assim o
anotava o nosso Padre, quando
escrevia: haveis de ser tão
diferentes, como diferentes são os
Santos do Céu, que têm cada um as
suas notas pessoais e
especialíssimas. – E também tão
parecidos uns com os outros como
os Santos, que não seriam santos
se cada um deles se não tivesse
identificado com Cristo [31].

O Opus Dei, além das práticas de
piedade – todas tradicionais na Igreja



– que recomenda aos seus fiéis ou a
quem se aproxima dos trabalhos
apostólicos, transmite um espírito,
para enfrentar e dar sentido à
própria vida, fundamentando-a na
filiação divina em Cristo. O eixo – o 
gonzo – sobre o qual gira todo o
trabalho de santificação, própria e
alheia, é o trabalho profissional
realizado do melhor modo possível,
em união com Jesus Cristo e com o
desejo de servir os outros.

Esta ajuda espiritual facilita a
unidade de vida, porque os fiéis da
Prelatura e os sócios da Sociedade
Sacerdotal da Santa Cruz, aprendem
a aproveitar as situações concretas
em que se encontram, para convertê-
las em ocasião e meio de santidade e
de apostolado, atuando sempre com
a mais plena liberdade pessoal nas
questões profissionais, familiares,
sociais, políticas, etc., que a Igreja
deixa à decisão pessoal dos católicos.



Neste sentido, S. Josemaria explicava
que é impossível estabelecer uma
diferença entre trabalho e
contemplação: não se pode dizer
até aqui reza-se, e até aqui
trabalha-se. Continua-se sempre a
rezar, contemplando na presença
de Deus. Sendo, em aparência,
homens de ação, vamos parar onde
foram parar os místicos mais
altos : volé tan alto, tan alto, / que le
di a la caza alcance, até ao coração
de Deus [32] . Como não descobrir
um eco destes ensinamentos nas
palavras do papa João Paulo II,
dirigidas em Castelgandolfo a fiéis do
Opus Dei? «Viver unidos a Deus no
mundo, em qualquer situação,
tratando de melhorar-se a si mesmos
com a ajuda da graça e dando a
conhecer Jesus Cristo com o
testemunho da vida. E que há de
mais belo e mais entusiasmante que
este ideal? Vós, inseridos e
misturados nesta humanidade alegre



e dolorosa, quereis amá-la, iluminá-
la, salvá-la» [33].

Os meios

14. A união do trabalho com a luta
ascética, a contemplação e o
exercício da missão apostólica,
requer uma profunda preparação:
por isso o Opus Dei oferece-nos um
amplo leque de recursos de formação
pessoais e coletivos. Entre os
pessoais, um tem especial
importância: é a conversa fraterna, a
que chamamos também confidência,
precisamente pelo seu caráter
interpessoal cheio de confiança.

É uma conversa de direção
espiritual, que se situa no contexto
do serviço fraterno, para viver a
fundo, com liberdade e
responsabilidade, o encontro
quotidiano com Cristo no meio do
mundo. Descobrimos nas páginas do
Novo Testamento que o Senhor quis
servir-se da mediação de homens e



mulheres para encaminhar as almas
para a meta da santidade. Quando
chama S. Paulo no caminho de
Damasco, pede-lhe que se dirija a
outro homem, Ananias, que lhe
comunicará o que há-de saber acerca
do novo caminho que está a ponto de
empreender (cfr. Act 9, 6-18; 22,
10-15). Em seguida irá a Jerusalém 
videre Petrum, para ver a Pedro e
aprender dele muitos aspetos da
doutrina e da vida cristãs (cfr. Gl 1,
18) . De facto, a direção espiritual é
uma tradição cujo espírito remonta
aos primeiros passos da Igreja.

No Opus Dei, essa ajuda espiritual
tende a facilitar que as pessoas
assimilem com fidelidade o espírito
que o nosso Fundador recebeu de
Deus e nos transmitiu, e que foi
proposto pela Igreja como um
caminho de santidade [34].

15. S. Josemaria explicava que, na
Obra, a direção espiritual pessoal se



realiza in actu, isto é , no momento
em que se tem essa conversa. Essa
atenção situa-se no âmbito do
conselho para ajudar a progredir na
vida cristã. O nosso Padre comparava
alguma vez a direção espiritual à
tarefa de um irmão, que se preocupa
com o andar dos irmãos mais novos;
de um amigo ou uma amiga leais,
movidos pelo desejo de ajudar os
outros a serem melhores cristãos
[35]. Resumindo, a confidência é uma
conversa entre irmãos e não a de um
súbdito com o seu superior. Os que
atendem essas conversas fraternas
atuam com uma delicadeza
extraordinária, fruto da preocupação
exclusiva pela vida interior e as
tarefas apostólicas dos seus irmãos,
sem jamais pretender influir nos
assuntos temporais – de caráter
profissional, social, cultural, político,
etc. – de cada um.

Na Obra, a separação entre o
exercício da jurisdição e a direção



espiritual assegura-se na prática,
entre outras coisas, pelo facto de que
precisamente os que recebem
conversas de direção espiritual – os
diretores locais e alguns outros fiéis
especialmente preparados, e os
sacerdotes ao celebrar o Sacramento
da Penitência – não têm nenhum
poder de governo sobre as pessoas
que atendem. A competência do
governo local, não se refere às
pessoas, mas somente à organização
dos centros e das atividades
apostólicas; a função dos diretores
locais, no que se refere aos seus
irmãos, é de conselho fraterno. Não
coincidem, portanto, numa mesma
pessoa as funções de jurisdição e de
ajuda espiritual. Na Prelatura, a
única base da autoridade de governo
sobre as pessoas é a jurisdição, que
reside somente no Prelado e nos seus
Vigários. Que oferece, pois, o Opus
Dei? Fundamentalmente, uma
direção espiritual aos seus fiéis e às
pessoas que a solicitem. Os fiéis da



Prelatura, porque aspiramos à nossa
santificação pessoal e a realizar a
missão do Opus Dei na Igreja, não
temos inconveniente, normalmente,
em falar com quem nos indicam os
diretores – ainda que seja alguém
mais novo –, sempre com plena
liberdade e com fé na graça divina,
que se serve de instrumentos
humanos. A conversa fraterna não é
uma conta de consciência. Se nessa
direção espiritual se nos pergunta
algo – e, em ocasiões pode ser bom e
até necessário que nos perguntem –
procederão com muita delicadeza,
porque ninguém está obrigado,
concretamente, a dizer na
confidência, o que é matéria de
confissão.

Tudo o que vos menciono, minhas
filhas e meus filhos, parecer-vos-á
evidente, mas desejei expô-lo no
contexto atual da sociedade, que
manifesta uma particular
sensibilidade pelo respeito à



intimidade das pessoas, ainda que
também abundem, em certos
ambientes, falta de pudor e de
respeito pela vida privada dos
outros. A todos nos explicaram, mal
conhecemos a Obra, que não nos
ocorria, nem se nos ocorre, chamar “ 
o meu diretor espiritual ” a quem nos
escuta, simplesmente porque, repito,
não se dá, nem nunca se deu, esse
personalismo na Obra. O que recebe
uma confidência transmite o espírito
do Opus Dei sem acrescentamentos:
quem tem o encargo de oferecer essa
ajuda desaparece para pôr as almas
frente ao Senhor, dentro das
características do nosso caminho.
Um caminho, o da Obra, dizia o nosso
Padre que é muito amplo. Pode ir-
se pela direita ou pela esquerda; a
cavalo, em bicicleta; de joelhos, de
gatas como quando éreis meninos;
e também pela valeta, sempre que
não se saia do caminho [36] . O
Sacramento da Reconciliação



16. Além da conversa fraterna,
recorremos – em geral,
semanalmente – a um sacerdote para
receber a ajuda espiritual que está
unida à Confissão sacramental. Como
é bem compreensível, ajudam-nos os
confessores que se designam para os
diferentes centros, que se ordenaram
para servir em primeiro lugar as
suas irmãs e irmãos, com total
disponibilidade, e – porque
conhecem e vivem o mesmo espírito
− têm uma preparação específica
para nos orientar, nunca para
mandar. De modo análogo se
comporta quem costuma recorrer ao
médico de família, quando existe, em
vez de ir a um desconhecido.

Ao mesmo tempo, como sempre
deixou muito claro S. Josemaria, os
fiéis da Prelatura, tal como todos os
católicos, gozam de plena liberdade
para se confessar ou falar com
qualquer sacerdote que tenha as
faculdades ministeriais:



surpreender-vos-á que vos recorde
esta verdade tão clara, mas interessa-
me mencioná-la porque talvez
pudesse ser menos conhecida por
aqueles que nada sabem do Opus Dei
ou do espírito de liberdade próprio
dos que seguem Jesus Cristo. Além
disso, o nosso Padre estabeleceu que
habitualmente sejam pessoas
diferentes as que nos atendem na
conversa fraterna e na Confissão.

Espírito de iniciativa e docilidade

17. A direção espiritual requer, nas
pessoas que a recebem, o desejo de
progredir no seguimento de Cristo.
São elas as primeiras interessadas
em buscar o impulso com a
frequência oportuna, abrindo o
coração com sinceridade, de modo
que nos possam sugerir metas,
indicar possíveis desvios, alentar em
momentos de dificuldade, consolar e
compreender. Por isso, movem-se
com espírito de iniciativa e de



responsabilidade. O conselho de
outro cristão, e especialmente −
em questões morais ou de fé − o
conselho do sacerdote, é uma
ajuda poderosa para reconhecer o
que Deus nos pede numa
circunstância determinada; mas o
conselho não elimina a
responsabilidade pessoal. É cada
um de nós que tem de decidir em
última análise, e é pessoalmente
que havemos de dar contas a Deus
das nossas decisões [37] .

Ao recorrer à direção espiritual, para
secundar a ação do Espírito Santo e
crescer espiritualmente e
identificarmo-nos com Cristo,
devemos cultivar as virtudes da
sinceridade e da docilidade, que
resumem a atitude da alma crente
ante o Paráclito. Assim descrevia esta
recomendação S. Josemaria.
Dirigindo-se a todos os fiéis, da Obra
ou não. Conhecem muito bem as
obrigações do vosso caminho de



cristãos, que os hão-de levar sem
parar e com calma à santidade;
também estão precavidos contra as
dificuldades, praticamente contra
todas, porque já se vislumbram
desde o princípio do caminho.
Agora insisto em que se deixem
ajudar e guiar por um diretor de
almas, a quem confiem todos os
entusiasmos santos, os problemas
diários que afetarem a vida
interior, as derrotas que sofrerem
e as vitórias. Nessa direção
espiritual mostrem-se sempre
muito sinceros: não deixem nada
por dizer, abram completamente a
alma, sem medo e sem vergonha.
Olhem que, se não, esse caminho
tão plano e tão fácil de andar
complica-se e o que ao princípio
não era nada acaba por se
converter num nó que sufoca . [38].

E, fazendo eco dos ensinamentos dos
Padres da Igreja e dos autores
espirituais, apoiado na experiência



de muitos anos de prática pastoral,
insistia : se a tentação de esconder
alguma coisa se infiltra na alma,
deita tudo a perder; se, pelo
contrário, é vencida
imediatamente, tudo corre bem,
somos felizes e a vida caminha
retamente. Sejamos sempre
selvaticamente sinceros, embora
com modos prudentemente
educados [39].

O Senhor derrama a sua graça
abundantemente sobre a humildade
dos que recebem com visão
sobrenatural os conselhos da direção
espiritual, vendo nessa ajuda a voz
do Espírito Santo. Só uma efetiva
docilidade de coração e de mente
torna possível o progresso no
caminho da santidade, já que o
Paráclito, com as suas inspirações e
os conselhos de quem nos atende, vai
dando tom sobrenatural aos
nossos pensamentos, desejos e
obras. É Ele que nos impele a



aderir à doutrina de Cristo e a
assimilá-la em profundidade; que
nos dá luz para tomar consciência
da nossa vocação pessoal e força
para realizar tudo o que Deus
espera de nós. Se formos dóceis ao
Espírito Santo, a imagem de Cristo
ir-se-á formando, cada vez mais
nítida, em nós e assim nos iremos
aproximando cada vez mais de
Deus Pai . Os que são conduzidos pelo
Espírito de Deus, esses são filhos de
Deus ( Rm 8, 14) [40].

Humildade e prudência ao dar a
direção espiritual

18. Detenho-me agora nas
disposições de quem ajuda outros na
direção espiritual. Salienta-se, em
primeiro lugar, a de querer os outros
como são, procurando
exclusivamente o seu bem. Assim, a
sua atitude será sempre positiva,
otimista e alentadora. Além disso,
deverá também fomentar em si



mesmo a virtude da humildade, para
não perder de vista que apenas é um
instrumento (cfr. Act 9, 15) de que o
Senhor deseja servir-se para a
santificação das almas.

Por outro lado, esmerar-se-á em
alcançar a melhor preparação
possível para exercer a sua
actividade, conhecer os princípios
fundamentais da vida espiritual que
ordinariamente fortalecem as almas,
e duvidar prudentemente – isto é,
não se fiar exclusivamente do seu
critério – se se apresentam situações
especiais. Nestes casos, além de rezar
mais, pedirá mais luzes ao Espírito
Santo, para estudar e enquadrar o
assunto. Se é necessário, de acordo
com os ensinamentos da Moral, pode
fazer-se uma consulta a pessoas mais
doutas, apresentando-a como um
caso hipotético e modificando as
circunstâncias, de maneira que –
para guardar rigorosamente o
silêncio de ofício – fique



completamente a salvo a identidade
de quem se trate, e sempre com a
devida prudência.

Na Obra, desde sempre, conhecíamos
e aceitávamos claramente que a
pessoa com quem se fala
fraternalmente possa consultar o
Diretor respetivo, quando o
considere oportuno para ajudar
melhor o interessado. Com o fim de
que fique ainda mais em evidência o
espírito de liberdade e de confiança
nessas situações – que não serão nem
habituais nem frequentes – a pessoa
que recebe a conversa fraterna
propõe ao interessado se deseja, ele
mesmo, pedir conselho a um diretor
ou se prefere que o faça o que atende
a sua confidência. É uma maneira de
proceder que reforça as medidas de
delicadeza e de prudência vividas
desde o princípio.

Do mesmo modo, todos têm
liberdade de se dirigir diretamente



ao Padre ou a um diretor regional ou
da delegação, para falar da própria
vida interior. Isto dá-nos a garantia,
aos que recorremos à direção
espiritual no Opus Dei, de que vamos
receber o que necessitamos e
desejamos: o espírito que nos
transmitiu S. Josemaria, sem
acrescentos nem modificações.
Simultaneamente, nem de longe se
lesa o dever de manter o segredo
natural, que se guarda com o
máximo cuidado e rigor: uma pessoa
que não fosse exemplar neste ponto,
careceria de uma disposição
fundamental para dar direção
espiritual.

Os que atendem outros, procuram
fomentar em todo o momento a liber‐
dade interior dessas almas, para que
respondam voluntariamente aos
requisitos do amor de Deus. A
direção espiritual oferece-se,
portanto, sem uniformizar os fiéis do
Opus Dei; isso seria ilógico e uma



falta de naturalidade. A Obra quer-
nos libérrimos e diversos. Mas
quer-nos cidadãos católicos
responsáveis e coerentes, de forma
que o cérebro e o coração de cada
um de nós não vão díspares, cada
um por seu lado, mas concordes e
firmes, para fazer em cada
momento o que se vê com clareza
que há que fazer, sem se deixar
arrastar – por falta de
personalidade e de lealdade à
consciência – por tendências ou
modas passageiras [41] .
Logicamente, hão-de falar com a
fortaleza necessária para estimulá-
los a caminhar pela senda que Deus
lhes marca; mas também com
extrema suavidade, porque não são
nem se sentem donos, mas
servidores das almas: fortiter in re,
suaviter in modo. Com efeito, sempre
que a situação o requeira, a
prudência exige que se aplique o
remédio totalmente e sem
paliativos, depois de pôr a chaga a



descoberto (…).Em primeiro lugar,
temos que proceder assim
connosco mesmos e com quem, por
motivos de justiça ou caridade,
temos obrigação de ajudar[42] .

Não há-de ser impedimento neste
encargo o pensamento de que
também o próprio deve melhorar
nesse ponto concreto. Porventura
um médico que está doente,
mesmo que a sua doença seja
crónica, não cura os outros? A sua
doença impede-o de prescrever a
outros doentes o tratamento
adequado? É claro que não: para
curar basta-lhe ter a ciência
necessária e aplicá-la com o
mesmo interesse com que combate
a sua própria doença [43].

A formação litúrgica

19. Dentro da formação espiritual ,
muito unida à formação doutrinal‐
‑religiosa, situa-se o amor pela
sagrada liturgia da Igreja, em que –



de modo eminente na Santa Missa –
se realiza a obra da nossa Redenção
[44]. A Santa Missa situa-nos (…)
perante os mistérios primordiais
da fé, porque se trata da própria
doação da Trindade à Igreja.
Compreende-se assim que a Missa
seja o centro e a raiz da vida
espiritual do cristão [45].

A mensagem cristã é performativa.
Isto é, o Evangelho e a liturgia que a
traz à nossa existência, não é apenas
uma comunicação de realidades que
se podem saber, mas uma
comunicação que gera factos e muda
a vida [46].

Ninguém com sentido comum e
sentido sobrenatural pode pensar
que a liturgia é “coisa de clérigos”; ou
que os clérigos “celebram” e o povo
simplesmente “assiste”. Bem longe de
semelhante concepção, S. Josemaria
impulsionava a participação de
todos: desde a compreensão da



conexão íntima entre liturgia da
Palavra e liturgia eucarística, ou da
dimensão essencial da adoração na
celebração, até detalhes concretos
como o uso do missal de fiéis, para
facilitar a sua participação: primeiro
a partir do coração e depois com as
palavras e os gestos previstos.
Recordo ter ouvido que, já nos anos
trinta do século passado, para dar
mais vigor a esse ensino, quis que se
dialogasse a Missa, com uma
resposta em voz alta, às orações que
pronunciava o sacerdote. Então não
era habitual: faltavam trinta anos
para o Concílio Vaticano II.

A liturgia da Palavra

20. Toda a história da salvação, e a
liturgia que a celebra e faz presente,
está caracterizada pela iniciativa de
Deus que nos convoca e espera de
cada um de nós uma resposta atual,
com um amor que depois informe
toda a jornada, com desejo de que o



Sacrifício do altar se prolongue
durante as vinte e quatro horas.

A celebração da Palavra na Santa
Missa é um verdadeiro diálogo que
exige uma resposta delicada: é Deus
que fala ao seu povo e este faz sua 
esta palavra divina por meio do
silêncio, do canto, etc.; unir-se a esse
anúncio professando a sua fé no
Credo, e cheio de confiança recorre
com as suas petições ao Senhor [47].
Nas leituras, o Paráclito fala com voz
humana para que a nossa
inteligência saiba e contemple,
para que a vontade se robusteça e
a ação se cumpra [48] . A
possibilidade de que eles se tornem
realidade na nossa vida depende da
graça divina, mas também da
preparação e fervor de quem as lê e
medita, de quem as escuta. «Pelas
santas Escrituras, com efeito, somos
conduzidos a executar ações
virtuosas e à pura
contemplação» [49].



Aqui apresenta-se-nos um ponto bem
concreto de exame e de melhoria.
Dessas leituras que consequências
tiramos, em cada dia, na Santa
Missa? Saboreamos os instantes de
silêncio previstos depois do
Evangelho, para aplicarmos a
pregação do Senhor? Recordei que
«muitos fomos testemunhas de como
S. Josemaria se metia a fundo nas
leituras da Missa; notava-se-lhe até
no tom da voz. Havia algo que ele
repetia com bastante frequência:
depois do Santo Sacrifício, tomava
notas das frases que o haviam ferido
mais profundamente, para meditá-
las na oração pessoal. Assim foi
enriquecendo constantemente a sua
alma e a sua pregação. Tratemos nós
de imitar tão bom mestre. Deus
revelou-Se‑nos para que O
conheçamos mais e melhor, e para
que O demos a conhecer, com
naturalidade, sem respeitos
humanos» [50].



A liturgia eucarística

21. Nesta parte da Santa Missa, o
sacerdote não se dirige
principalmente aos fiéis reunidos. De
facto, a orientação espiritual e
interior de todos, do sacerdote e dos
fiéis, é versus Deum per Jesum
Christum, para Deus por meio de
Jesus Cristo. Na liturgia eucarística,
sacerdote e povo naturalmente não
rezam um para o outro, mas para o
único Senhor. Portanto, durante a
oração olham na mesma direção,
para uma imagem de Cristo na
abside, ou para uma cruz ou
simplesmente para o céu, como fez o
Senhor na oração sacerdotal na noite
antes da sua Paixão [51]. Como nos
ajuda a viver esta adoração comum,
este sair ao encontro do Senhor que
chega, e pôr os nossos olhos na cruz
do altar!

22. No Sacrifício do altar são
necessárias a obediência e a piedade,



intimamente unidas: são também
requisitos fundamentais para que a
liturgia seja fonte e cume da vida da
Igreja e de cada cristão. Obediência,
em primeiro lugar, porque «as
palavras e os ritos litúrgicos são
expressão fiel, amadurecida ao longo
dos anos, dos sentimentos de Cristo e
ensinam-nos a ter os mesmos
sentimentos que Ele (cfr. Fl 2, 5);
conformando a nossa mente com as
suas palavras, elevamos ao Senhor o
nosso coração» [52]. Eis aqui um
fundamento profundo do porquê
havemos de obedecer, de amar, cada
palavra, cada gesto, cada rubrica,
pois fazem chegar o dom de Deus,
ajudam-nos a ser alter Christus, ipse
Christus.

O Concílio Vaticano II recordou que a
plena eficácia da liturgia depende
também de que cada um, sacerdote
ou fiel, ponha a alma em
concordância com a voz [53]. E Bento
XVI explicava que nas cerimónias, a



vox, as palavras precedem a nossa
mente. Normalmente não é assim:
primeiro temos que pensar e depois
o pensamento torna-se palavra. A
Sagrada Liturgia dá-nos as palavras;
nós devemos entrar nestas palavras,
encontrar a concórdia com esta
realidade que nos precede (…). Esta é
a primeira condição: nós próprios
devemos interiorizar a estrutura, as
palavras da Liturgia, a Palavra de
Deus. Assim o nosso celebrar torna-
se realmente um celebrar “com” a
Igreja: o nosso coração alarga-se e
nós não fazemos algo, mas estamos
“com” a Igreja em diálogo com Deus
[54].

Na vida de S. Josemaria fundem-se
de modo admirável piedade e
obediência. e constituem um
exemplo de algo muito real: De
nenhuma forma poderemos
manifestar melhor o nosso
máximo interesse e amor pelo
Santo Sacrifício, que observando



esmeradamente até a mais
pequena das cerimónias prescritas
pela sabedoria da Igreja. E, além
do Amor, deve urgir-nos a
“necessidade” de nos parecermos
com Jesus Cristo, não só
interiormente, mas também
externamente, movendo-nos – nos
amplos espaços do altar cristão –
com aquele ritmo e harmonia da
santidade obediente, que se
identifica com a vontade da Esposa
de Cristo, quer dizer, com a
Vontade do próprio Cristo [55].

Gostaria que estas brevíssimas
considerações acerca da estrutura da
Santa Missa nos ajudassem a todos a
fomentar o interesse pela liturgia,
alimento e parte necessária da vida
espiritual. Como não recordar que o
nosso Fundador, já no longínquo ano
de 1930, escreveu que todos na Obra 
hão-de ter especial empenho em
seguir, com todo o interesse, todas
e cada uma das disposições



litúrgicas, ainda que pareçam
pouco ou nada importantes. O que
ama não perde um pormenor. Eu
já vi: essas ninharias são uma coisa
muito grande: amor. E obedecer ao
Papa, até no mínimo, é amá-lo. E
amar o Santo Padre é amar Cristo e
a sua Mãe, a nossa Mãe Santíssima,
Maria. E nós só aspiramos a isso:
porque os amamos, queremos que
omnes, cum Petro, ad Jesum per
Mariam [56].

FORMAÇÃO NA DOUTRINA
CATÓLICA

23. Quem ama sinceramente a Deus,
sente-se levado a conhecê-lo cada vez
mais e melhor; não se conforma com
um trato superficial; procura
compreender com maior
profundidade tudo o que a Ele se
refere. O afã por adquirir esta
ciência teológica - a boa e firme
doutrina cristã - deve-se, em
primeiro lugar, ao desejo de



conhecer e amar a Deus.
Simultaneamente é consequência
da preocupação geral da alma fiel
por alcançar a mais profunda
compreensão deste mundo, que é
uma realização do Criador [57] .
Por isso a formação que o Opus Dei
proporciona aos seus fiéis –
considerada a partir da perspetiva
doutrinal-religiosa – dirige-se a que
adquiramos a doutrina da Igreja e
aprofundemos no seu conhecimento.

Com o mesmo horizonte – olhando
Deus e o mundo – o Beato João Paulo
II assinalou a necessidade atual da
formação na doutrina católica. «A
formação doutrinal dos fiéis leigos
mostra-se hoje cada vez mais
urgente, não só pelo natural
dinamismo de aprofundar a sua fé,
mas também pela exigência de
“racionalizar a esperança” que está
dentro deles, perante o mundo e os
seus problemas graves e complexos.
Tornam-se, desse modo,



absolutamente necessárias uma
sistemática ação de catequese , a dar-
se gradualmente, conforme a idade e
as várias situações de vida, e uma
mais decidida promoção cristã da 
cultura , como resposta às eternas
interrogações que atormentam o
homem e a sociedade de hoje» [58].

Desde os começos do Opus Dei e
ainda antes, S. Josemaria mostrou
um especial interesse para que as
pessoas, a quem atendia
espiritualmente, aprofundassem na
sua formação doutrinal-religiosa,
porque cada um há-de esforçar-se,
na medida das suas possibilidades,
pelo estudo sério e científico da fé
[59].

24. Como escrevia S. Gregório
Magno, «muito inútil é a piedade se
falta a reflexão da ciência» [60]. E
«nada é a ciência se não tem a
utilidade da piedade» [61]. O nosso
Fundador insistiu em que o estudo



da doutrina estivesse acompanhado
por uma sincera vida espiritual, pelo
trato íntimo com Jesus Cristo na
oração e nos sacramentos, por uma
devoção filial à Virgem Santíssima.
Ensinava que a verdade é sempre,
em certo modo, algo sagrado: dom
de Deus, luz divina que nos
encaminha para Aquele que é a
Luz por essência. E isto sucede
especialmente quando a verdade
se considera na ordem
sobrenatural: há pois que tratá-la
com respeito, com amor (…). Mais
ainda: estamos persuadidos de que
essa verdade divina, que levamos,
nos transcende: que as nossas
palavras são insuficientes para
expressar toda a sua riqueza, que é
inclusive possível que não a
entendamos com plenitude e que
façamos o papel de quem
transmite uma mensagem que o
próprio não compreende
totalmente [62] .



Vale a pena o esforço da Prelatura
para garantir a todos os seus fiéis e a
muitas outras pessoas uma séria
preparação doutrinal; mais ainda em
momentos, como os atuais, em que
essa necessidade se nota de modo
mais perentório. É de realçar, como
gozosa realidade, a afirmação do
nosso Fundador há muitos anos
atrás: a Obra inteira equivale a
uma grande catequese, feita de
forma viva, simples e direta nas
entranhas da sociedade civil [63].

Fidelidade ao Magistério e liberdade
no que é opinável

25. A formação doutrinal abarca
todos os campos, desde a filosofia à
teologia e ao direito canónico, etc.
Mediante essa preparação – que no
caso dos Numerários e das
Numerárias, e de muitos Agregados e
Agregadas, abrange os programas
que se estudam nas universidades
pontifícias – contribui-se para que



em todos os estratos da sociedade
haja pessoas decididas a dar um
testemunho vivo do Evangelho, com
a palavra e com as obras : sempre
dispostos − como escreve S. Pedro − a
dar a razão da vossa esperança a todo
aquele que vo-la peça (1 Pd 3, 15) .

De acordo com as repetidas
diretrizes do Magistério, na
explicação das diferentes matérias
filosóficas, tem uma especial
relevância a doutrina do Doutor
comum da Igreja. Cumpre-se assim a
recomendação do Concílio Vaticano
II e de vários Romanos Pontífices:
«Aprofundar nos mistérios da fé e
descobrir a sua mútua conexão (…)
sob o magistério de S. Tomás» [64].

S. Josemaria ateve-se a esta linha e
assim o recordou aos professores e
professoras encarregados dos
Estudos gerais da Prelatura. Ao
mesmo tempo, com uma
mentalidade aberta ao progresso da



ciência teológica, explicava que dessa
recomendação não se pode concluir
que devamos limitar-nos a
assimilar e a repetir todos e
somente os ensinamentos de S.
Tomás . Trata-se de algo muito
diferente: devemos certamente
cultivar a doutrina do Doutor
Angélico, mas do mesmo modo que
ele a cultivaria hoje se vivesse. Por
isso, algumas vezes haverá que
levar a cabo o que ele mesmo só
pôde começar; e por isso também,
fazemos nossos todos os achados
de outros autores, que respondam
á verdade [65] .

Acabo de recordar-vos, com palavras
do nosso Padre, uma característica
essencial do espírito do Opus Dei:
que corporativamente não temos
outra doutrina que a que ensina o
Magistério da Santa Sé. Aceitamos
tudo o que este Magistério aceita e
rejeitamos tudo o que rejeita.
Cremos firmemente em tudo



quanto propõe como verdade de fé
e fazemos também nosso tudo o
que é de doutrina católica [66] . E 
dentro desta doutrina ampla, cada
um de nós forma o seu critério
pessoal [67] . Os Estatutos da
Prelatura estabelecem a proibição de
que o Opus Dei – como disse o nosso
Fundador – crie ou adote uma escola
filosófica ou teológica particular [68].
Isto, além do amor à liberdade,
expressa um facto eclesiológico
fundamental: que os membros da
Prelatura são fieis cristãos comuns
ou, no seu caso, sacerdotes seculares
com idênticos âmbitos de liberdade
de opinião que os restantes católicos.

FORMAÇÃO PARA O APOSTOLADO

26. O conhecimento profundo das
verdades religiosas fundamentais,
assim como dos aspetos morais e
éticos que se relacionam mais de
perto com o exercício do próprio
trabalho, é importante, também,



para fazer um amplo trabalho
apostólico no ambiente profissional
em que cada um se desenvolve. A luz
dos seguidores de Jesus Cristo não
deve estar no fundo do vale, mas
no cume da montanha para que
vejam as vossas boas obras e
glorifiquem o vosso Pai que está nos
céus ( Mt 5, 16) [69].

Certamente são muitas as pessoas de
grande coração, capazes de
enamorar-se de Deus, mas a quem
falta a luz da doutrina que oriente e
dê sentido às suas vidas. E aos
cristãos incumbe o dever e o prazer
de lha proporcionar. Uma passagem
do Novo Testamento ilustra-o
claramente. Cumprindo um mandato
do Espírito Santo, o diácono Filipe
dirigiu-se ao caminho que conduzia a
Gaza. Por ali transitava uma
carruagem em que um alto
personagem, ministro da rainha da
Etiópia, regressava ao seu país depois
de ter adorado a Deus em Jerusalém .



Filipe, acorrendo, ouviu o etíope a ler
o profeta Isaías e perguntou‑lhe:
Compreendes, verdadeiramente, o que
estás a ler? Respondeu ele: E como
poderei compreender, sem alguém que
me oriente? E convidou Filipe a subir
e a sentar-se junto dele ( Act 8, 30-31) .

É missão dos católicos anunciar, com
paz e perseverança, a boa nova de
Jesus, evitar a ignorância religiosa
por meio da difusão da doutrina
revelada. O apostolado cristão − e
refiro-me agora em concreto ao de
um cristão corrente, ao do homem
ou da mulher que vive realmente
como outro qualquer entre os seus
iguais − é uma grande catequese,
em que, através de uma amizade
leal e autêntica, se desperta nos
outros a fome de Deus, ajudando-
os a descobrir novos horizontes:
com naturalidade, com
simplicidade como já disse, com o
exemplo de uma fé bem vivida,



com a palavra amável, mas cheia
da força da verdade divina [70] .

Devemos propagar ardentemente a
Verdade de Cristo, fazer com que
outros participem do tesouro que
recebemos, de modo que
experimentem que não há nada de
mais belo do que conhecê-l´O e
comunicar aos outros a Sua amizade
[71].

27. No Decreto sobre o apostolado
dos leigos, o Concílio Vaticano II
ensina que «o apostolado só se pode
alcançar com uma formação
multiforme e integral. Exigem-na
tanto o contínuo progresso espiritual
e doutrinal do próprio leigo, como as
diversas circunstâncias de coisas,
pessoas e encargos a que a sua
atividade se deve acomodar. Esta
formação deve-se apoiar sobre os
fundamentos afirmados e expostos
por este sagrado Concílio noutros
lugares (…). Além da formação



comum a todos os cristãos, não
poucas formas de apostolado
requerem uma formação peculiar e
específica, por causa da diversidade
de pessoas e circunstâncias» [72].

Nos últimos anos, este afã de almas
tem exigido mais vigor, para contra‐
riar o secularismo, que avançou a
passos largos, até adquirir carta de
cidadania em países
tradicionalmente cristãos. Voltar a
impregnar com o espírito de Cristo as
raízes dessas nações é precisamente
o objetivo da nova evangelização
[73]. Na Prelatura, esse trabalho
resume-se a orientar e estimular
cada pessoa, para que realize a
missão evangelizadora recebida no
Batismo, com o espírito e os meios
específicos do Opus Dei, através do 
apostolado de amizade e
confidência.

João Paulo II insistia em que o
mundo «exige evangelizadores



credíveis, cuja vida , em sintonia com
a cruz e a ressurreição de Cristo, 
irradie a beleza do Evangelho (...).
Cada batizado, enquanto testemunha
de Cristo, deve obter a formação
adequada à sua condição, não só
para evitar que a fé definhe por falta
de cuidado num ambiente hostil
como é o do mundo, mas também
para dar apoio e impulso ao
testemunho evangelizador» [74].

Apostolado pessoal de amizade e
confidência

28. Nosso Senhor veio a esta terra
para que todas as almas alcancem a
vida eterna e quer contar também
com os seus discípulos: ut eatis, que
vades – repete-nos aos cristãos, como
aos Apóstolos – e deis fruto, e o vosso
fruto permaneça (cfr. Jo 15, 16).
Portanto, minhas filhas e filhos,
havemos de levar a sua doutrina
pelos mais diversos ambientes, já
que nos interessam todas as almas



para o Senhor. Mas torna-se lógico
começar por quem Deus colocou
mais próximo de nós.

Na Prelatura do Opus Dei, como vos
dizia, damos prioridade ao que S.
Josemaria chamava apostolado de
amizade e confidência : um trato
pessoal em que cada coração verte
no outro o seu conhecimento e o seu
amor a Cristo, facilitando que se abra
aos suaves impulsos da graça.

A amizade presume – e ao mesmo
tempo cria – comunhão de
sentimentos e de afãs. Mas «onde
principalmente se realiza essa
comunhão é na convivência (…);
daqui que o conviver seja próprio da
amizade» [75]. Com esse trato,
empreende-se o primeiro passo no
caminho da amizade. Portanto, dá-
nos alegria aproveitar as ocasiões
que o trabalho profissional e social
nos oferece de conhecer novos
amigos, com o desejo de ajudá-los e,



também, de aprender deles: a
amizade é essencialmente mútua. O
nosso Padre animava-nos a nos
conduzirmos como Cristo que passa
ao lado da gente, pelo caminho da
vida quotidiana. O Senhor quer
servir-se de nós – do nosso trato
com os homens, desta nossa
capacidade, que Ele nos deu, de
querer e fazer-nos querer –, para
Ele continuar a ter amigos na terra
[76].

Entre as características deste modo
de servir, destaca-se a necessidade de
saber adaptar-se à capacidade e à
mentalidade de cada um, de modo
que entendam o que escutam. S.
Josemaria chamava dom de línguas
a este esforço por fazer-se entender,
que brota como fruto da graça, da
oração e da preparação pessoal, para
que a doutrina da Igreja ressoe com
novas tonalidades aos ouvidos das
pessoas. Há que repetir o mesmo,
mas de modos diversos. É a forma



o que deve ser sempre novo,
diferente; não a doutrina [77] .

Trata-se de imitar Jesus, que
expunha os mais elevados
ensinamentos por meio de parábolas,
de comparações, que todos – cada um
ao seu nível – estavam em condições
de entender. Fomentemos o desejo
de expor as verdades cristãs de
forma atrativa: Que a vossa palavra
seja sempre amável, temperada de sal,
para que saibais responder a cada um
como deveis ( Cl 4, 6) . Não se trata de
uma formalidade, ou de nos
mostrarmos eruditos, mas de falar
com conteúdo, buscando a glória de
Deus e o bem das almas.

29. Neste contexto, o conhecimento
profundo da Sagrada Escritura – do
Antigo e do Novo Testamento – fruto
de uma leitura assídua e de uma
meditação atenta, é de importância
fundamental. Recordou-o
recentemente o Papa Bento XVI, na



Exortação apostólica Verbum Domini
sobre a palavra de Deus na missão da
Igreja. Ali, entre outros grandes
santos a quem o Senhor concedeu
luzes especiais para aprofundar no
sentido espiritual da Bíblia, o Papa
afirma que um desses raios de luz se
manifesta em S. Josemaria Escrivá e
na sua pregação sobre a chamada
universal à santidade [78] .

O Romano Pontífice escreve que um
momento importante da animação
pastoral da Igreja, onde se pode
sapientemente descobrir a
centralidade da Palavra de Deus, é a
catequese, que, nas suas diversas
formas e fases, sempre deve
acompanhar o Povo de Deus [79]. E
mostra como o encontro dos
discípulos de Emaús com Jesus,
descrito pelo evangelista Lucas
(cfr. Lc 24, 13-35), representa em
certo sentido o modelo de uma
catequese em cujo centro está a
“explicação das Escrituras”, que



somente Cristo é capaz de dar (cfr.
Lc 24, 27‑28), mostrando o seu
cumprimento em Si mesmo. Assim,
renasce a esperança, mais forte do
que qualquer revés, que faz
daqueles discípulos testemunhas
convictas e credíveis do
Ressuscitado [80]. Estas palavras
não vos trazem à memória a
afirmação gozosa do nosso Padre
quando pregava que agora, Emaús é
o mundo inteiro, porque o Senhor
abriu os caminhos divinos da
terra? [81] .

Recordai como nos transmitiu os
ensinamentos desta passagem de S.
Lucas. Comentava que toda a vida
de Cristo é um modelo divino que
devemos imitar, mas o que nos
conta o evangelista da cena de
Emaús pertence‑nos muito
especialmente [82] . Dessa cena
evangélica serviu-se também para
nos falar do apostolado pessoal de
amizade e confidência. Dava ênfase a



uma característica importante: é
preciso ter iniciativa, sair ao
encontro das pessoas para lhes
oferecer a nossa amizade e ajudá-las
na sua procura de Deus, respeitando
e defendendo a intimidade e a
liberdade de todos.

No caminho de Emaús, o
Ressuscitado vai em busca dos
discípulos que regressavam a suas
casas, desanimados pelos
acontecimentos dolorosos que
tinham presenciado: a Paixão e
Morte do seu Senhor. Esse gesto de
Jesus ensina‑nos que a amizade leva
a participar nas alegrias e nas penas
dos nossos amigos, a sermos
solidários e dedicar-lhes tempo. 
Jesus caminha junto daqueles dois
homens que perderam quase toda
a esperança, de modo que a vida
começa a parecer-lhes sem
sentido. Compreende a sua dor,
penetra nos seus corações,
comunica-lhes algo da vida que



n’Ele habita [83] . De igual modo
havemos de compartilhar as
preocupações, os interesses e as
dificuldades das pessoas que
acompanhamos, sendo um mais
entre os nossos companheiros de
emprego ou profissão, sem que nos
separe deles nenhuma barreira: uma
característica estupenda do espírito
da Obra, que não tira ninguém do
seu sítio e que nos convida a estar no
mundo sem ser mundanos.

Assim havemos de conduzir-nos no
ambiente em que nos movemos, sem
perder de vista que – se formos fiéis –
Jesus Cristo atua em nós, e deseja
servir-se do nosso exemplo e da
nossa palavra para chegar a outras
pessoas, ao mesmo tempo que elas
nos enriquecem com a sua amizade.
Nada mais lógico que os verdadeiros
amigos comuniquem entre si as suas
alegrias e as suas penas, as suas
tarefas e, supostamente, o tesouro
maior que possui um cristão: a vida



de Cristo. Falar-lhes-emos de Deus,
da alegria de tê-l’O na nossa alma em
graça, do valor imenso que só Ele
pode conferir a uma existência
humana.

Atuando assim, os cristãos cooperam
eficazmente na missão evangeliza‐
dora da Igreja, metendo Cristo no
coração e na alma dos seus
conhecidos, para ajudar a levantar a
Cruz no cume de todas as atividades
humanas.

Apostolado da família e com a
juventude

30. São muitas as atividades que
contribuem para fortalecer a
extensão do reino de Deus. Não
obstante, algumas têm objetivamente
uma transcendência maior,
conforme as necessidades de cada
época e de cada lugar. A família, a
formação da juventude, o mundo da
cultura, situam, em grande parte, o



desafio da nova evangelização que
lança o Santo Padre.

A família necessita urgentemente
que se reafirme o seu húmus
originário, querido por Deus na
criação, que desgraçadamente os
costumes e as leis civis de muitos
países se empenham em perverter. É
uma tarefa de importância capital,
em que os católicos coincidimos com
pessoas de outras crenças, ou sem
qualquer religião, conscientes de que
a promoção da família – comunhão
de amor entre um homem e uma
mulher, indissolúvel e aberta à vida –
constrói uma coluna insubstituível
para a reta ordenação da sociedade e
um fundamento importante para que
os homens alcancem a maturidade e
a felicidade. Além do que possamos
contribuir em colaboração com
outras gentes, pessoalmente pode-se
ajudar, por exemplo, a que os
cônjuges mutuamente se perdoem, e
melhor compreendam que a sua vida



é entrega ao outro; e, se se trata de
um casal cristão, que compreendam
que participam num mistério: na
união de Cristo com a sua Igreja. Essa
fidelidade de ambos, manifestação
do verdadeiro amor com o passar do
tempo, traça também o caminho para
chegar ao Céu.

O trabalho apostólico com a
juventude constituirá sempre um
desafio vital para o mundo e para a
Igreja, porque nesses anos forjam-se
os que endireitarão o rumo da
sociedade e a farão avançar nos
caminhos traçados pelo Criador e
Redentor.

Neste âmbito, adquire especial
importância o apostolado da
diversão e o bom uso do tempo livre.
Limito-me a recordar-vos o que vos
escrevi em 2002, que é preciso
preencher de conteúdo cristão «os
costumes, as leis, a moda, os meios
de comunicação, as expressões



artísticas. Todos os aspetos que
palpitam no coração da batalha para
a nova evangelização da sociedade e
para a qual o Santo Padre convida
incansavelmente os cristãos» [84].

Apostolado e cultura

31. O amplo mundo do pensamento e
da cultura, das ciências, das letras e
da técnica, continua sendo uma área
privilegiada que é preciso iluminar
com as luzes do Evangelho. «Por isso,
os cristãos são chamados a possuir
uma fé que lhes permita confrontar-
se criticamente com a cultura atual
resistindo às suas seduções; influir
eficazmente nos setores culturais,
económicos, sociais e políticos;
mostrar que a comunhão entre os
membros da Igreja Católica e com os
outros cristãos é mais forte do que
qualquer vínculo étnico; transmitir
com alegria a fé às novas gerações;
construir uma cultura cristã que



possa evangelizar a cultura mais
ampla em que vivemos» [85].

Os apostolados da Obra são um mar
sem limites . Queremos abrir os
braços de par em par a cada pessoa,
como Cristo na Cruz. Daí o nosso
empenho por chegar aos que estão
mais longe de Deus, como nos
ensinou S. Josemaria, que amava –
sempre o repetiu – o apostolado ad
fidem. O nosso Padre estimulava-nos
a ter especial empenho no
apostolado ad gentes, com os
gentios (…). Primeiro – repetirei o
de sempre – com uma amizade
sincera, leal, humanamente boa
[86] . Aproveitando as múltiplas
relações que se originam no
exercício do trabalho profissional,
num mundo caracterizado pela
globalidade, tornar-se-á fácil dialogar
com pessoas de outras confissões e
crenças, ou com pessoas sem
qualquer religião, com o desejo de
lhes fazer nascer a vontade de



conhecer melhor Deus. Ajudaremos,
inclusive, a quem tenha uma atitude
negativa face à Igreja católica, se
procuramos tratá-los com mansidão,
paciência, compreensão e afeto.

Mas considero importante sobretudo
o facto de as pessoas que se
consideram agnósticas ou ateias
deverem também interessar-nos a
nós como crentes. Quando falamos
de uma nova evangelização, talvez
estas pessoas se assustem. Não se
querem ver objeto de missão, nem
renunciar à sua liberdade de
pensamento e de vontade. E todavia
a questão acerca de Deus permanece
em aberto também para elas, mesmo
se não conseguem acreditar no
caráter concreto da Sua solicitude
por nós [87] .

Ainda que em iniciativas deste tipo
participem especialmente só alguns,
sentimos o dever de apoiá-las com a
nossa oração. Porque cada um de



nós, filhos de Deus na Igreja santa, só
quer viver para levar o nome do
Senhor a todos os povos e a todas as
culturas, até aos últimos recantos da
terra (cfr. Act 9, 15).

FORMAÇÃO PROFISSIONAL

32. Ao constituir o trabalho
ordinário, segundo o espírito do
Opus Dei, o eixo da santificação
pessoal e o âmbito habitual do
trabalho apostólico dos seus fiéis,
compreende-se que na Prelatura se
fomente a boa preparação
profissional. O estudo, a formação
profissional, seja qual for, entre
nós é obrigação grave [88] .

Recentemente, o Magistério da Igreja
abordou o tema do trabalho – e todos
lemos esse ensinamento pensando na
pregação de S. Josemaria, desde 1928
– como o âmbito para a procura da
santidade por parte dos fiéis leigos.
Insistiu «na promoção de uma
espiritualidade do trabalho,



suscetível de ajudar todos os homens
a aproximarem-se através dele de
Deus, Criador e Redentor, e a
participarem nos seus desígnios
salvíficos quanto ao homem e ao
mundo, e a aprofundarem na sua
vida a amizade com Cristo» [89] .
Trabalho e unidade de vida

33. Na homilia Amar o mundo
apaixonadamente, S. Josemaria
insistiu na importância da unidade de
vida, que harmoniza a piedade, o
trabalho e o apostolado. Tenho
ensinado constantemente com
palavras da Sagrada Escritura: o
mundo não é mau porque saiu das
mãos de Deus, porque é uma
criatura Sua, porque Iavé olhou
para ele e viu que era bom (cfr. Gn
1, 7ss). Nós, os homens, é que o
tornamos mau e feio, com os
nossos pecados e as nossas
infidelidades. Não duvideis, meus
filhos: qualquer forma de evasão
das honestas realidades diárias é,



para vós, homens e mulheres do
mundo, coisa oposta à vontade de
Deus. Pelo contrário, deveis
compreender agora – com uma
nova clareza – que Deus vos chama
a servi-l’O em e a partir das
ocupações civis, materiais,
seculares da vida humana: Deus
espera-nos todos os dias no
laboratório, no bloco operatório,
no quartel, na cátedra
universitária, na fábrica, na
oficina, no campo, no lar e em todo
o imenso panorama do trabalho.
Ficai a saber: escondido nas
situações mais comuns há um quê
de santo, de divino, que toca a cada
um de vós descobrir (…). Não há
outro caminho, meus filhos: ou
sabemos encontrar nosso Senhor
na nossa vida corrente ou nunca O
encontraremos. Por isso posso
dizer-vos que a nossa época
precisa de restituir à matéria e às
situações que parecem mais
vulgares o seu sentido nobre e



original, colocá-las ao serviço do
Reino de Deus, espiritualizá-las,
fazendo delas o meio e a ocasião do
nosso encontro permanente com
Jesus Cristo [90].

A formação que proporciona a
Prelatura tende a fomentar o
necessário espírito sobrenatural,
para que cada um se empenhe em
realizar o trabalho com a maior
perfeição humana possível e com afã
de serviço, convertendo-o em
instrumento de santidade e de
apostolado. Para isso, havemos de
esforçar-nos por alcançar o
necessário prestígio profissional
entre os nossos companheiros, que se
adquire com o empenho e a
dedicação ao longo dos anos. Cada
um recebe esta formação específica
como os outros cidadãos: nas
universidades, nas escolas técnicas,
nas oficinas, etc., onde realiza os seus
estudos ou aprende um ofício. O
espírito da Obra impele-nos a



conservar e a melhorar com
constância essa preparação. Todos
nos sabemos libérrimos, tanto no
momento de escolher uma profissão
como ao exercê-la. A Obra só ensina
o modo de se santificar nessas
tarefas, sem se imiscuir nas opções
laborais de cada um.

Não importa o tipo de tarefa que se
leve a cabo, desde que seja honrada. 
O que é mais importante: ser
catedrático na Sorbonne ou fazer
os trabalhos domésticos? Dir-te-ei
que se tu és santa, porque te estás
a santificar no trabalho, isso é o
mais importante [91] . E
acrescentava noutro momento: 
quando, referindo-me às mulheres
da limpeza que trabalham na
Universidade de Navarra, afirmo
que não sei se o seu trabalho é tão
importante ou mais que o do
Conselho de Administração, não
estou a brincar: repito
simplesmente o que sempre tenho



pensado. A tarefa de uma dessas
mulheres que vai com alegria e faz
tudo por amor, pode ser heroico,
nada vulgar, e naturalmente mais
eficaz que o de um grande
investigador que só pense em
publicar os seus estudos. Insisto:
que vale mais? Depende do amor e
do sacrifício com que se realiza o
próprio trabalho, mas com um
sacrifício gozoso, alegre,
voluntário; caso contrário, é
melhor que não se faça [92] .

A todos os católicos compete o dever
de fazer quanto estiver nas suas
mãos para que Cristo reine
efetivamente na sociedade, e estas
ânsias santas manifestam-se também
procurando adquirir o necessário
prestígio profissional, candeeiro para
que brilhe a luz de Cristo (cfr. Mc 4,
21).

Os estudantes, por seu lado, hão-de
sentir o dever de conseguir boas



notas. Não me esqueçais aquela
consideração que S. Josemaria
escreveu em Caminho , que tem
servido de guia a tantas gerações de
jovens no mundo inteiro : para um
apóstolo moderno, uma hora de
estudo é uma hora de oração [93] .
Retidão de intenção

34. Ao mesmo tempo que cuidamos a
preparação profissional, recordemos
com responsabilidade que a
ocupação laboral – seja qual for –
mostra-nos sempre um meio para
alcançar a santidade e estar atento
ao apostolado. É muito necessário
não perder este ponto de vista nos
momentos atuais, porque na
sociedade de hoje, altamente
competitiva, é fácil colocar a
profissão na primeira linha das
obrigações, por cima dos outros
deveres com Deus, com a própria
família e com as outras pessoas.
Insisto-vos, com o nosso Padre: 
trabalhai cara a Deus, sem



ambicionar glória humana. Alguns
vêem no trabalho um meio para
conquistar honras, ou para
adquirir poder ou riqueza que
satisfaça a sua ambição pessoal, ou
para sentir o orgulho da própria
capacidade de atuar. Os filhos de
Deus no seu Opus Dei não vemos
jamais no nosso trabalho
profissional algo relacionado com
o egoísmo, a vaidade ou a soberba:
vemos somente uma possibilidade
de servir todos os homens por
amor de Deus [94]. Por isso,
acrescentava : um bom índice da
retidão de intenção, com que
deveis realizar o vosso trabalho
profissional, é precisamente o
modo como aproveitais as relações
sociais ou de amizade, que nascem
ao desempenhar a profissão, para
aproximar a Deus essas almas:
chegando, se for o caso, se se vêem
as circunstâncias apropriadas, a
colocar-lhes o problema da sua
vocação [95].



No campo da preparação
profissional, tendemos
necessariamente a conhecer bem
aqueles temas da doutrina católica
mais relacionados com o âmbito da
própria profissão, ou que gozam de
especial atualidade no país; talvez
diferentes de um lugar para outro,
mas alguns vigentes em todas as
partes; por exemplo, os relacionados
com o matrimónio e a família, a
educação, o “ evangelho da vida ”, a
bioética, a justiça e a caridade nas
relações laborais… Por isso, o
exemplo de retidão no cumprimento
dos deveres profissionais, familiares
e sociais constitui um testemunho de
confiança que todos havemos de dar,
«Como consequência da vossa
retidão humana e cristã – escrevi-vos
– , nascerão igualmente – nos
ambientes em que vos moveis –
muitas iniciativas diretamente
encaminhadas a resolver problemas
sociais concretos, em nobre e
fraterna colaboração com outros



homens e mulheres de boa vontade.
Elevo nestes momentos o meu
coração em ação de graças a nosso
Senhor, porque à volta da Prelatura,
com a ajuda de tantos cooperadores,
católicos e não católicos, florescem
abundantes realidades de
solidariedade que contribuem para
implantar a justiça e a paz sobre a
terra, levando a dezenas de milhares
de pessoas – como dizia o nosso
Padre – o bálsamo forte e pacífico
do amor ( Cristo que passa , n.
183)» [96] . Espontaneidade
apostólica

35. Minhas filhas e meus filhos, quis
pôr de novo perante os vossos olhos
que a única ambição, o único
desejo do Opus Dei e de cada um
dos seus filhos é servir a Igreja,
como Ela quer ser servida, dentro
da específica vocação que o Senhor
nos deu [97] . E com alguma
frequência, S. Josemaria se referiu ao
Opus Dei dizendo que é uma 



desorganização organizada ,
porque o modo próprio de colaborar
na missão da Igreja, querido por
Deus, consiste em proporcionar
formação às pessoas, nos diversos
aspetos. Pode-se afirmar que a
Prelatura do Opus Dei gasta todas as
suas energias nesta tarefa, nesta
catequese. Logo, vós,
individualmente, com a bagagem da
preparação recebida e assimilada,
com liberdade e responsabilidade
pessoais, procurais infundir a seiva
do espírito cristão na torrente
circulatória da sociedade.

Respondendo à pergunta de um
jornalista sobre este aspeto tão
característico da Obra, o nosso Padre
explicava que concedemos uma
importância primária e
fundamental à espontaneidade
apostólica da pessoa, à sua
iniciativa livre e responsável
guiada pela ação do Espírito; e não
a estruturas orgânicas, mandatos,



táticas e planos impostos de cima,
como atos de governo [98] .

Antes de concluir, volto ao
fundamental: esforcemo-nos dia após
dia na nossa dedicação cristã a Deus
e aos outros. Esmeremo-nos em ser
mulheres e homens fidelíssimos ao
Romano Pontífice, rezando
continuamente pela sua pessoa e
intenções; vivamos uma afetiva e
efetiva união com os Bispos e todos
os fiéis católicos. Enchamo-nos de
otimismo e de gratidão ao Senhor, ao
participar na nova evangelização.
Recorramos à intercessão da
Santíssima Virgem, Rainha do
mundo e Mãe da Igreja, para que nos
obtenha do Céu as graças
necessárias.

Como é natural, pomos como especial
intercessor de todo este trabalho
formativo S. Josemaria, que, com a
sua vida e ensinamentos, deixou bem
esculpido o espírito do Opus Dei



recebido de Deus em 2 de Outubro de
1928, para que as suas filhas e filhos,
e muitas outras pessoas, possamos
percorrer todos os caminhos da
terra, fazendo-os divinos com a graça
do Espírito Santo.

Com todo o afeto, abençoa-vos

o vosso Padre

+ Javier

Roma, 2 de Outubro de 2011

---------------------------------

[1] Bento XVI, Encíclica Spe salvi, 30-
IX-2007, n. 2.

[2] Cfr. Bento XVI, Carta Apost. 
Ubicumque et semper , 21-IX-2010.

[3] Bento XVI, Homilia na Missa de
encerramento da Jornada Mundial
da Juventude, 21-VIII-2011.



[4] S. Josemaria, Temas Actuais do
Cristianismo , n. 24.

[5] S. Josemaria, Carta 6-V-1945, n.
19.

[6] S. Josemaria, Carta 24-III-1931, n.
9.

[7] S. Josemaria, Caminho , n. 372.

[8] S. Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 18-VI-1972.

[9] Santo Agostinho , Sermão, 169, 13
(PL, 38, 923).

[10] S. Josemaria . Notas de uma
reunião familiar, 1963.

[11] S. Josemaria, Amigos de Deus , n.
24.

[12] S. Josemaria, Amigos de Deus , n.
26.

[13] S. Josemaria, Amigos de Deus , n.
26.



[14] S.Josemaria, Carta 9-I-1932, n.
28.

[15] João Paulo II, Ex. ap. 
Christifideles laici , 30-XII-1988, n. 63.

[16] Símbolo Atanasiano.

[17] Concílio Vaticano II, Decr. 
Apostolicam actuositatem , n. 4.

[18] S. Josemaria,Amigos de Deus, n.
74.

[19] S. Josemaria,Amigos de Deus, n.
84.

[20] S. Josemaria,Amigos de Deus, n.
84 .

[21] S. Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 28-XI-1972.

[22] Catecismo da Igreja Católica , n.
1808.

[23] S. Josemaria, Amigos de Deus , n.
77.



[24] Bento XVI, Alocução no Angelus ,
28-X-2007.

[25] Cfr. S. Josemaria, Caminho , n.
380.

[26] João Paulo II, Discurso a um
grupo de bispos em visita ad limina,
18-XI-1999.

[27] D. Álvaro del Portillo, Escritos
sobre o sacerdócio , Rialp, Madrid, 6ª.
ed. 1990, p. 24.

[28] S. Josemaria, Carta 8-VIII-1956,
n. 47.

[29] João Paulo II, Ex. ap. 
Christifideles laici , 30-XII-1988, n. 60.

[30] Bento XVI, Ex. ap. Sacramentum
caritatis , 22-II-2007, n. 64.

[31] S. Josemaria, Caminho , n. 947.

[32] S. Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 30-X-1964.



[33] João Paulo II, Homilia, 19-
VIII-1979.

[34] Cfr. João Paulo II, Const. Ap . Ut
sit , 28-XI-1982.

[35] Cfr. S. Josemaria, La Abadesa de
las Huelgas, Estudio teológico
jurídico , Rialp, Madrid 1974, 3ª. ed.,
p. 153. Recentemente, a Congregação
para o Clero publicou o documento O
sacerdote, ministro da misericórdia
divina , 9-III-2011, onde se fala
explicitamente de que também « fiéis
leigos bem formados (…) realizam
este serviço de conselho no caminho
da santidade » (n. 65).

[36] S. Josemaria. Notas de uma
meditação, 31-XII-1970.

[37] S. Josemaria. T emas Actuais do
Cristianismo , n. 93.

[38] S. Josemaria, Amigos de Deus , n.
15.



[39] S. Josemaria, Amigos de Deus , n.
88.

[40] S. Josemaria, Cristo que passa , n.
135.

[41] S. Josemaria, Carta 6-V-1945 , n.
35.

[42] S. Josemaria, Amigos de Deus , n.
157.

[43] S. Josemaria, Amigos de Deus , n.
161.

[44] Cfr. Concílio Vaticano II, Const. 
Sacrosanctum Concilium, n. 2.

[45] S. Josemaria, Cristo que passa , n.
87.

[46] Cfr. Bento XVI, Encíclica Spe
salvi , 30-XI-2007, n. 2.

[47] Cfr . Instrução Geral do Missal
Romano , n. 55.



[48] S. Josemaria, Cristo que passa , n.
89.

[49] S. João Damasceno, Exposição
sobre a fé ortodoxa , IV, 17 (PG 94,
1175).

[50] Vivir la Santa Misa , Rialp,
Madrid, 2010, pp. 65-66.

[51] Joseph Ratzinger-Bento XVI ,
Opera omnia , vol. XI, Prefácio.

[52] Congregação para o Culto divino
e a Disciplina dos sacramentos, Instr.
Redemptionis sacramentum , 25-
III-2004, n. 5.

[53] Cfr. Concílio Vaticano II, Const. 
Sacrosanctum Concilium , n. 11.

[54] Bento XVI, Encontro com
sacerdotes da diocese de Albano, 31-
VIII-2006.

[55] S. Josemaria, Forja, n. 833.



[56] S. Josemaria, Apontamentos
íntimos , n. 110 (17-XI-1930) Cit. por
D. Álvaro del Portillo, Carta,
15‑X‑1991.

[57] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
10.

[58] João Paulo II, Ex. ap. 
Christifideles laici , 30-XII-1988, n. 60.

[59] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
10.

[60] S. Gregório Magno, Moralia, I,
32, 45 (PL 75, 517).

[61] S. Gregório Magno, Moralia, I,
32, 45 (PL 75, 517).

[62] S. Josemaria, Carta 24-X-1965 ,
nn. 24-25.

[63] S. Josemaria, Carta 11-III-1940 ,
n. 47.

[64] Concílio Vaticano II, Decr. 
Optatam totius , n. 16; cfr. Pio XII,



Discurso, 24-VI-1939: Paulo VI,
Discurso, 12-III-1964; João Paulo II,
Encíclica Fides et Ratio , 14-IX-1998,
nn. 43ss.

[65] S. Josemaria, Carta 9-I-1951 , n.
22.

[66] S. Josemaria, Carta 14-II-1964 , n.
1.

[67] S. Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 30-IV-1961.

[68] Cfr. Codex Iuris particularis seu
Statuta Praelaturae Sanctae Crucis et
Operis Dei , n. 109.

[69] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
10.

[70] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
149.

[71] Bento XVI, Homilia na Missa de
início do ministério petrino, 24-
IV-2005.



[72] Concílio Vaticano II, Decr. 
Apostolicam actuositatem, n. 28.

[73] Cfr. Bento XVI, Encíclica Caritas
in veritate, 29-VI-2009, n. 29;
Discursos de 19-X-2006, 11‑VI‑2007,
12-III-2010, 24-IX-2011, entre outros.

[74] João Paulo II, Ex. ap. Ecclesia in
Europa , 28-VI-2003, n. 49.

[75] S. Tomás de Aquino, Exposição
sobre a Ética a Nicómaco , IX, 14.

[76] S. Josemaria, Carta 9-I-1932 , n.
75.

[77] S. Josemaria, Carta 30-IV-1946 ,
n. 71.

[78] Bento XVI, Ex. ap. Verbum
Domini, 30-IX-2010, n. 48.

[79] Bento XVI, Ex. ap. Verbum
Domini, 30-IX-2010, n. 74.

[80] Bento XVI, Ex. ap. Verbum
Domini, 30-IX-2010, n. 74.



[81] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
314.

[82] S. Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, abril de 1951.

[83] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
105.

[84] Carta , 28-XI-2002, n. 11.

[85] João Paulo II, Ex. ap. Ecclesia in
Europa , 28-VI-2003, n. 50.

[86] S. Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 15-IV-1973.

[87] Bento XVI, Discurso à Cúria
Romana, 21-XII-2009.

[88] S. Josemaria, Caminho , n. 334.

[89] João Paulo II, Encíclica Laborem
exercens , 14-IX-1981, n. 24.

[90] S. Josemaria, Homilia Amar o
mundo apaixonadamente, 8-X-1967



(em Temas Actuais do Cristianismo ,
n. 114).

[91] S. Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 30-VIII-1961.

[92] S. Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 10-IV-1969.

[93] S. Josemaria, Caminho, n. 335.

[94] S. Josemaria, Carta 15-X-1948 , n.
18.

[95] S. Josemaria, Carta 15-X- 1948, n.
31.

[96] Carta, 1-VI-1999.

[97] S. Josemaria, Carta 31-V-1943 , n.
1.

[98] S. Josemaria, Temas Actuais do
Cristianismo , n. 19.



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/carta-pastoral-
de-2-x-2011/ (11/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-pastoral-de-2-x-2011/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-pastoral-de-2-x-2011/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-pastoral-de-2-x-2011/

	Carta pastoral do prelado de 2-X-2011

