
opusdei.org

Carta do Prelado (28
outubro 2020) | A
vocação ao Opus Dei

Nesta nova carta pastoral,
Mons. Fernando Ocáriz reflete
acerca do espírito do Opus Dei e
das características da dedicação
à Obra dos fieis segundo as
circunstâncias de cada um.

06/11/2020

Descarregar a carta em formato
digital

ePub ► Carta do Prelado (28 outubro
2020)

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/carta-pastoral-opus-dei-outubro-202020201216-001907.epub
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/carta-pastoral-opus-dei-outubro-202020201216-001907.epub


Mobi ► Carta do Prelado (28 outubro
2020)

PDF ► Carta do Prelado (28 outubro
2020)

Google Play Books ► Carta do
Prelado (28 outubro 2020)

Apple Books ► Carta do Prelado (28
outubro 2020)

Ouvir a leitura da carta (áudio)

Índice

I. O dom da vocação
II. A vocação à Obra como
numerária e numerário
III. A vocação à Obra como
numerária auxiliar

• 
• 

• 

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Carta%20do%20Prelado%20%2828%20de%20Outubro%20-%20www.opusdei.org20201216-001924.mobi
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Carta%20do%20Prelado%20%2828%20de%20Outubro%20-%20www.opusdei.org20201216-001924.mobi
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Carta%20do%20Prelado%20%2828%20de%20Outubro%20-%20www.opusdei.org20201216-001937.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Carta%20do%20Prelado%20%2828%20de%20Outubro%20-%20www.opusdei.org20201216-001937.pdf
https://play.google.com/store/books/details?id=iT8HEAAAQBAJ&hl=pt
https://play.google.com/store/books/details?id=iT8HEAAAQBAJ&hl=pt
https://books.apple.com/us/book/carta-do-prelado-do-opus-dei-28-de-outubro-de-2020/id1547112575?ls=1
https://books.apple.com/us/book/carta-do-prelado-do-opus-dei-28-de-outubro-de-2020/id1547112575?ls=1


IV. A vocação à Obra como
agregada e agregado
V. Sacerdotes da Prelatura
VI. Sobre o celibato apostólico
dos numerários e agregados
VII. A vocação à Obra como
supranumerária e
supranumerário
VIII. A vocação à Obra como
agregado e supranumerário da
Sociedade Sacerdotal da Santa
Cruz

Queridíssimos: que Jesus me guarde
as minhas filhas e os meus filhos!

1. Com o centenário do nascimento
da Obra no horizonte, e pensando no
vasto panorama apostólico que o
Senhor põe diante dos nossos olhos,
gostaria que meditássemos,
pausadamente e com profundidade,
nos ensinamentos de São Josemaria

• 

• 
• 

• 

• 



sobre como se concretiza, para cada
uma e para cada um, a vocação cristã
universal à santidade. Desde o
princípio, o nosso Padre
compreendeu que a universalidade
do chamamento implicava a
possibilidade da plenitude do amor a
Deus e aos outros também no meio
do mundo, no nosso mundo real,
com as suas luzes e sombras.

I. O dom da vocação

Uma graça soberana

2. Deus escolhe e chama todos: «Ele
nos escolheu em Cristo, para sermos
santos e irrepreensíveis na sua
presença, no amor» (Ef 1, 4). A
consciência e a responsabilidade
perante este dom, mantidas com
juventude de alma, levar-nos-ão a
colaborar na santificação do mundo.
Em comunhão com todos na Igreja,



procuremos responder com
generosidade à concretização dessa
vocação cristã para cada um de nós
no Opus Dei.

Vejamos a grandeza desta chamada,
que enche o nosso caminhar neste
mundo com um sentido de
eternidade, apesar das nossas
limitações e erros, e das dificuldades
que encontramos pelo caminho:
«apesar dos pesares», como o nosso
Padre costumava dizer.

São Josemaria falava da «graça
soberana da vocação». Não é coisa de
um momento, mas sim uma graça
permanente: «É uma visão nova da
vida (...), como se uma luz se
acendesse dentro de nós». E é, ao
mesmo tempo, «um impulso
misterioso», uma «força vital, que
tem algo de avalanche impetuosa»[1].
Em suma, é uma graça que abraça
toda a nossa vida e que se manifesta
como luz e como força. Luz, que nos



faz ver o caminho, aquilo que Deus
quer de nós. E força, para sermos
capazes de responder à chamada,
para dizermos que sim e seguir em
frente nesse caminho.

Numa das suas cartas, o nosso Padre
escreve que «na vocação intervêm
apenas a graça de Deus – como causa
própria – e a generosidade da pessoa
interessada, movida por essa
graça»[2]. O Senhor quer sempre que
a nossa liberdade – com a graça, que
não nos tira a liberdade, mas que a
aperfeiçoa – tenha um papel decisivo
na resposta e, portanto, na própria
configuração da vocação. Uma
liberdade que conta também, para o
discernimento prévio, com a luz dos
conselhos de quem pode e deve dá-
los.

O mesmo espírito

3. Todos na Obra temos a mesma
vocação, cada um nas suas
circunstâncias pessoais: uma



chamada a ser e fazer o Opus Dei,
com o mesmo espírito, com a mesma
missão apostólica, com os mesmos
meios.

Todos temos o mesmo espírito, que
nos leva a santificar a vida comum e,
de uma forma especial, o trabalho.
«Não há na terra nenhum trabalho
humano nobre que não se possa
divinizar, que não se possa
santificar. Não há nenhum trabalho
que não devamos santificar e tornar
santificante e santificador»[3]. Este
espírito leva-nos a procurar a união
com Deus naquilo que encaramos em
cada momento da nossa vida.
Portanto, a santificação do trabalho é
o eixo em torno do qual gira, na
correspondência à graça, a nossa
busca da santidade, da identificação
com Jesus Cristo.

Isto traz consigo uma visão positiva
das realidades terrenas, que são
aquelas que Deus nos deu. Nós



amamos este mundo, sem ignorar o
que nele se opõe ao bem (cf. 1Jo 2,
15). As suas inquietações são também
as nossas, e, se as suas alegrias
normalmente nos facilitam amá-lo,
as suas tristezas devem levar-nos a
amá-lo ainda mais. Como suscitam
conforto e sentido de
responsabilidade estas palavras de
São Paulo: «Tudo é vosso, vós sois de
Cristo, e Cristo é de Deus» (1Cor 3,
22-23).

E se a santificação do trabalho é o
eixo da nossa santidade, o sentido da
filiação divina é o seu fundamento.
Filiação que é, pela graça
santificante, a nossa introdução na
vida divina da Santíssima Trindade,
como filhos do Pai, no Filho, pelo
Espírito Santo. «Pela graça batismal
fomos constituídos filhos de Deus.
Com esta livre decisão divina, a
dignidade natural do homem elevou-
se incomparavelmente: e se o pecado
destruiu esse prodígio, a Redenção



reconstruiu-o de forma ainda mais
admirável, levando-nos a participar
ainda mais intimamente na filiação
divina do Verbo»[4].

Sendo o fundamento, a filiação
divina dá forma a toda a nossa vida:
leva-nos a rezar com a confiança de
filhos de Deus, a caminhar pela vida
com a agilidade de filhos de Deus, a
raciocinar e a decidir com a
liberdade de filhos de Deus, a
enfrentar a dor e o sofrimento com a
serenidade de filhos de Deus, a
apreciar as coisas belas como um
filho de Deus o faz. Em suma, a
filiação divina «está presente em
todos os pensamentos, em todos os
desejos, em todos os afetos»[5]. E
expande-se necessariamente em
fraternidade. «Esse mesmo Espírito
dá testemunho ao nosso espírito de
que somos filhos de Deus» (Rm 8, 16).
Este testemunho é em nós o amor
filial a Deus[6], que traz consigo o
amor fraterno. «Outros bebem de



outras fontes. Para nós, esse
manancial de dignidade humana e
fraternidade está no Evangelho de
Jesus Cristo»[7].

O centro e a raiz da nossa vida
espiritual é, por fim, o Sacrifício
Eucarístico. É raiz objetivamente,
porque «a obra da nossa redenção se
realiza sempre que no altar se
celebra o sacrifício da Cruz, no qual
“Cristo, nossa Páscoa, foi
imolado” (1Cor 5, 7)»[8].

Mas, subjetivamente, que a vida
esteja realmente centrada na
Eucaristia depende também da
correspondência pessoal à graça:
«Luta por conseguir que o Santo
Sacrifício do Altar seja o centro e a
raiz da tua vida interior, de maneira
que toda a jornada se converta num
ato de culto – prolongamento da
Missa que ouviste e preparação para
a seguinte –, que vai transbordando
em jaculatórias, em visitas ao



Santíssimo, no oferecimento do teu
trabalho profissional e da tua vida
familiar...»[9].

Do centro eucarístico da vida cristã
nasce também o desenvolvimento e a
eficácia da missão apostólica: «Se o
centro dos teus pensamentos e
esperanças está no Sacrário, filho,
que abundantes os frutos de
santidade e de apostolado!»[10].

A mesma missão apostólica

4. Temos a mesma missão apostólica:
estamos igualmente chamados a
santificar-nos e a colaborar com a
missão da Igreja na transformação
cristã do mundo; no nosso caso,
vivendo o espírito do Opus Dei. A
missão própria da Obra só pode ser
devidamente compreendida dentro
da grande missão da Igreja, na qual
«todos somos chamados a dar aos
outros o testemunho explícito do
amor salvífico do Senhor, que, sem
olhar as nossas imperfeições, nos



oferece a Sua proximidade, a Sua
Palavra, a Sua força, e dá sentido à
nossa vida»[11].

Só na Igreja, Corpo místico de Cristo,
recebemos a força para servir com
fruto o mundo do nosso tempo. Por
isso, mesmo com todas as nossas
limitações, partilhamos os anseios,
preocupações e sofrimentos da
Igreja, em cada época e em cada
lugar. Cada uma e cada um pode
fazer sua aquela atitude de São
Paulo: «Quem é fraco, sem que eu o
seja também? Quem tropeça, sem
que eu me sinta queimar de
dor?» (2Cor 11, 29).

5. A missão apostólica não se limita a
determinadas atividades, porque
partindo do amor a Cristo podemos
transformar tudo em serviço cristão
aos outros. Cada um realiza
plenamente a missão da Obra com a
sua própria vida: na sua família, no
seu local de trabalho, na sociedade



em que vive, entre os seus amigos e
conhecidos. Assim se entende a
insistência de São Josemaria para
que na Obra se dê sempre «uma
importância primária e fundamental
à espontaneidade apostólica da
pessoa, à sua iniciativa livre e
responsável guiada pela ação do
Espírito; e não às estruturas
orgânicas»[12]. E é também por isso
que o apostolado principal da Obra é
o da amizade e confidência,
realizado pessoalmente por cada
uma e cada um.

À luz de tudo isto, compreende-se
melhor em que sentido «todas as
tarefas apostólicas e os instrumentos
para a sua execução são onus et
honor, carga e honra de todos:
numerários, agregados e
supranumerários, e também dos
cooperadores»[13]. Realizamos a
missão apostólica, pela comunhão
dos santos, todos unidos e em todo o
lado. Por isso, referindo-se a todos na



Igreja, São Josemaria lembra-nos que
«se usarmos os devidos meios,
seremos o sal, a luz e a levedura do
mundo. Seremos o consolo de
Deus»[14].

Os mesmos meios

6. Para levar a cabo a nossa missão,
Cristo é o caminho. E para O
seguirmos como discípulos e
apóstolos, todos no Opus Dei temos 
os mesmos meios: as mesmas normas
e costumes de vida cristã e as
mesmas atividades de formação
espiritual e doutrinal. Vivem-se de
uma maneira ou de outra, de acordo
com as circunstâncias pessoais, mas
o conjunto é sempre,
substancialmente, o mesmo.

Não convém perder de vista que se
trata de meios – e não de fins – que
nos levam, pela graça de Deus, a
crescer na vida contemplativa no
meio dos afazeres humanos,
alimentados pela superabundância



da vida em Cristo que os
sacramentos nos dão, e muito
especialmente pela Sagrada
Eucaristia.

Os atos de piedade são parte de um
diálogo de amor que abarca toda a
nossa vida e levam-nos a um
encontro pessoal com Jesus Cristo.
São momentos em que Deus nos
espera para partilhar a Sua vida com
a nossa. O esforço para as cumprir
liberta-nos, pois, «a santidade tem a
flexibilidade dos músculos soltos (...).
A santidade não tem a rigidez do
cartão: sabe sorrir, ceder, esperar. É
vida: vida sobrenatural»[15].

Desta forma, confiando na
misericórdia de Deus, tentaremos
viver procurando sempre a perfeição
da caridade, segundo o espírito que
Deus nos deu. Ser santos não é fazer
cada vez mais coisas, ou cumprir
certos padrões que nos tenhamos
imposto como objetivo. O caminho



para a santidade, como explica São
Paulo, consiste em corresponder à
ação do Espírito Santo, até que Cristo
esteja formado em nós (cf. Gal 4, 19).

Unidade e diversidade

7. O nosso Padre via o trabalho da
Obra como «um tecido único»,
composto pelas diferentes maneiras
de viver a mesma vocação. Por isso
insistia que na Obra não há classes,
nem membros de primeira ou de
segunda: nem pelas diferentes
modalidades em que se vive a
vocação, nem pelo tipo de trabalho
profissional que se realiza. Como em
qualquer realidade de caráter
sobrenatural, o essencial – que não
se pode julgar nesta terra – é a
correspondência ao amor de Deus.

São Josemaria explicava esta unidade
de vocação dizendo que a nossa é
«uma única vocação divina, um
único fenómeno espiritual, que se
adapta com flexibilidade às



condições pessoais de cada indivíduo
e ao seu próprio estado. A identidade
da vocação implica uma igualdade de
dedicação, dentro dos limites
naturais que essas diversas
condições impõem»[16].

Como é natural, a unidade e
diversidade na Obra inclui o que se
refere a homens e a mulheres: é
unidade de espírito, de missão
apostólica e de meios, juntamente
com a separação das atividades
próprias de umas e de outros. Além
disso, nos assuntos comuns a toda a
Obra, há unidade de direção entre
homens e mulheres, a nível central e
regional. Os órgãos de governo dos
homens e das mulheres têm idêntica
iniciativa e responsabilidade. Em
determinados casos importantes
estabelecidos pelo Direito têm a
mesma capacidade de aceitar ou
rejeitar as propostas do Prelado ou,
nas diferentes Regiões, as do Vigário
regional.



Com toda a nossa vida

8. Poderia parecer que alguns são
mais dedicados à missão da Obra do
que outros. Não é assim. Todos
vivem com igual dedicação, porque
ser e fazer o Opus Dei não consiste
apenas, nem principalmente, em
colaborar em certas tarefas ou nas
obras corporativas de apostolado. A
vocação e a missão correspondente
abrangem toda a nossa vida, e não
apenas uma parte dela: toda a vida é
ocasião e meio de encontro com
Jesus Cristo e de apostolado.

A propósito deste assunto, São
Josemaria escreveu que a nossa
chamada pressupõe um «encontro
vocacional pleno, porque, qualquer
que seja o estado civil da pessoa, é
plena a sua dedicação ao trabalho e
ao cumprimento fiel dos seus
deveres particulares de estado,
segundo o espírito do Opus Dei. Por
isso, dedicar-se a Deus no Opus Dei



não exige uma seleção de atividades,
não significa dedicar mais ou menos
tempo da nossa vida a boas obras,
abandonando outras. O Opus Dei
insere-se em toda a nossa vida»[17]. É
um encontro vocacional pleno, que
abrange completamente a própria
vida, com plenitude de dedicação,
pois há em tudo uma chamada de
Deus a amá-l’O e a servir os outros,
com um amor que é liberdade
interior. Por conseguinte, como D.
Álvaro comentou, «a Obra exige uma
grande elasticidade: um mínimo de
organização, porque é necessário,
mas mínimo, para que a letra não
mate o espírito: “Littera enim occidit,
spiritus autem vivificat” (2Cor 3,
6)»[18].

9. Com estas páginas, gostaria
também de vos convidar a renovar o
agradecimento ao Senhor pelo dom
da vocação. Um agradecimento feliz,
não só pela beleza da Obra, ao
considerá-la tal como Deus a quer no



seu conjunto, mas também ao
contemplarmos, cada uma e cada
um, como essa beleza se torna
realmente presente no modo pessoal
em que cada fiel da Prelatura vive a
mesma vocação: como numerários –
no caso das mulheres, também como
numerárias auxiliares –, como
agregados, como supranumerários,
ou como sócios da Sociedade
Sacerdotal da Santa Cruz.

Neste contexto, queria insistir no que
vos escrevi há alguns meses: a
experiência da debilidade pessoal,
própria e alheia, em comparação
com a admirável proposta que a fé
cristã e o espírito da Obra nos
apresentam, não nos deve
desanimar. Perante o desencanto que
a desproporção entre o ideal e a
pobre realidade da nossa vida nos
possa causar, tenhamos a certeza de
que podemos recomeçar cada dia
com a força da graça do Espírito
Santo[19].



II. A vocação à Obra como
numerária e numerário

10. «No coração da Obra, os
numerários – chamados a uma
missão especial de serviço – sabem
pôr-se aos pés de todos os seus
irmãos, para lhes tornar amável o
caminho da santidade; para
cuidarem deles em todas as suas
necessidades da alma e do corpo;
para ajudá-los nas suas dificuldades
e tornar possível, com o seu sacrifício
dedicado, o apostolado fecundo de
todos»[20]. Assim, os numerários dão
vida aos seus irmãos: a sua tarefa,
«ao manter em todos o espírito ativo
e desperto, proporciona uma
extraordinária realidade de
fraternidade e unidade»[21].

Nas numerárias e nos numerários, a
vocação ao Opus Dei é determinada
pelo dom do celibato apostólico e



pela disponibilidade plena para os
encargos de formação e as atividades
apostólicas. Esta disponibilidade,
entendida e realizada como uma
especial missão de serviço aos
outros, é facilitada, em princípio,
pelo facto de os numerários viverem
num centro da Obra. Contudo,
podem surgir muitas circunstâncias
que tornem conveniente que assim
não seja. Isso não afeta a sua
identidade nem a sua missão, pois
serão sempre conscientes de estar ao
serviço de todos os outros, onde quer
que residam.

Um coração disponível

11. A disponibilidade dos numerários
para servir os outros consiste numa
autêntica disponibilidade do coração:
a liberdade efetiva de viver só para
Deus e, por Ele, para os outros, unida
à vontade de assumir as tarefas que
na Obra forem necessárias.



Para uns, esta disponibilidade
concretiza-se em colaborar em
atividades de formação e trabalhos
apostólicos, dedicando-se também a
um trabalho profissional
correspondente aos seus talentos,
estudos e preferências, para aí
levarem a alegria do Evangelho. Para
outros, ela consistirá em assumir
como trabalho profissional a
dedicação à administração dos
centros da Obra, ou a trabalhos de
formação, de governo, de direção ou
de colaboração em atividades
apostólicas.

Por outro lado, a disponibilidade não
se limita a uma atitude passiva de
fazer o que me pedirem, mas
manifesta-se plenamente quando
pensamos nos talentos que
recebemos de Deus, para os pôr ao
serviço da missão apostólica:
adiantamo-nos, oferecemo-nos, com
iniciativa. Por isso, a disponibilidade
não é imobilidade, mas, pelo



contrário, é o desejo habitual de
caminhar acompanhando o passo de
Deus.

É preciso compreender e viver esta
plena disponibilidade como
liberdade, no sentido de não termos
outros laços senão os do amor (ou
seja, não estarmos presos
necessariamente a um emprego, a
um local de residência, etc., sem
deixarmos por isso de estar bem
enraizados onde estivermos). O que
nos torna livres não são as
circunstâncias exteriores, mas sim o
amor que levamos no coração.

Como expressão dessa particular
tarefa de serviço, o nosso Padre
previu que o trabalho de governo no
Opus Dei corresponda às numerárias
e aos numerários. A dedicação a
estes trabalhos é necessária, pois
sustenta a vida do conjunto. No
entanto, seria um erro pensar que
aqueles que se dedicam às tarefas de



governo ou de formação estão mais
disponíveis, ou que fazem mais o
Opus Dei. Neste sentido, D. Javier
escreveu numa das suas cartas: «Não
há outro remédio senão que algumas
das minhas filhas e filhos reduzam a
sua atividade profissional – ou
cheguem mesmo a deixá-la
completamente, pelo menos por
algum tempo – para se dedicarem a
ajudar os seus irmãos na vida
espiritual e a dirigir o trabalho
apostólico»[22].

O nosso Padre referiu-se a essa plena
disposição interior em muitas
ocasiões, como por exemplo: «Todos
com vocação divina, os numerários
hão-de entregar-se direta e
imediatamente ao Senhor em
holocausto, dando tudo o que é seu,
todo o seu coração, as suas atividades
sem limites, os seus bens, a sua
honra»[23]. Trata-se precisamente de
entregar livremente, para fazer a
Obra, todas as atividades, quaisquer



que sejam, sem limitações. Como é
óbvio, há por vezes circunstâncias
que condicionam objetivamente a
possibilidade de assumir alguns
encargos ou tarefas numa
determinada altura. Portanto, insisto
em que o importante é a atitude
interior de plena disponibilidade
para servir os outros, por amor a
Jesus Cristo.

Um grupo cravado na Cruz

12. Recordemos também outras
palavras de São Josemaria: «Nosso
Senhor não quer uma personalidade
efémera para a sua Obra: pede-nos
uma personalidade imortal, porque
quer que nela, na Obra, haja um
grupo cravado na Cruz: a Santa Cruz
tornar-nos-á perduráveis, sempre
com o mesmo espírito do Evangelho,
que trará o apostolado de ação como
fruto saboroso da oração e do
sacrifício»[24]. O nosso Padre não
indica quem constitui este grupo



cravado na Cruz, mas D. Álvaro, na
nota que comenta este parágrafo,
assinala que já se veem aqui
anunciados ou referidos os vários
modos de viver a vocação na Obra.
Pelo contexto, podemos pensar que,
neste caso, se refere sobretudo aos
numerários e numerárias.

Noutros textos, São Josemaria refere-
se também aos sacerdotes como
especialmente cravados na Cruz. E a
verdade é que todos temos que estar
cravados na Cruz, incluindo os
agregados e os supranumerários,
porque é aí que encontramos o
Senhor, como diz o nosso Padre, em
palavras que exprimem uma sua
profunda experiência pessoal: «Ter a
Cruz é identificar-se com Cristo, é ser
Cristo, e portanto, ser filhos de
Deus»[25].

Embora possa ser-vos humanamente
custoso para as numerárias e
numerários deixar uma profissão



anterior por algum tempo, para vos
dedicardes profissionalmente a outro
tipo de atividades (a administração
dos centros da Obra, o governo, a
formação, a direção ou a colaboração
em atividades apostólicas), trata-se
de um encontro fecundo com a Cruz,
lugar da mais profunda identificação
com Cristo, e fonte de uma grande
alegria sobrenatural, muitas vezes
surpreendente.

13. Quando pedimos a admissão à
Obra, conhecemos e assumimos
livremente – por amor! – esta atitude
de disponibilidade, que nos leva a
unir-nos a um projeto divino. E, ao
mesmo tempo, como tudo na vida
espiritual, o amadurecimento efetivo
da entrega vai crescendo com o
tempo. Este crescimento dá-se
através da formação, da vida interior
e com variadas experiências de
disponibilidade – pequenas
mudanças de planos, encargos, etc. –
que preparam a alma para grandes



mudanças, se forem necessárias.
Como é natural, os diretores
procuram sempre contar
previamente com o parecer dos
interessados quando se trata de
encargos ou de mudanças com maior
importância, mesmo que estes,
manifestando com simplicidade as
dificuldades que possam ver,
mantenham a disposição de estar
para o que for preciso, por amor a
Deus e às almas.

O que é decisivo, insisto, é que cada
um tenha esta disposição interior
habitual de entrega aos seus irmãos e
a tantíssimas outras pessoas que
esperam o nosso serviço cristão:
«Levantai os olhos e vede os campos
que estão dourados para a ceifa» (Jo
4, 35).

Esta atitude é perfeitamente
compatível com uma saudável
ambição profissional e com um
cuidado lógico e responsável por nos



sustentarmos economicamente e de
atender às necessidades da nossa
família sobrenatural. A
disponibilidade para mudar de
ocupação profissional, se a Obra o
pedir, precisamente para se dedicar
à formação dos outros, acompanha a
convicção de ser mulheres e homens
que querem estar, como os seus
iguais, nos desafios do mundo, pois a
sua missão é ajudar a transformá-lo e
levá-lo a Deus. E isto faz-se também
de forma muito eficaz a partir dos
encargos de direção e de formação
na Obra.

As numerárias e os numerários
viveis o dom do celibato apostólico
como plenitude de amor em Cristo,
que abre a uma paternidade e
maternidade espirituais. Estais
chamados a ser um testemunho vivo
de entrega total a Deus no meio do
mundo, com uma disponibilidade
plena ao serviço de todos:
enamorados de Jesus, dos outros e do



mundo. Cada um de vós recebe uma
chamada específica para cuidar de
uma família sobrenatural e
interessar-se pelos seus irmãos.

Tendes um horizonte muito amplo:
com a vossa vida entregue, às vezes
talvez escondida e sem brilho
humano, chegais eficazmente até ao
último recanto do mundo.

III. A vocação à Obra como
numerária auxiliar

14. As numerárias auxiliares têm
uma especial função de serviço, que
levais a cabo criando e mantendo o
ambiente de um lar cristão nos
centros da Obra. Fazeis desta tarefa
uma realidade através do vosso
trabalho profissional, que, no vosso
caso, é a Administração. Como sabeis,
não se trata apenas de realizar uma
série de tarefas materiais, que entre



todos podemos e devemos fazer, em
diversas medidas, mas de as planear,
organizar e coordenar de tal maneira
que o resultado seja precisamente
esse lar de família onde todos se
sintam em casa, acolhidos, 
afirmados, cuidados e, ao mesmo
tempo, responsáveis. Isto, que além
do mais é de grande importância
para cada pessoa humana, repercute-
se na fisionomia e na têmpera
espiritual de toda a Obra, de todos e
cada um dos seus membros. As
mulheres tornais-vos assim «amparo
insubstituível e uma fonte de força
espiritual para os outros, que
percebem as grandes energias»[26] do
vosso espírito.

A prioridade da pessoa e da família

15. Com o vosso trabalho cuidais e
servis a vida na Obra, pondo a pessoa
singular como o foco e a prioridade
do vosso trabalho. Esta é uma
expressão muito concreta de que a



Obra é família, uma verdadeira
família, e não em sentido metafórico.
Recordais como o nosso Padre nos
disse tantas vezes que os vínculos na
Obra são mais fortes que os laços de
sangue, algo que tem consequências
também afetivas, de carinho mútuo.

São Josemaria considerava muitas
vezes que o trabalho da
Administração é o mesmo que
realizava Nossa Senhora. Por isso, o 
ar de família da Obra deve ser como
um reflexo, como uma continuação
do que foi – embora não o tenhamos
visto, podemos imaginá-lo – o
ambiente do lar de Nazaré.

Mesmo que o trabalho próprio da
Administração dos centros se possa
chamar de maneiras diferentes nas
diversas culturas, as numerárias
auxiliares sois realmente irmãs,
mães, parte integrante da família, tal
como o Padre e as suas outras filhas e
filhos. Pela graça que tendes



recebido de Deus para cuidar de
todos na Obra, São Josemaria dizia
que, se tivesse podido, teria sido
numerária auxiliar. Chamava-vos as
suas filhas mais novas, porque fostes
as últimas a chegar à Obra, e não
porque vos considerasse menores de
idade. Pelo contrário, confiava
especialmente na vossa fidelidade,
madura e firme, para levar para a
frente as grandes intenções da Obra.

De todos os ambientes

16. É uma realidade maravilhosa que
as numerárias auxiliares procedam
de todos os ambientes. De facto, às
vezes algumas questionam-se se
Deus lhes pede que seja numerária
ou numerária auxiliar. Um elemento
a ter presente, entre outros, é a
inclinação pessoal para as tarefas
mais diretamente orientadas para o
serviço e o cuidado das pessoas.
Como é natural, o discernimento
depende, em última análise, de cada



uma, com a orientação da direção
espiritual e das diretoras.

Em todo o caso, compreende-se que o
trabalho da Administração tenha
uma grande dignidade: a de dar e
manter o calor de lar numa família.
Além disso, as que trabalham na
Administração, «através desta
profissão – porque o é, verdadeira e
nobre – têm uma influência positiva,
não só na família, como também em
muitos amigos e conhecidos, em
pessoas com as quais de um modo ou
de outro se relacionam, realizando
um trabalho às vezes muito mais
abrangente que o de outros
profissionais»[27].

Apostolado dos apostolados

17. São Josemaria valorizava tanto o
trabalho da Administração até ao
ponto de o considerar apostolado dos
apostolados. Sem ele, a Obra não
poderia avançar.



É apostolado dos apostolados, em
primeiro lugar, porque em si mesmo
é um apostolado muito direto. Insisto
em que não se limita à prestação de
serviços materiais, em si mesmos
necessários e importantes, mas
sobretudo trata-se de que esse
trabalho, transformado em oração,
influi muito diretamente na
formação humana e espiritual das
pessoas do centro administrado. O
ambiente que sabeis criar forma, e
forma muito.

O vosso trabalho bem realizado, com
efeito, materializa um espírito e
comunica-o eficazmente através dos
factos, de modo concreto e constante.
Por isso procurais fazer com o maior
profissionalismo possível os
trabalhos da casa, tal como cada um
dos meus filhos faz nas suas próprias
tarefas. E ao elevá-los ao horizonte
do trabalho santificado, pondes a
competência profissional
diretamente ao serviço das pessoas,



tornando-os um fator de
humanização e de inspiração para o
trabalho profissional de todos.

Em segundo lugar, o trabalho da
Administração é apostolado dos
apostolados, porque torna possíveis
os outros apostolados, atuando como
seiva e impulso, especialmente na
medida em que procurais
transformá-lo em diálogo com Deus.
«Ao trabalhar na Administração –
escrevia-vos São Josemaria –,
participais em todos os apostolados,
colaborais em todo o trabalho da
Obra. O seu bom desempenho é uma
condição necessária, o maior
impulso para toda a Obra, se o fazeis
com amor de Deus»[28]. Nota-se muito
quando, no início do trabalho
apostólico num país ou numa cidade,
ainda não há Administração.
Também se nota que a Obra ganha
mais vida e mais dinamismo quando
ela existe. Além disso, como é lógico,
as numerárias auxiliares colaborais



em muitas outras atividades
apostólicas, na medida em que vos
seja possível em cada caso.

Dizemos também que a
Administração é a coluna vertebral
da Obra, porque sustenta todo o
corpo, o qual, de outra forma, não se
poderia manter em pé. Isto é assim,
graças a Deus: trata-se de uma
realidade que devemos sempre
considerar e valorizar.
Naturalmente, as outras numerárias
que trabalhais na Administração
constituis também esta coluna
vertebral e este apostolado dos
apostolados.

Minhas filhas numerárias auxiliares,
tendes uma missão apaixonante:
transformar este mundo, hoje tão
cheio de individualismo e
indiferença, num autêntico lar. A
vossa tarefa, levada a cabo com
amor, pode chegar a todos os
ambientes. Estais a construir um



mundo mais humano e mais divino,
porque o dignificais com o vosso
trabalho convertido em oração, com
o vosso carinho e com o
profissionalismo que tendes no
cuidado das pessoas em toda a sua
integridade.

IV. A vocação à Obra como
agregada e agregado

Com características próprias

18. Os agregados fazem o Opus Dei
principalmente através de um
apostolado pessoal profundo, no
vosso próprio ambiente profissional
e familiar, e colaborando com os
numerários no cuidado dos outros
fiéis da Obra. Manifestais com a
vossa vida o caráter libérrimo que a
atividade apostólica de todos os
batizados tem, realizando-a com
todas as energias de um coração



celibatário. Por isso, São Josemaria
podia dizer-vos: «Tenho inveja de
vós, a vossa entrega a Deus é total e
plena como a minha, mas podeis
chegar mais longe»[29]. Que queria
dizer com isto? Queria dizer que o
principal é estar no meio do mundo,
no meio das atividades, dos
trabalhos, das famílias, para aí levar
a vida cristã.

São muito variadas as circunstâncias
em que vos encontrais e trabalhais
em todo o tipo de ambientes
profissionais. A vossa vida abre-se a
um campo ilimitado de
possibilidades onde encarnar e
difundir o espírito do Opus Dei. Pela
diversidade das vossas origens,
chegais a todo o tecido social; pela
maior permanência em cada lugar,
facilitais o enraizamento dos
apostolados no território. O vosso
estilo de vida permite-vos cultivar
uma grande diversidade de relações
e fazê-lo de uma forma muito



estável: relações familiares,
profissionais, de vizinhança, no
lugar, cidade ou país onde residis.
«Chegais a mais», como dizia São
Josemaria, não só na extensão do
apostolado, como na sua
profundidade, também porque
mostrais com a vida o que significa
uma entrega a Deus no meio do
mundo, com um coração indiviso.

Compreende-se, portanto, muito bem
que o nosso Padre desejasse que os
agregados fossem em número o
dobro dos numerários, porque o
principal é o apostolado no meio das
circunstâncias habituais e dos
trabalhos próprios de cada uma e de
cada um.

Se alguém, considerando a sua
possível vocação para a Obra,
hesitasse entre ser numerário ou
agregado, poderia ser necessário
mostrar-lhe que é um erro pensar
que ser numerário é mais do que ser



agregado. Isto tem muita
importância no discernimento da
vocação. Há casos em que é evidente
a maneira como se concretiza a
vocação para a Obra: por exemplo,
um homem casado pode ser
supranumerário, mas não agregado
nem numerário. Contudo, há outros
casos menos evidentes, e o
discernimento final tem de ser feito
pela pessoa interessada: é ela que
experimenta o que Deus lhe pede
concretamente, dentro de uma
vocação única e comum.
Logicamente, por prudência, é muito
oportuno aconselhar-se na direção
espiritual, e também com os
diretores, que conhecem a pessoa e
com ela desejam discernir a vontade
de Deus.

O bom aroma de Cristo

19. Referindo-se concretamente às
agregadas e aos agregados, São
Josemaria escreveu: «Com o seu



trabalho – que às vezes realizam em
obras corporativas –, em todas as
circunstâncias da sociedade, em
todos os sítios, nos mais diversos
cantos do mundo, levam a todo o
lado, entre os seus colegas, o bom
aroma de Cristo. E esforçam-se por
orientar com sentido cristão as
atividades – tanto oficiais como
privadas – sociais, profissionais,
económicas, etc., dos que pertencem
à sua própria classe e condição
social. E isto, geralmente, sem a
necessidade de mudarem de
domicílio nem de trabalho»[30]. Por
isso, ouvi diretamente D. Javier dizer,
recolhendo ensinamentos de São
Josemaria, que vós, as agregadas e os
agregados, expressais de uma forma
especialmente clara o que é o Opus
Dei, através da santificação da vida
corrente, do trabalho profissional e
da vida familiar, sem mudar de
lugar.



Os agregados trabalham por vezes
em obras corporativas de ensino ou
noutras atividades apostólicas. No
entanto, essa não é a vossa maneira
principal de participar na missão da
Obra, pois toda ela está nas vossas
mãos. Às vezes é necessário que
assumais esses encargos, mas o
principal é a santificação da vida
corrente, o relacionamento de
amizade e de confidência com as
pessoas e, quando for o caso,
acompanhando os vossos amigos aos
meios de formação das obras de São
Rafael e de São Gabriel... Numa
palavra, Deus chama-vos a ser
levedura no meio da massa. O
importante para vós, insisto, é o
trabalho apostólico no meio das
circunstâncias habituais e das tarefas
próprias de cada uma e de cada um.

V. Sacerdotes da Prelatura



20. Entre os numerários e os
agregados surgem na Obra as
vocações para o sacerdócio, que são
tão essenciais como as vocações dos
leigos na realidade teológica e
jurídica da Prelatura. Este
chamamento não é uma coroação da
vocação à Obra, mas uma nova
forma de vivê-la, com «mais
obrigação que os outros de pôr o
coração no chão, como um tapete,
para que os seus irmãos pisem em
terreno brando»[31].

Juntamente com o que é próprio do
seu ministério sacerdotal na Igreja,
que tem o seu centro na Eucaristia,
os sacerdotes da Prelatura dedicam-
se principalmente ao serviço
ministerial dos outros fiéis e ao
atendimento sacerdotal das suas
atividades apostólicas.
Concretamente, pela peculiar missão
pastoral da Prelatura, dedicam-se
sobretudo à celebração dos
sacramentos da Eucaristia e da



Penitência, à pregação da Palavra de
Deus, à direção espiritual, e a uma
ampla tarefa de formação doutrinal.

O facto de os sacerdotes da Prelatura
viverem, como os outros, o espírito
da Obra implica um estilo sacerdotal
determinado: no seu ministério,
refletem necessariamente a
secularidade; respeitam e promovem
com grande delicadeza a
responsabilidade e a iniciativa dos
fiéis leigos; atuam de forma
sobrenatural para aproximar as
pessoas de Deus; fomentam nos
outros a liberdade de espírito, que é
amar; atuam com iniciativa, para
realizar um abundante trabalho
sacerdotal. Naturalmente, e na
medida do possível, colaboram
também em atividades das dioceses.

Ao serviço dos outros

21. No início de uma das suas cartas
especialmente dirigida aos seus
filhos sacerdotes, São Josemaria



escreveu: «Fostes ordenados, meus
filhos sacerdotes, para servir. Deixai-
me começar por recordar que a
vossa missão sacerdotal é uma
missão de serviço. Conheço-vos, e sei
que esta palavra – servir – resume os
vossos anseios, toda a vossa vida. E é
o vosso orgulho e o meu consolo:
porque essa vontade boa e sincera
que tendes – como os vossos irmãos
leigos e as vossas irmãs – de estar
sempre ocupados em fazer bem aos
outros, dá-me o direito de dizer que
sois gaudium meum, et corona mea
(Fil 4, 1), a minha alegria e a minha
coroa»[32].

Para os sacerdotes, o espírito de
serviço leva-vos a sentir-vos e a ser,
na prática, mais um entre os vossos
irmãos, conscientes de que na Obra
há «uma só classe, mesmo que
formada por clérigos e leigos»[33]. Ao
mesmo tempo, com o vosso exemplo
e a vossa palavra, procurais ser como
despertadores dos desejos de



santidade nos outros e instrumentos
de unidade na Obra. Estando sempre
muito próximos de todos, procurai
manter um tom humano adequado, a
seriedade sacerdotal no modo como
vos apresentais, nas conversas, etc.

Meus filhos, se São Josemaria dizia a
todos que «é de Cristo que devemos
falar; não de nós mesmos»[34], vós,
sacerdotes, esforçais-vos
especialmente por não brilhar, por
não serdes os protagonistas,
procurando que o protagonismo e o
brilho da vossa vida sejam os de
Jesus Cristo, e que brilhem, se for o
caso, as vossas irmãs e os vossos
irmãos. Para isso, como bem sabeis e
procurais viver, é particularmente
necessária a vossa união com Deus, a
vossa oração e sacrifício alegre, em
unidade de vida.



VI. Sobre o celibato apostólico dos
numerários e agregados

22. A vocação à Obra no caso dos
numerários e agregados, e das
numerárias e agregadas, inclui o
celibato apostólico, que é um dom de
Deus e uma resposta a esse dom, pela
correspondência do amor ao Amor.
«Tende sempre presente que é o
Amor – o Amor dos amores – a razão
do nosso celibato»[35]. Por isso, o
celibato não deve ser considerado
apenas nem principalmente como
uma opção funcional, isto é, como
uma realidade adequada para nos
dedicarmos mais ao trabalho
apostólico da Obra ou para podermos
andar de um lado para o outro. É
verdade que o celibato torna isso
possível ou facilita-o, mas a sua razão
fundamental é a de ser um particular
dom de identificação com a vida de
Cristo. «O celibato deve ser um
testemunho de fé: a fé em Deus
torna-se concreta naquela forma de



vida que só tem sentido a partir de
Deus. Apoiar a vida n’Ele,
renunciando ao matrimónio e à
família, significa que acolho e
experimento Deus como realidade e
por isso posso levá-lo aos homens»[36].

O celibato apostólico não nos separa
dos outros. Mas ao implicar um
compromisso de coração indiviso
para Deus, isso terá que se notar
num teor de vida entregue, análogo
ao de uma pessoa casada, que não se
comporta como se não tivesse um
compromisso de fidelidade com o seu
cônjuge.

A vocação vivida com radicalidade
choca por vezes com os padrões do
mundo. Também aqui podemos
aplicar estas palavras mais gerais de
São Josemaria: «“E, num ambiente
paganizado ou pagão, quando esse
ambiente chocar com a minha vida,
não parecerá postiça a minha
naturalidade?”, perguntas-me. – E



respondo-te: sem dúvida, a tua vida
chocará com a deles. E esse
contraste, porque confirma com as
tuas obras a tua fé, é precisamente a
naturalidade que te peço»[37].

Renovemos sempre de novo a
convicção de que o dom do celibato
apostólico manifesta uma predileção
divina, uma chamada a uma especial
identificação com Jesus Cristo, que
implica também, mesmo
humanamente, mas sobretudo
sobrenaturalmente, uma maior
capacidade de amar todas as pessoas.
E em consequência, o celibato, que
prescinde da paternidade e da
maternidade físicas, torna possível
uma maternidade ou paternidade
espirituais muito maiores. Contudo,
em qualquer caso, aqueles que
amam mais o Senhor estarão de facto
mais identificados com Cristo, sejam
celibatários ou casados, pois o
casamento é também um «caminho
divino na Terra»[38].



VII. A vocação à Obra como
supranumerária e supranumerário

É muita graça de Deus

23. A maioria dos fiéis do Opus Dei é
composta por vós, supranumerários,
que procurais santificar todas as
dimensões da vossa vida, e de modo
especial a vida matrimonial e
familiar, uma vez que habitualmente
sois pessoas casadas. Em 1947, São
Josemaria escrevia assim aos seus
filhos de Espanha, respondendo a
algumas considerações que tinha
recebido sobre os supranumerários:
«Li as notas sobre os
supranumerários. (...) Na próxima
semana devolvo-te esses papéis com
algumas indicações concretas: de
qualquer modo, adianto que não
podemos perder de vista que não se
trata da inscrição de uns senhores
numa determinada associação (...). É



muita graça de Deus ser
supranumerário!»[39]. É Deus quem
dá a graça: muita graça, diz São
Josemaria. E uma graça grande: a da
vocação à Obra. Para os
supranumerários, esta vocação traz
consigo uma ajuda especial para
viverem o seu próprio caminho de
santificação: aquele que foi iniciado
pelo batismo e, na maioria dos casos,
pela receção do sacramento do
matrimónio e a formação de uma
família.

A chamada pressupõe uma escolha, e
orienta-se, como escrevi antes, para
uma missão: ser e fazer o Opus Dei
na Igreja. Na Instrução de São
Gabriel, São Josemaria escreve,
referindo-se às supranumerárias e
aos supranumerários: «Eu vejo esta
grande seleção atuante (...). Todos,
cada um sabendo que foi escolhido
por Deus para alcançar a sua
santidade pessoal no meio do
mundo, precisamente no lugar que



ocupa no mundo, com uma piedade
sólida e fundamentada, face ao
cumprimento ditoso do dever de
cada momento, mesmo que custe»[40].
Portanto, não encaremos nunca a
vocação como um conjunto de
exigências, de obrigações – mesmo
que as tenha, logicamente – mas
antes de mais, como uma escolha de
Deus, como um grande dom de Deus.

O horizonte que dá sentido à vossa
missão é ser «fermento que divinize
os homens, e que, ao torná-los
divinos, os torne, ao mesmo tempo,
verdadeiramente humanos»[41]. Como
Áquila e Priscila, que acolheram São
Paulo em Corinto (cf. At 18, 2), e que
anunciaram o Evangelho a Apolo e a
muitos mais (cf. At 18, 26; Rm 16, 3;
1Cor 16, 19); como tantos daqueles
primeiros cristãos que viveram uma
vida tão normal como a dos seus
contemporâneos, e que eram ao
mesmo tempo sal da terra e luz de
um mundo que estava em trevas.



«Entre os supranumerários, há uma
grande diversidade de condições
sociais, de profissões e de ocupações.
Todas as circunstâncias e situações
da vida são santificadas por estes
meus filhos – homens e mulheres –
que, no seu estado civil e situação no
mundo, se dedicam a procurar a
perfeição cristã com plenitude de
vocação»[42]. Reparai como o nosso
Padre insiste na plenitude de vocação.
No que diz respeito à variedade, é
evidente que ela decorre do facto de
a Obra ser um caminho de
santificação e de apostolado na vida
quotidiana; uma vida quotidiana que
admite toda a variedade daquilo que
é humano e honesto.

Casamento e família

24. A vocação na Obra como
supranumerário vive-se, antes de
mais, no âmbito familiar. «O vosso
primeiro apostolado é em casa»[43].
São Josemaria desejava que os lares



dos supranumerários e das
supranumerárias fossem «luminosos
e alegres», «centros de irradiação da
mensagem evangélica»[44]. Esta é a
herança que deixais à sociedade. Por
isso também vos escreveu: «A
formação que o Opus Dei vos dá leva-
vos a valorizar a beleza da família, a
obra sobrenatural que a fundação de
uma família significa, a fonte de
santificação que se esconde nos
deveres conjugais»[45].

Além disso, estais chamados a influir
positivamente noutras famílias. Em
particular, ajudando a que as suas
vidas familiares tenham um sentido
cristão, e preparando a juventude
para o casamento, para que muitos
jovens se entusiasmem e estejam em
condições de formar outros lares
cristãos, dos quais poderão também
surgir as muitas vocações para o
celibato apostólico que Deus quiser.



Também os solteiros e os viúvos, e
naturalmente os casais sem filhos,
podeis ver na família um primeiro
apostolado, pois sempre tereis, de
uma forma ou de outra, um
ambiente familiar para cuidar.

Ter um impacto cristão no seu
ambiente

25. São Josemaria via em vós uma
grande mobilização de cristãos, que
irradiam o amor de Cristo no seu
trabalho e no seu ambiente,
principalmente através do
apostolado de amizade e confidência.
E via que, ao fazê-lo, contribuem
também para melhorar as estruturas
próprias da sociedade, tornando-as
cada vez mais humanas e coerentes
com a vida de filhos de Deus,
tomando parte ativa na solução dos
problemas do nosso tempo. «Fazeis
um apostolado muitíssimo fecundo
quando vos esforçais por orientar
com sentido cristão as profissões,



instituições e as estruturas humanas
em que trabalhais e viveis»[46].

É evidente que a vocação e a
consequente missão das
supranumerárias e dos
supranumerários não se limita a
viver umas práticas de piedade, a
assistir a umas atividades de
formação e a participar nalguma
iniciativa apostólica, mas engloba
toda a vossa vida, porque tudo na
vossa vida pode ser encontro com
Deus e apostolado. Fazer o Opus Dei
é fazê-lo na própria vida e, pela
comunhão dos santos, colaborar na
sua realização em todo o mundo. Ou,
como o nosso fundador nos
recordava, com uma frase muito
expressiva, fazer o Opus Dei sendo
cada um Opus Dei.

Sentir a Obra como própria leva-vos
a ter um grande interesse em formar-
vos, para levar Cristo aos outros e
dar razão da vossa fé. De facto, «a



formação que o Opus Dei vos dá é
flexível: adapta-se, como a luva à
mão, à vossa situação pessoal e
social. (…) Uma vez que em nós o
espírito é único e únicos são os meios
ascéticos, podem e devem tornar-se
realidade em cada caso, sem
rigidezes»[47].

A flexibilidade que evita a rigidez
não significa que ser
supranumerário implique uma
menor exigência de heroísmo ou de
radicalidade no seguimento de Jesus
Cristo. Por isso, convém que não nos
fixemos tanto na diversidade de
circunstâncias, mas na própria
essência do que é a chamada de Deus
e a missão dada por Deus nessas
circunstâncias. Seja em que situação
for, trata-se de estar com Jesus, de
amar Jesus, de trabalhar com Jesus e
de O levar a todo o lado.

Quando São Josemaria escrevia que
«os supranumerários se dedicam



parcialmente ao serviço da Obra»[48],
referia-se à disponibilidade material
para as atividades apostólicas
concretas, e não a uma parcialidade
na realização da Obra, uma vez que
esta tarefa, insisto de novo, realiza-se
com toda a vida. Por isso o nosso
Padre também escreveu, ao falar
sobre a missão apostólica dos
supranumerários: «Este não é um
apostolado realizado de forma
esporádica ou pontual, mas de forma
habitual e por vocação,
considerando-o como o ideal de toda
a vida»[49].

Deus conta que, espontaneamente e
com iniciativa, vos abrais em leque, e
leveis a alegria do Evangelho a todo o
tipo de pessoas. «Na vossa ação
apostólica deveis ter iniciativa,
dentro da amplíssima margem que
indica o nosso espírito, para
encontrar – em cada lugar, em cada
ambiente e em cada época –, as



atividades que melhor se adequarem
às circunstâncias»[50].

Esta é a grande missão das minhas
filhas e filhos supranumerários, que
não tem limites: «Não deverá existir
nenhuma aldeiazinha neste mundo
onde algum supranumerário não
difunda o nosso espírito»[51].

VIII. A vocação à Obra como
agregado e supranumerário da
Sociedade Sacerdotal da Santa
Cruz

26. «Vós sois tão do Opus Dei como
eu», dizia São Josemaria aos
sacerdotes e diáconos, agregados e
supranumerários, da Sociedade
Sacerdotal da Santa Cruz que não
estão incardinados na Prelatura.



A chamada à santidade no meio do
mundo inclui também,
naturalmente, os sacerdotes
seculares incardinados nas dioceses.
A vocação à Obra é a mesma: a
chamada divina a procurar a
santidade e a fazer apostolado nas
circunstâncias e no cumprimento dos
deveres próprios de cada um, com o
mesmo espírito e os mesmos meios
ascéticos, e fazendo parte da família
do Opus Dei.

A expressão jurídica da pertença à
Obra é certamente diferente nos fiéis
da Prelatura e nos sócios da
Sociedade Sacerdotal da Santa Cruz
não incardinados na Prelatura.
Contudo, a diversidade do vínculo
jurídico (respetivamente, de
jurisdição ou associativo) não
diminui em nada a identidade do
chamamento a procurar a santidade
com o mesmo espírito e meios
específicos do Opus Dei.



Esta diferença jurídica permite que a
chamada à Obra não vos tire do
vosso lugar, uma vez que
permaneceis incardinados nas vossas
respetivas dioceses, sem que se altere
minimamente a relação com o vosso
Bispo e com os outros sacerdotes. A
vossa vocação reforça e facilita, com
os meios oportunos, o cumprimento
fiel e generoso dos compromissos
sacerdotais e dos encargos
ministeriais, tornando-vos mais
amável o vosso caminho de
santidade. Além disso, é vossa
especial responsabilidade promover
as vocações sacerdotais, e estais
chamados a ser fermento de unidade
com os Bispos, e de fraternidade
dentro do presbitério da vossa
diocese.

Como vos animava o nosso Padre
neste sentido! «Procurai
acompanhar-vos, também
humanamente. Tende um coração
muito humano, porque humano é o



coração com que amamos Jesus, e o
Pai, e o Espírito Santo. Se virdes
algum dos vossos irmãos aflito, ide,
ide ter com ele, não espereis que vos
chame!»[52].

É uma alegria considerar que a
santificação do trabalho – eixo da
vida espiritual – significa
fundamentalmente, para os sócios da
Sociedade Sacerdotal da Santa Cruz,
santificar a atividade sacerdotal. Nos
seus aspetos principais, é já
objetivamente uma atividade
sagrada. Mas, como qualquer
trabalho, é ao mesmo tempo lugar e
meio de santificação pessoal e de
apostolado.

* * *

27. Vamo-nos aproximando do
centenário daquele dia 2 de outubro
de 1928, em que Deus fez ver a Obra
a São Josemaria. Desde então, no
mundo e na Igreja, e, portanto,
também na Obra, tem havido e



continua a haver tantas alegrias e
tantas penas.

No dia 27 de março de 1975, fazendo
oração enquanto pregava, o nosso
Padre recordou a história
relativamente breve do Opus Dei:
«Um panorama imenso: tantas dores,
tantas alegrias. E agora, tudo
alegrias, tudo alegrias... Porque
temos a experiência de que a dor é o
martelar do artista que quer fazer de
cada um de nós, dessa massa informe
que somos, um crucifixo, um Cristo, o
alter Christus que temos de ser.
Senhor, obrigado por tudo. Muito
obrigado!»[53].

A beleza da vocação cristã, tal como
o Senhor a concretizou na Obra para
cada uma e cada um, há-de encher-
nos de alegria: por um lado, de uma
saudável alegria humana, perante
tantas pessoas e tantas coisas boas;
por outro, e muito especialmente,
dessa alegria sobrenatural que, como



o nosso Padre garantia, tem «raízes
em forma de Cruz». Alegra-nos muito
saber – consideremo-lo de novo – que
«a Santa Cruz tornar-nos-á
perduráveis, sempre com o mesmo
espírito do Evangelho, que trará o
apostolado de ação como fruto
saboroso da oração e do
sacrifício»[54].

Pedimos a Nossa Senhora que nos
abençoe e nos recorde
maternalmente que todos temos a
Obra nas nossas mãos. Assim,
seguindo a vontade de Deus e
correspondendo à Sua graça, a
história iniciada no dia 2 de outubro
de 1928 continuará até ao fim dos
tempos, apesar da nossa fraqueza e
dos nossos erros: continuaremos a
trabalhar com alegria, procurando
pôr Cristo no cume de todas as
atividades humanas, para glória de
Deus.

Com todo o carinho vos abençoa



o vosso Padre

Fernando

Roma, 28 de outubro de 2020

Copyright © Prelatura Sanctæ Crucis
et Operis Dei

(Proibida qualquer divulgação
pública, total ou parcial, sem
autorização expressa do titular do
Copyright)

(Pro manuscripto)

[1] Carta 9-I-1932, n. 9.

[2] Carta 12-XII-1952, n. 35.

[3] Carta 31-V-1954, n. 17.



[4] Carta 19-III-1967, n. 93.

[5] Amigos de Deus, n. 146.

[6] cf. São Tomás de Aquino, 
Comentário à Epístola aos Romanos,
cap. 8, lec. 3.

[7] Francisco, Fratelli tutti, n. 277.

[8] Concílio Vaticano II, Lumen
gentium, n. 3.

[9] Forja, n. 69.

[10] Ibid., n. 835.

[11] Francisco, Evangelii gaudium, n.
121.

[12] Entrevistas a São Josemaria, n.
19.

[13] Carta 31-V-1954, n. 34.

[14] Cristo que passa, n. 74.

[15] Forja, n. 156.



[16] Carta 24-XII-1951, n. 137.

[17] Carta 25-I-1961, n. 11.

[18] Beato Álvaro del Portillo, nota
135 à Instrução sobre a obra de São
Miguel.

[19] cf. Mensagem, 20 de julho de
2020.

[20] Carta 29-IX-1957, n. 8.

[21] Ibid., n. 76.

[22] Javier Echevarría, Carta
Pastoral, 28 de novembro de 1995, n.
16.

[23] Instrução para a obra de São
Gabriel, n. 113.

[24] Instrução sobre o espírito
sobrenatural da Obra, n. 28.

[25] Meditação, 28 de abril de 1963.



[26] São João Paulo II, Mulieris
dignitatem, n. 30.

[27] Entrevistas a São Josemaria, n.
88.

[28] Carta 29-VII-1965, n. 11.

[29] Tertúlia, 15 de setembro de 1962.

[30] Carta 29-IX-1957, n. 13.

[31] Carta 8-VIII-1956, n. 7.

[32] Ibid., n. 1.

[33] Ibid., n. 5.

[34] Cristo que passa, n. 163.

[35] Instrução para a obra de São
Miguel, n. 84.

[36] Bento XVI, Discurso, 22 de
dezembro de 2006.

[37] Caminho, n. 380.



[38] Entrevistas a São Josemaria, n.
92.

[39] Carta ao Conselho Geral do Opus
Dei, 18 de dezembro de 1947.

[40] Instrução para a obra de São
Gabriel, n. 9.

[41] Carta 9-I-1959, n. 7.

[42] Ibid., n. 10.

[43] Ibid., n. 53.

[44] Cristo que passa, n. 30.

[45] Carta 9-I-1959, n. 53.

[46] Ibid., n. 17.

[47] Ibid., n. 33.

[48] Instrução para a obra de São
Gabriel, n. 23.

[49] Ibid., n. 15.

[50] Carta 24-X-1942, n. 46.



[51] Carta 9-I-1959, n. 13.

[52] Notas de uma reunião familiar
com sacerdotes, 26 de outubro de
1972, em Arquivo Geral da Prelatura,
secção P04 1972, II, p. 767.

[53] Palavras recolhidas na sua
pregação, em Arquivo Geral da
Prelatura, secção P01 1975, p. 809.

[54] Instrução sobre o espírito
sobrenatural da Obra, n. 28.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/carta-
pastoral-28-outubro-2020-vocacao-opus-

dei/ (07/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-pastoral-28-outubro-2020-vocacao-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-pastoral-28-outubro-2020-vocacao-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-pastoral-28-outubro-2020-vocacao-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-pastoral-28-outubro-2020-vocacao-opus-dei/

	Carta do Prelado (28 outubro 2020) | A vocação ao Opus Dei

