
opusdei.org

Carta do Prelado por
ocasião do “Ano da
Fé”

O Prelado do Opus Dei escreveu
uma carta extensa por ocasião
do Ano da Fé, iniciado no
passado dia 11 de Outubro.
Nesta carta, assinala a
necessidade de uma nova
evangelização assim como a
exigência de conhecer e
professar a própria fé, unindo-
se a Cristo através da oração

24/11/2012



Carta do Ano da Fé disponível
gratuitamente no Itunes

Carta do Ano da Fé disponível
gratuitamente na Google Play Store

Carta do Ano da Fé (formato EPUB)

Carta do Ano da Fé (formato MOBI,
para dispositivos Kindle)

Carta do Ano da Fé (formato PDF)

ÍNDICE

NECESSIDADE DE UMA NOVA
EVANGELIZAÇÃO.. 5

VOLTAR ÀS ORIGENS DO
EVANGELHO.. 8

Exemplo dos primeiros cristãos. 9

É questão de fé. 10

https://itunes.apple.com/us/book/carta-do-prelado-do-opus-dei/id686985875
https://itunes.apple.com/us/book/carta-do-prelado-do-opus-dei/id686985875
https://play.google.com/store/books/details?id=rI1fCgAAQBAJ&hl=pt
https://play.google.com/store/books/details?id=rI1fCgAAQBAJ&hl=pt
https://multimedia.opusdei.org/epub/pt/carta29sep12_pt.epub
https://multimedia.opusdei.org/epub/pt/carta29sep12_pt.mobi
https://multimedia.opusdei.org/epub/pt/carta29sep12_pt.mobi
https://multimedia.opusdei.org/pdf/pt/carta20120929-1.pdf


Um firme ponto de apoio. 11

ALGUNS CAMPOS PRIORITÁRIOS. 12

A investigação e o ensino. 13

Harmonia entre fé e razão. 15

A moralidade pública. 15

A instituição familiar 18

CONHECER E PROFESSAR A FÉ.. 20

Exemplos de fé. 21

O exemplo de S. Josemaria. 22

Pedir a fé e aprofundar nesta
virtude. 23

FORMAÇÃO DOUTRINAL.. 25

Formação na doutrina da Igreja. 25

Aprofundar na doutrina da fé. 27

UNIÃO COM CRISTO MEDIANTE A
ORAÇÃO E O SACRIFÍCIO.. 28



União com Cristo na Cruz. 29

Meter-se nas Chagas de Cristo. 29

Recorrer ao Espírito Santo. 30

A arma da oração. 31

O sal da mortificação. 31

A TAREFA APOSTÓLICA.. 33

Cada um no seu lugar 33

Como o fermento na massa. 34

Ao largo! 35

Utilizar todos os meios. 37

A MODO DE CONCLUSÃO.. 38

Piedade eucarística. 38

Veni, Sancte Spíritus! 39

A devoção mariana. 40



Copyright © Prælatura Sanctæ Crucis
et Operis Dei

(Proibida qualquer divulgação
pública, total ou parcial, sem
autorização expressa do titular do 
copyright )

Queridíssimos: que Jesus vos guarde!

1. Todos tivemos uma grande alegria
com a Carta Apostólica Porta fídei ,
em que o Papa nos anunciou o Ano
da Fé. Bento XVI não poupou
esforços para apresentar os
conteúdos fundamentais do
Evangelho, numa linguagem
acessível aos homens do século XXI.
E nesta linha, por ocasião do
quinquagésimo aniversário do início
do Concílio Vaticano II, convocou em
11 de Outubro de 2011, um Ano da
Fé , que terá início no próximo 11 de
outubro e terminará na solenidade
de Jesus Cristo, Rei do Universo, em
24 de novembro de 2013. O início
deste ano coincide ainda com o



vigésimo aniversário da Constituição
Apostólica Fídei depósitum com a
qual o beato João Paulo II ordenou a
publicação do Catecismo da Igreja
Católica , um texto de extraordinário
valor para a formação pessoal e para
a catequese que havemos de levar a
cabo incessantemente em todos os
ambientes.

O Ano da Fé apresenta-se, portanto,
como uma nova chamada a cada um
dos filhos da Igreja, para tomarmos
consciência viva da fé, para nos
esforçarmos por conhecê-la melhor e
por pô-la fielmente em prática e, ao
mesmo tempo, para nos esforçarmos
por divulgá-la, comunicando o seu
conteúdo, com o testemunho do
exemplo e da palavra, às inúmeras
pessoas que não conhecem Jesus
Cristo ou não Lhe falam.

O Santo Padre lamenta que um
grande número de cristãos, também
entre aqueles que se consideram



católicos, «sinta maior preocupação
com as consequências sociais,
culturais e políticas da fé do que
com a própria fé, considerando
esta como um pressuposto óbvio
da sua vida diária. Ora um tal
pressuposto não só deixou de
existir, mas frequentemente acaba
até negado. Enquanto, no passado,
era possível reconhecer um tecido
cultural unitário, amplamente
compartilhado no seu apelo aos
conteúdos da fé e aos valores por
ela inspirados, hoje parece que já
não é assim em grandes setores da
sociedade devido a uma profunda
crise de fé que atingiu muitas
pessoas» [1].

2. Estas considerações não são novas.
Por mais paradoxal que possa
parecer, já desde a conclusão do
Concílio Vaticano II se entrevia o
perigo de que, em amplos setores da
Igreja, o entusiasmo gerado por
aquela Assembleia pudesse ficar em



meras palavras, sem afetar
profundamente a vida dos fiéis; ou
que, por causa das interpretações e
aplicações erradas dos ensinamentos
do Concílio, o genuíno espírito
cristão acabasse, erroneamente, por
se tornar semelhante ao espírito do
mundo, em vez de elevar o mundo à
ordem sobrenatural.

Todos os que vivemos aqueles
tempos, recordamos a dor com que
Paulo VI, uma vez finalizado o
Concílio, se lamentava com
frequência ante a grande crise de fé,
de disciplina, de liturgia, de
obediência, que se abatia sobre esses
setores da Igreja. S. Josemaria fazia
eco dessa preocupação do Santo
Padre e, numa carta dirigida aos seus
filhos, escrita pouco antes da
clausura do Concílio, manifestava-
nos: « conheceis o amor com que
segui durante estes anos o
trabalho do Concílio, cooperando
com a minha oração e, em mais de



uma ocasião, com o meu trabalho
pessoal. Sabeis também o meu
desejo de ser e de que sejais fiéis
às decisões da hierarquia da
Igreja até nos menores detalhes,
atuando não como súbditos de
uma autoridade, mas com piedade
de filhos, com o carinho de quem
se sente e é membro do Corpo de
Cristo. Não vos ocultei tão pouco a
minha dor ante a conduta dos que
não viveram o Concílio como um
ato solene da vida da Igreja e uma
manifestação do atuar
sobrenatural do Espírito Santo,
mas como uma oportunidade de
afirmação pessoal, para dar rédea
solta às suas opiniões ou, pior
ainda, para causar dano à Igreja.
O Concílio está a terminar:
anunciou-se repetidas vezes que
esta será a última sessão. Quando
a carta que agora vos escrevo
chegar às vossas mãos, ter-se-á
iniciado já o período pós-conciliar,
e o meu coração treme ao pensar



que possa ser ocasião para novas
feridas no corpo da Igreja. Os
anos que se seguem a um Concílio
são sempre anos importantes, que
exigem docilidade para aplicar as
decisões adotadas, que exigem
também firmeza na fé, espírito
sobrenatural, amor a Deus e à
Igreja de Deus, fidelidade ao
Romano Pontífice » [2].

Não havia o menor sinal de
pessimismo em S. Josemaria, ao falar
assim; queria salientar que, então e
em todas as circunstâncias, fazem
falta mulheres e homens de fé.

3. Apesar dos esforços do Magistério
na última metade do século passado
e do testemunho fiel de grande
número de pessoas, entre as quais
não faltaram santos, a desorientação
estendeu-se por todo o mundo. O
Papa escreve: «Não podemos
aceitar que o sal se torne insípido e
a luz fique escondida (cfr. Mt 5,



13-16). Também o homem
contemporâneo pode sentir de
novo a necessidade de ir como a
samaritana ao poço, para ouvir
Jesus que convida a crer n'Ele e a
beber na sua fonte, donde jorra
água viva (cfr. Jo 4, 14). Devemos
readquirir o gosto de nos
alimentarmos da Palavra de Deus,
transmitida fielmente pela Igreja,
e do Pão da vida, oferecidos como
sustento de quantos são seus
discípulos (cfr. Jo 6, 51). De facto,
em nossos dias ressoa ainda, com a
mesma força, este ensinamento de
Jesus: “Trabalhai, não pelo
alimento que desaparece, mas pelo
alimento que perdura e dá a vida
eterna" ( Jo 6, 27). E a questão,
então posta por aqueles que O
escutavam, é a mesma que
colocamos nós também hoje: “Que
havemos nós de fazer para realizar
as obras de Deus?" ( Jo 6, 28).
Conhecemos a resposta de Jesus: “A
obra de Deus é esta: crer n'Aquele



que Ele enviou" ( Jo 6, 29). Por isso,
crer em Jesus Cristo é o caminho
para se poder chegar
definitivamente à salvação» [3].

4. O Ano da Fé oferece-nos uma
magnífica ocasião para aprofundar
no tesouro divino que recebemos e,
com a graça de Deus, difundir esta
virtude em ondas concêntricas que
cheguem muito longe; apresenta-se-
nos uma excelente oportunidade
para dar um forte impulso à nova
evangelização de que o mundo
necessita, começando pela nossa
melhoria diária, com factos, no trato
com as três Pessoas da Trindade,
amparando-nos precisamente na fé
que tiveram Maria e José, que S.
Josemaria tanto contemplou e
admirou, para dar passos na sua
identificação com Cristo, com a
Vontade divina. Se desejamos mover
as almas para que se aproximem de
Deus, devemos falar‑lhes, antes de
mais, com a nossa vida de cristãos.



Sabemos que o nosso Padre punha os
olhos de modo incessante nos
Apóstolos, nos primeiros cristãos.
Nos Doze e nas primitivas
comunidades de homens e mulheres
que seguiram Cristo brilhava
intensamente a segurança da sua fé
em Cristo, nos seus ensinamentos.
Souberam e quiseram examinar com
detalhe a passagem do Redentor
pelos caminhos da humanidade. Não
é exagero pensar que conservariam,
com muita força, as muitas ocasiões
em que Jesus Cristo pedia aos
doentes, aos estropiados, a eles
mesmos, que recorressem a Ele com
fé, que rezassem ou pedissem com fé.
É também evidente que manteriam,
bem gravada na alma, aquela
repreensão paterna, clara, sobre a
sua falta de fé, precisamente antes de
lhes confiar que fossem por todo o
mundo, levar a Boa Nova (cfr. Mc 16,
14-15).



É óbvio que os primeiros cristãos
estavam conscientes de que também
lhes correspondia, a elas e a eles,
crer firmemente na graça do Céu
para cumprir o mandato de difundir
os ensinamentos do Mestre: são
maravilhosos os abundantes
testemunhos que nos transmitiram
com a sua conduta.

Os Doze, e aqueles nossos irmãos e
irmãs, estavam conscientes de que
essa virtude, tão exigida pelo Filho de
Deus, abria o caminho à esperança
de que o plano redentor se havia de
cumprir. Ao mesmo tempo, o seu
amor e gratidão ao Deus Uno e Trino,
tornou-se cada dia mais forte, mais
apostólico, isto é, capaz também de
arrastar para a Verdade pessoas de
todos os ambientes e profissões.

5. Minhas filhas e filhos, o mesmo
sucede agora, porque os meios, como
nos repetia S. Josemaria, são os



mesmos: o Evangelho, vivido!, e o
crucifixo.

Apregoemos constantemente que
redescobrir a alegria e a certeza da fé
é obrigação da Igreja universal, de
toda a Igreja: portanto, não é apenas
tarefa dos pastores, mas diz respeito
a todos os fiéis. Logicamente, os
pastores têm de ir à frente com o seu
exemplo e as suas exortações, como
escreve o Papa no motu proprio com
que convocou este tempo especial na
Igreja; mas também convida todos a
assumir essa exigência de transmitir
aos outros o tesouro da pregação de
Jesus Cristo.

A Congregação para a Doutrina da
Fé, numa nota do passado 6 de
janeiro, aconselha os bispos a
dedicar uma carta pastoral a este
tema, tendo em conta as
circunstâncias específicas da porção
de fiéis que lhes estão confiados [4] .
É o que eu me propus fazer com estas



linhas, que não têm outra finalidade
senão transmitir-vos mais um
estímulo para que cada um, por sua
conta e também em comunhão com
os outros, admire de novo a beleza
dessa fé que recebeu de Deus, a
ponha em prática na sua vida diária
e a difunda sem respeitos humanos.

Esse documento afirma também que
«os Santos e os Beatos são as
autênticas testemunhas da fé» [5] ;
por este motivo, recomenda aos
Pastores que se esforcem por dar a
conhecer a vida e a doutrina de
tantos santos. Nada mais
consequente, portanto, que nestas
páginas me inspire frequentemente
nos ensinamentos escritos e orais de
S. Josemaria, amadíssimo fundador
do Opus Dei, um santo que, pelos
frutos que tem produzido, nos
mostra a adesão total com que
confiou em Deus.



NECESSIDADE DE UMA NOVA
EVANGELIZAÇÃO

6. A humanidade caminhou e
caminhará sempre, também agora,
faminta da palavra e do
conhecimento de Deus, embora
muitas pessoas não estejam
conscientes dessa profunda
necessidade das suas almas. E a
quem, como nós, o Senhor concedeu
o dom da fé, incumbe o dever de
despertarmos e despertar aqueles
que estão mergulhados nessa
indolência de morte, de ineficácia. O 
Ano da Fé , que se inaugura no marco
da Assembleia do Sínodo dos Bispos
dedicada à nova evangelização, é
mais um incentivo para todos. É hora
de acelerar o passo, como fazem os
desportistas quando se aproxima a
meta duma corrida.

Tenho muito viva a memória de
como o Venerável Servo de Deus
Álvaro del Portillo nos incentivava a



participar pessoalmente na tarefa da
nova evangelização. Já no Natal de
1985, escreveu uma carta pastoral
com sugestões para colaborar mais
intensamente na recristianização
dalguns países, em que se
manifestava principalmente um
enfraquecimento progressivo da vida
cristã. Alertava contra o novo
paganismo procedente dessas nações
economicamente mais desenvolvidas
que, assim advertia, se caracterizava,
como agora, «pela busca do bem-
estar material a qualquer preço, e
pelo correspondente esquecimento,
melhor seria dizer medo, autêntico
pavor, de tudo o que possa causar
sofrimento» [6].

A essa enorme tarefa apostólica, veio
juntar-se a necessidade de ter
também em conta os povos e
sociedades da Europa Central e
Oriental que, durante décadas,
estiveram submetidos ao jugo do
materialismo comunista e que, com



um prolongado e silencioso martírio,
nos sustentaram a nós na liberdade.

Devemos renovar diariamente o
desejo de pôr Cristo no cume e no
centro das realidades humanas. Para
isso, é preciso crescer no convívio
pessoal com Deus e na entrega aos
outros, contribuindo com o nosso
grãozinho de areia, a entrega diária
total, para a construção dum mundo
renovado pela graça e pelo sal do
Evangelho, que o Senhor confiou aos
seus discípulos. Se alguma vez o
pessimismo tentasse entrar na alma,
por não recolhermos de imediato o
fruto dos nossos esforços,
deveríamos rejeitar essa falta de
esperança, porque não somos nós,
tão pouca coisa, tão cheios de
defeitos, quem há de levar para a
frente os planos divinos. Diferentes
textos das Escrituras, nas suas
múltiplas alusões, confirmam-nos
que inter médium móntium
pertransíbunt aquæ ( Sl 103/104, 10).



Esta certeza opõe-se até ao menor
sintoma de desalento, mesmo que os
obstáculos possam atingir grandes
alturas; e esse caminho é o adequado
para chegarmos ao Céu, certos de
que as águas divinas purificam e
também estimulam todas as nossas
limitações para chegar a estar com
Deus.

7. Vêm à minha mente umas palavras
de S. Josemaria, escritas pouco antes
de sua partida para a casa do céu. Ao
contemplar a crise de fé, de virtudes
e de valores que já então – era o ano
de 1973 – se tinha instaurado em
muitos ambientes, manifestava cheio
de sentido sobrenatural e de zelo
apostólico: « em momentos de
crises profundas na história da
Igreja, nunca foram muitos os que,
permanecendo fiéis, reuniram,
além da preparação espiritual e
doutrinal suficiente, os recursos
morais e intelectuais, para opor
uma decidida resistência aos



agentes da maldade. Mas esses
poucos encheram de luz, de novo,
a Igreja e o mundo » [7] . Havemos
de ocupar-nos de que muitas
mulheres e muitos homens acolham
a vida da graça, e se amparem e
robusteçam neste refúgio.

A nova evangelização é
especialmente urgente na Europa e
nos países mais desenvolvidos. Na
Exortação Apostólica Ecclésia in
Europa , o beato João Paulo II
retratou a situação religiosa da
sociedade no velho continente.
Embora se destinasse a recolher as
conclusões do Sínodo dos Bispos da
Europa, as suas afirmações poderiam
ser aplicadas em grande parte a
muitos outros lugares. Na verdade,
depois de vinte séculos, mesmo em
países de grande tradição cristã,
«aumenta o número das pessoas não
batizadas, seja pela consistente
presença de imigrantes que
pertencem a outras religiões, seja



também porque famílias de tradição
cristã não batizaram os filhos» [8] .
Como conclusão o Papa dizia: «com
efeito, a Europa já faz parte daqueles
espaços tradicionalmente cristãos,
onde, para além duma nova
evangelização, se requer em
determinados casos a primeira
evangelização» [9] . Primeira
evangelização e nova evangelização:
duas formas de anunciar o
Evangelho que a situação da Igreja e
do mundo nos exige hoje.

8. A realidade do « ser missionário
– com missão – e não te chamares
missionário», a que S. Josemaria se
refere no ponto 848 de Caminho,
situa-se no momento radical e
originário da missão – como o Pai Me
enviou, assim também Eu vos envio a
vós ( Jo 20, 21) – que configura as
formas históricas de que a missão de
Cristo se virá a revestir na vida da
Igreja: desde o cuidado da vida de fé
dos católicos (pastoral, fraternidade),



ao anúncio de Cristo Salvador aos
pagãos (primeiro anúncio, evange‐
lização); do convívio fraterno com os
cristãos não católicos para estimulá-
los à plena comunhão (ecumenismo),
ao novo anúncio de Cristo e da sua
doutrina aos batizados que O
deixaram e rejeitaram a Sua
doutrina (nova evangelização). Os
fiéis do Opus Dei, a partir da sua
plena secularidade, estão chamados
a assumir essas diferentes dimensões
da única missão da Igreja.

S. Josemaria repetia insistentemente:
« Somos missionários com missão,
sem nos chamarmos missionários.
Missionários, tanto nas ruas
asfaltadas de Roma, Nova York,
Paris, México, Tóquio, Buenos
Aires, Lisboa ou Madrid, Dublin
ou Sydney, como no coração da
África» [10] . A necessidade de
comunicar o primeiro anúncio da fé
não se limita aos países
tradicionalmente conhecidos como 



terras de missão , mas, infelizmente,
afeta o mundo inteiro, e a esta
grande tarefa havemos de dedicar-
nos.

Mas essa responsabilidade não pode
ficar-se em meras considerações;
cada uma e cada um há de pensar:
eu, como contribuo? E ainda antes,
havemos de ponderar como influi a
fé no nosso atuar e também se
sabemos agradecer diariamente este
dom e, como consequência, se
procuramos transmitir aos outros tão
grande tesouro. Levantemos a nossa
alma ao Senhor, implorando: adáuge
nobis fidem ( Lc 17, 5) para todos
rezarmos melhor; adáuge mihi fidem
para trabalhar santificando-me e
santificando os outros; para dar à
minha amizade um contínuo sentido
cristão. Não esqueçamos o ditado de
que o exemplo é o melhor pregador,
seguindo os passos de Jesus Cristo,
que cœpit fácere et docére (cfr. Act 1,
1), começou a fazer e ensinar.



Persuadamo-nos de que, nos mais
diferentes lugares, « há necessidade
dum renovado anúncio, mesmo para
quem já está batizado. Muitos (…)
contemporâneos pensam que sabem
o que é o cristianismo, mas
realmente não o conhecem.
Frequentemente ignoram os próprios
rudimentos da fé» [11] , e devemos
enfrentar este desafio com a nossa
vida e a nossa formação doutrinal.
Sem pessimismo, consideremos que a
missão apostólica, a que o Senhor
urge os cristãos, os que nos sabemos
filhos de Deus, adquire no nosso
tempo tonalidades diversas,
dependendo das circunstâncias do
ambiente, do lugar, das pessoas que
cada uma ou cada um encontra. Em
qualquer caso, havemos de pôr as
pessoas que nos rodeiam ou com
quem convivemos em contacto com
Cristo, ajudando-as a conhecer ou
reconhecer o rosto do nosso
Redentor, e ajudá‑las a caminhar na



sua companhia, mesmo que tenham
de ir contra a corrente.

9. Que grande tarefa temos pela
frente! Com humildade, com o desejo
pessoal de santidade, havemos de
chegar às pessoas, acima de tudo,
com o nosso exemplo. Estejamos
cientes de que o esforço por nos
comportarmos como cristãos
autênticos, apesar das nossas
misérias pessoais, faz parte da luz
que o Senhor deseja acender no
mundo. Não tenhamos medo de
chocar com o ambiente, nos pontos
incompatíveis com a fé católica,
mesmo que essa atitude possa trazer-
nos até prejuízos materiais ou
sociais: «convencei-vos, e suscitai
nos outros a convicção de que os
cristãos havemos de navegar
contra a corrente. Não vos deixeis
levar por falsas ilusões. Pensai
bem nisto: contra a corrente
andou Jesus, contra a corrente
foram Pedro e os outros primeiros



e quantos, ao longo dos séculos,
quiseram ser discípulos fiéis do
Mestre. Tende, pois, a firme
convicção de que não é a doutrina
de Jesus que tem de se adaptar aos
tempos, mas são os tempos que se
hão de abrir à luz do Salvador»
[12].

Por isso, voltando os olhos para o
Redentor, pedindo-lhe que nos
conceda a sua paz e a capacidade de
perdoar e amar os que promovem
essas incompreensões, rezemos com
obstinação pelos que
obstinadamente pretendem pôr no
pelourinho a Igreja, a Hierarquia, os
católicos. Conscientes da nossa
debilidade pessoal, procuremos
incansavelmente retribuir o bem
pelo mal; e, como consequência da
união com Deus, amemos aqueles
que tentam perseguir ou reduzir a
religião à sacristia, à exclusiva esfera
privada.



Por outro lado, se os respeitos
humanos não hão de travar o zelo
apostólico, menos ainda o deterá o
pensamento real da debilidade
pessoal ou da falta de meios, porque
não confiamos nas nossas forças,
mas na graça do Céu: ómnia possum
in eo, qui me confórtat ( Fl 4, 13). A
este respeito, o Fundador do Opus
Dei comentava: «permanecer todos
unidos na oração: esta é (...) a
origem da nossa alegria, da nossa
paz, da nossa serenidade e,
portanto, da nossa eficácia
sobrenatural» [13] . E noutro
momento, acrescentava: «que
outros conselhos hei de dar? Usar
os procedimentos que sempre
usaram os cristãos que
pretendiam, de verdade, seguir
Cristo. Os mesmos que os
primeiros a escutar o apelo de
Jesus seguiram: o encontro
assíduo com o Senhor na
Eucaristia, a invocação filial da
Santíssima Virgem, a humildade, a



temperança, a mortificação dos
sentidos (…) e a penitência» [14] ,
uma fé forte, bem fundada no Senhor
Omnipotente. Difícil de explicar é o
otimismo e a firmeza de S. Josemaria,
a quem, entre muitos outros textos,
sempre estimularam as palavras do
Salmo: et in lúmine tuo vidébimus
lumen ( Sl 35/36, 10), porque, com Ele,
todas as trevas se dissipam.

VOLTAR ÀS ORIGENS DO
EVANGELHO

10. Muitas vezes, no passado, a
Europa teve de enfrentar difíceis
períodos de transformação e de crise,
mas «sempre os superou,
conseguindo seiva nova
dainesgotável reserva de energia
vital do Evangelho» [15] . Estas
palavras do beato João Paulo II,
pronunciadas em 1995, confirmam-
nos no caminho que é preciso seguir.
Não há outro: recorrer às raízes da
nossa fé para nos impregnarmos da



seiva vivificante que nos transmitem
(a tal se dirige a formação doutrinal
que nos dá a Obra) e, a partir daí, pôr
os homens e as mulheres em
contacto vital com Cristo, em todos os
lugares.

S. Josemaria afirmava que «viver a
fé é também transmiti-la aos
outros» . Para consegui-lo, é preciso
caminhar com eles. E no caminho
devemos ouvir as dificuldades que
têm ante a mensagem cristã,
entendê-las e demonstrar-lhes que os
entendemos, de modo que se sintam
compreendidos e esclarecidos com a
nossa conversa orientadora; e assim,
caminhando com elas ou com eles,
comunicar-lhes com afeto e
amabilidade o Evangelho, a palavra
viva do Senhor, isto é, mostrar a
maravilha do espírito cristão, que
harmoniza razão e fé e oferece
respostas a todas as perguntas e
aquieta as preocupações dos
corações humanos; e, deste modo,



vamo-los preparando para desejarem
os sacramentos e para se disporem a
recebê-los.

Em muitos casos, a graça divina terá
de construir nas almas o edifício
sobrenatural desde os alicerces.
Aproveitemos a oportunidade desses
desejos de fazer o bem e de
solidariedade, que se advertem nas
novas gerações, e não apenas nestas,
para que descubram o Salvador,
anunciando-lhes a doutrina com dom
de línguas e lançando as bases, pouco
a pouco, por um plano inclinado, até
adquirirem uma vida cristã firme.

Exemplo dos primeiros cristãos

11. Insisto em que, com frequência,
devemos voltar a considerar a
conduta dos Apóstolos e dos nossos
primeiros irmãos na fé. Eram
poucos, careciam de meios humanos,
não contavam nas suas fileiras, assim
sucedeu pelo menos durante muito
tempo, com grandes pensadores ou



pessoas de prestígio público. Viviam
num ambiente social de
indiferentismo, de carência de
valores, semelhante, em muitos
aspetos, ao que agora temos de
enfrentar. No entanto, não se
amedrontaram. «Tiveram uma
conversa maravilhosa com todas
as pessoas que encontraram, que
procuraram, nas suas viagens e
peregrinações. Não haveria Igreja,
se os Apóstolos não tivessem
mantido esse diálogo
sobrenatural com todas aquelas
almas» [16] . Mulheres e homens,
seus contemporâneos,
experimentaram uma profunda
transformação ao ser tocados pela
graça divina. Não aderiram
simplesmente a uma nova religião,
mais perfeita do que a que eles já
conheciam, mas, pela fé,
descobriram Jesus Cristo e
enamoraram-se d'Ele, do Deus-
Homem, que se tinha oferecido em
sacrifício por eles e tinha



ressuscitado para lhes abrir as portas
do Céu. Este facto inaudito penetrou
com enorme força nas almas
daqueles primeiros, conferindo-lhes
uma fortaleza à prova de qualquer
sofrimento. «Ninguém acreditou em
Sócrates até morrer pela sua
doutrina»,escrevia com simplicidade
S. Justino em meados do século II ,
«mas por Cristo, até os artesãos e os
ignorantes desprezaram não só a
opinião do mundo, mas também o
medo da morte» [17].

Num mundo que desejava
ardentemente a salvação, sem saber
onde encontrá-la, a doutrina cristã
irrompeu como uma luz acesa no
meio da escuridão. Aqueles
primeiros souberam, com o seu
comportamento, fazer brilhar diante
dos seus concidadãos essa claridade
salvadora e converteram-se em
mensageiros de Cristo, simplesmente,
com naturalidade, sem ostentações
estridentes, com a coerência entre a



sua fé e as suas obras. «Nós não
dizemos coisas grandes, mas fazemo-
las» [18] , escreveu um deles. E
mudaram o mundo pagão.

Na Carta apostólica que dirigiu a
toda a Igreja, na preparação para o
grande jubileu do ano 2000, o beato
João Paulo II explicava que «em
Cristo a religião já não é um “buscar
Deus às apalpadelas" (cfr. Act 17, 27),
mas uma resposta de fé a Deus, que
se revela: resposta em que o homem
fala a Deus como o seu Criador e Pai;
resposta tornada possível por aquele
único Homem, que é ao mesmo
tempo o Verbo consubstancial com o
Pai, e por quem Deus fala a cada
homem e cada homem é capaz de
responder a Deus» [19].

É questão de fé

12. Vejo nestas palavras outra
consideração, que queria propor-vos,
perante a necessidade de nos
empenharmos sem tréguas na tarefa



da nova evangelização da sociedade.
Primeiro que tudo, necessitamos de
fé e esperança firmemente
assumidas; quer dizer, caminhar em
cada momento intimamente
convencidos, com uma convicção que
vem da intimidade com a Trindade,
de que é possível mudar o rumo
deste nosso mundo, dirigir todas as
atividades humanas para a glória do
Senhor e para a conversão das almas.
Certamente não faltarão a luta, os
sofrimentos, mas avançaremos in
lætítia, com alegria e confiança,
porque nos assiste a promessa
divina: Pede-me; dar-te-ei por herança
todas as nações; tu possuirás os
confins do mundo ( Sl 2, 8).

Impressiona, volto a repetir,
contemplar como os Apóstolos, sem
outros meios que a fé em Cristo e
animados por uma esperança segura
e alegre, se dispersaram pela terra
então conhecida e difundiram a
doutrina cristã por toda a parte. S.



Josemaria gostava de celebrar as
suas festas e as daquelas santas
mulheres que acompanharam Jesus
durante a sua passagem pela terra!
As figuras dos Apóstolos, de Maria
Madalena, Lázaro, Marta e Maria,
irmãs de Lázaro, entusiasmavam-no.
De cada um, de cada uma, podemos
aprender a crer mais, plenamente,
em Jesus Cristo e a amá-Lo com a
intensidade com que O amaram os
que com Ele conviveram. Como nós,
também eles se veriam com misérias
e, apesar do escasso número em
comparação com a população das
nações conhecidas, espalharam a
semente divina com o seu exemplo
quotidiano e com a sua palavra
reconfortante.

Lembro-me a força com que o nosso
Padre, ao falar do apostolado num
ambiente difícil, assegurava: «é
questão de fé!» Sim, é questão de fé!
Essa fé que, como assinala o Senhor
no Evangelho, tem a capacidade de



mover montanhas do seu lugar (cfr. 
Mt 17, 20) e de superar qualquer
obstáculo; que é como os rios, que
abrem caminho para o mar desde os
cumes elevados (cfr. Sl 103/104, 10).
Por isso pergunto‑vos e pergunto-me:
com que fé nos movemos à hora do
apostolado, sabendo que é sempre
hora? Estamos verdadeiramente
convencidos de que, como escreve S.
João, esta é a vitória que vence o
mundo: a nossa fé (1 Jo 5, 4)?
Atuamos em consequência?
Enfrentamos os obstáculos que
surgirem com espírito otimista, com
moral de vitória? E, para isso,
apoiamos cada atividade apostólica
concreta com a oração e com o
sacrifício? Damos testemunho da
nossa fé, sem nos deixarmos
atemorizar pelas dificuldades do
ambiente?

Repitamos mais frequentemente ao
Senhor: Creio! Vem em socorro da
minha falta de fé! ( Mc 9, 24). Esta



petição do pai daquele filho lunático
comovia muito profundamente S.
Josemaria. Não nos conformemos
com os nossos modos de implorar as
virtudes teologais ao Senhor. S.
Josemaria, consciente de que a fé é
um dom sobrenatural que só Deus
pode infundir e intensificar na alma,
manifestava numa ocasião: «Todos
os dias Lho repito, não uma vez,
mas muitas (...). Dir-Lhe-ei algo
que Lhe pediam os Apóstolos (...):
adáuge nobis fidem! (Lc 17, 5),
aumenta-nos a fé. E acrescento:
spem , caritátem ; aumenta-nos a
fé, a esperança e a caridade» [20].

Um firme ponto de apoio

13. O Santo Padre Bento XVI, em
várias ocasiões, fez notar as
contradições do tempo em que
vivemos. «Em vastas partes do
mundo existe hoje um estranho
esquecimento de Deus. Parece que
tudo caminha igualmente sem Ele.



Mas existe, ao mesmo tempo,
também um sentimento de
frustração, de insatisfação de tudo
e de todos. É espontâneo exclamar:
não é possível que esta seja a vida!
Deveras, não. E assim, juntamente
com o esquecimento de Deus existe
um “boom" do religioso. Não quero
desacreditar tudo o que existe
neste contexto. Pode existir nisto
também a alegria sincera da
descoberta. Mas para dizer a
verdade, não raramente a religião
se torna quase um produto de
consumo. Escolhe-se aquilo de que
se gosta, e alguns sabem até tirar
dela um proveito. Mas a religião
procurada a seu “bel-prazer" no
fim não nos ajuda. É cómoda, mas
no momento da crise abandona-
nos a nós próprios» [21] . E o Papa
conclui com o seguinte convite: 
«Ajudai os homens a descobrir a
verdadeira estrela que nos indica o
caminho: Jesus Cristo!» [22].



Apesar do clima de relativismo e
permissividade dominante em
amplos setores da sociedade, muitas
pessoas estão sedentas de eternidade,
talvez depois de terem tentado, em
vão, saciá-la em coisas perecíveis.
Que grande verdade se encerra
naquelas conhecidas palavras de
Santo Agostinho!: «Fizeste-nos
Senhor para ti e o nosso coração está
inquieto até que descanse em ti» 
[23] . Só Deus, com efeito, satisfaz
completamente os anseios do espírito
humano. Por isso, sejamos mulheres
e homens de piedade firme, que
recorrem aos diversos modos de
orar, o autêntico consolo, com
sinceros desejos de ser mais
rezadores. Aproximemo-nos da Santa
Missa com profunda fé, persuadidos
de que nela se faz sacramentalmente
presente o Sacrifício do Calvário, o
Sacrifício que nos trouxe a salvação e
nos revitaliza para a batalha de cada
dia para a santidade.



14. Causava profunda impressão a fé,
a piedade e o recolhimento com que
S. Josemaria se metia, corpo e alma,
no momento da Consagração
Eucarística. Maravilhava-se
diariamente, com renovado
agradecimento e nova devoção, ante
o mistério da transubstanciação, ante
essa entrega do Filho de Deus ao Pai,
com o Espírito Santo, pelas almas.
Penso que não exagero ao afirmar
que, sabendo-se nesses instantes ipse
Christus , daí extraía toda a força da
sua eficácia e da sua extensa atuação
apostólica. Com idêntica fé ardente o
contemplávamos enquanto repetia,
antes de dar a Sagrada Comunhão, as
palavras de S. João Batista: ecce
Agnus Dei! Exortou todos os católicos,
e repetia-o às suas filhas e filhos, aos
sacerdotes, que é necessário
identificar-se com Cristo, porque Ele
assim nos convidou e porque assim
atrairemos as almas para o Amor de
Deus. Atualizar a nossa fé, como o
nosso Padre, precisamente no



momento da transubstanciação, é
uma ajuda poderosa para fazer de
cada dia uma missa.

Esta certeza de que Deus quer contar
connosco pode e deve constituir um
firme ponto de apoio para renovar
diariamente o nosso zelo apostólico;
há de ser um estímulo que nos
impulsione, cheios de esperança e
otimismo sobrenatural, para o
serviço das pessoas que passam ao
nosso lado: «havemos de nos
inflamar no desejo e na realidade
de levar a luz de Cristo, o afã de
Cristo, as dores e a salvação de
Cristo, a tantas almas de colegas,
amigos, parentes, conhecidos,
desconhecidos, sejam quais forem
as suas opiniões nas coisas da
terra, para lhes dar a todos um
bom abraço fraterno. Então
seremos rubi aceso, e deixaremos
de ser este nada, este carvão pobre
e miserável, para ser a voz de



Deus, luz de Deus, fogo de
Pentecostes!» [24].

ALGUNS CAMPOS PRIORITÁRIOS

15. Em todo o mundo e sempre, é
necessário realizar um profundo
apostolado da inteligência.
“Comunicar" sobre verdade para
“comunicar" a Verdade. Esta é a
síntese de toda a tarefa apostólica.
Não podemos cansar-nos na petição
a Deus, com humildade, com
insistência, com confiança, para que
as inteligências e os corações se
abram à sua luz. Muitas pessoas
repetem, como os Magos: vimos a sua
estrela no oriente e viemos adorá-Lo ( 
Mt 2, 2). Hão de manifestar-nos isso,
se os que acreditamos em Cristo nos
aproximarmos de todos com
amizade sincera, impregnada de
caridade e compreensão, de simpatia
também humana, valorizada pela
vida de piedade; e também com



agradecimento pelo bem que não
poucos realizam em tantas áreas.

O que maravilha na atitude dos
Magos, comenta Bento XVI, «é que
eles se prostraram em adoração
diante dum simples menino nos
braços da sua mãe, não no quadro
dum palácio real, mas na pobreza
duma cabana em Belém ( cfr . Mt 2,
11). Como foi possível? Que
convenceu os Magos que aquele
menino era “o rei dos Judeus" e o
rei dos povos? Certamente
persuadiu-os o sinal da estrela, que
eles tinham visto “surgir" e que
tinha parado precisamente ali
onde se encontrava o Menino ( cfr . 
Mt 2, 9) Mas a estrela também não
teria sido suficiente, se os Magos
não fossem pessoas intimamente
abertas à verdade. Ao contrário do
rei Herodes, tomado pelos seus
interesses de poder e de riquezas,
os Magos propendiam para a meta
da sua busca, e quando a



encontraram, mesmo sendo
homens cultos, comportaram-se
como os pastores de Belém:
reconheceram o sinal e adoraram
o Menino, oferecendo-lhe os dons
preciosos e simbólicos que tinham
levado consigo» [25].

Não esqueçamos que «Nosso Senhor
dirige-se a todos os homens, para
que venham ao seu encontro, para
que sejam santos. Não chama só
os Reis Magos, que eram sábios e
poderosos; antes disso tinha
enviado aos pastores de Belém,
não simplesmente uma estrela,
mas um dos seus anjos. Mas tanto
uns como outros – os pobres e os
ricos, os sábios e os menos sábios –
têm de fomentar na sua alma a
disposição de humildade que
permite ouvir a voz de Deus » [26].

16. Este trabalho não está reservado
a pessoas que trabalhem em áreas
especialmente qualificadas. De



grande eficácia será sempre o
apostolado pessoal de cada cristão,
no âmbito em que habitualmente
decorre a sua existência normal. Por
isso, sugiro que nos detenhamos,
num exame muito pessoal, sobre
como procuramos ajudar as almas
para que se aproximem de Deus: que
oração, que sacrifícios, quantas horas
de trabalho bem acabado
oferecemos; que conversas tivemos –
oralmente, por escrito – com amigos,
parentes, colegas, conhecidos.
Contagiemos esta santa preocupação
a quem convive connosco, porque a
fé na eficácia dos ensinamentos de
Cristo nos há de estimular a servir e
a querer mais os nossos irmãos e
irmãs: ninguém nos pode deixar
indiferentes.

O apostolado da inteligência, como
digo, é tarefa de todos. Mas, sem
perder de vista os numerosos
campos em que é urgente uma nova
evangelização, hoje é prioritário



impregnar com a doutrina de Cristo 
alguns âmbitos particulares . Basta
considerar as tarefas dos
governantes, cientistas e
investigadores, dos profissionais da
opinião pública, etc.; sem esquecer
que todos os homens e mulheres
experimentam, experimentamos, a
necessidade de escutar a voz do
Senhor e de segui-la.

«A luta pela alma do mundo
contemporâneo é máxima, aí mesmo
onde o espírito deste mundo parece
mais forte», escreveu o beato João
Paulo II, a propósito da existência
«de “modernos areópagos", isto é, de
novos púlpitos. Estes areópagos são
hoje o mundo da ciência, da cultura,
dos meios de comunicação; são os
ambientes em que se criam as elites
intelectuais, os ambientes dos
escritores e dos artistas» [27].

A investigação e o ensino



17. Embora devamos estar sempre
abertos a todos, é evidente que é
muito importante dar a conhecer o
Evangelho às pessoas que se movem
em ambientes intelectuais.
Concretamente, os que trabalham em
instituições universitárias hão de
recordar umas palavras do Senhor,
dirigidas a todos, mas que convém
considerar que se adaptam
especialmente a eles: vos estis lux
mundi ( Mt 5, 14), deveis ser luz do
mundo . Na verdade, o seu trabalho
profissional coloca-os na vanguarda
da nova evangelização. S. Josemaria,
que tanto impulsionou, mesmo antes
de 1928, o apostolado com
intelectuais, escrevia: «a
Universidade tem como mais alta
missão o serviço aos homens, ser
fermento da sociedade em que
vive» [28].

Palavras que exprimem muito bem
qual há de ser a direção apostólica
que hão de seguir os que atuam



nesses ambientes: ser fermento, dar
luz e calor, a luz e o calor do
Evangelho, para que os seus amigos e
colegas, os seus alunos, impregnem a
alma e a atuação com a Boa Nova de
Cristo, em plena fidelidade ao
Magistério da Igreja. Desse modo
contribuirão para a evangelização da
cultura. De perene atualidade é
aquele ponto de Caminho : « tens de
comunicar a outros Amor de Deus
e zelo pelas almas, para que esses,
por sua vez, peguem fogo a muitos
mais que estão num terceiro
plano, e cada um destes últimos
aos seus companheiros de
profissão. De quantas calorias
espirituais não precisas! – E que
responsabilidade tão grande, se
arrefeces! E (nem o quero pensar)
que crime tão horroroso, se dás
um mau exemplo!» [29]

Não permitamos que caia no vazio o
desafio saudável de animar que
muitas pessoas e instituições, em



todo o mundo, promovam,
estimulados pelo exemplo dos
primeiros cristãos, uma nova cultura,
uma nova legislação, uma nova
moda, coerentes com a dignidade da
pessoa humana e o seu destino para
a glória dos filhos de Deus em Jesus
Cristo (cfr. 2 Cor 3, 18). Se todos
temos de rezar e colaborar com
generosidade completa para o
conseguir, é aos professores
universitários e aos investigadores
que incumbe a responsabilidade
dum empenho profundo e
perseverante, para aproveitar cada
uma das ocasiões que o exercício da
profissão lhes proporciona. A fé
configura-se, neste contexto, como
apoio para avançar para a verdade,
ao mesmo tempo que nos
esforçamos, pela própria força da
virtude, a levá-la para todos as
âmbitos, e ajudar os que nos rodeiam
a que a recebam ou nela cresçam.



18. A investigação ocupa um lugar
destacado no trabalho dos
professores universitários e doutros
intelectuais. Nessa tarefa, o cristão
comprometido com a busca e a
difusão da verdade, animado pelo
desejo reto de colaborar na
configuração dum saber que supere
a fragmentação e o relativismo,
descobre constantes oportunidades
para levar a cabo um profundo
apostolado doutrinal. Nenhum tema
de investigação, nenhuma área do
amplo campo do ensino é neutro do
ponto de vista da fé. Todo o nosso
trabalho, até umas aulas de química,
para dar um exemplo bastante
concreto, podem cooperar ou não
para a dilatação do Reino de Cristo. 
«A necessária objetividade
científica rejeita justamente toda
a neutralidade ideológica, toda a
ambiguidade, todo o conformismo,
toda a cobardia: o amor à
verdade compromete a vida e todo
o trabalho do cientista» [30] . Se o



professor, o investigador, se move
principalmente pelo desejo de dar
glória a Deus e de servir as almas,
então a coerência cristã do seu
exemplo, a disponibilidade para os
alunos e colaboradores, a retidão
com que orienta o seu trabalho, o
empenho por formar os seus
discípulos e transmitir o seu saber,
contribui sem dúvida, para que as
pessoas que escutam ou que recebem
o eco do seu trabalho, descubram ou
vejam o rasto dos seguidores de
Cristo.

Além disso, estes trabalhos
científicos facilitam as relações
profissionais com investigadores de
prestígio dentro do próprio país ou
noutros países; levam a estabelecer
amizades sinceras, que são o
ambiente natural do apostolado
pessoal, o que facilita conseguir que
os colegas, nos seus trabalhos de
investigação, respeitem pelo menos
os princípios morais fundamentais.



Os católicos responsáveis que
intervêm nestes lugares cruciais para
a nova evangelização, deveriam
interrogar-se sobre o modo de chegar
também, na medida das suas
possibilidades, aos meios de
comunicação e aos fóruns de opinião,
para transmitir boa e segura
doutrina, nas matérias da sua
especialidade: colaborando na
imprensa, intervindo em programas
de rádio e de televisão ou através da
internet; participando em atividades
culturais, dando um parecer
científico autorizado sobre temas
que surgem no debate público, etc. E,
por sua vez, os católicos que
promovem empresas de
comunicação e opinião pública, ou
trabalham profissionalmente nesses
meios, devem esforçar-se para que as
suas páginas ou os seus programas
apresentem, com elevação e rigor, o
que de limpo e reto se realiza nestes
espaços.



Quero deixar bem claro que os que
intervêm nestas áreas, hão de sentir
a responsabilidade de tirar partido
dos seus talentos, sem esquecer que
muitas outras pessoas, com trabalhos
materiais ou aparentemente de
pouco relevo, se esforçam para
converter a sua ocupação em oração
a Deus, a fim de que os homens e
mulheres importantes nas áreas que
dirigem a sociedade, saibam ser
inteiramente responsáveis,
conscientes de que Deus lhes pedirá
contas do seu desempenho; e hão de
mostrar-se muito agradecidos aos
que trabalham, por assim dizer, na
penumbra. Vem muito a propósito o
que comentava S. Josemaria: Quem é
mais importante, o magnífico reitor
duma universidade ou a última
pessoa que serve na manutenção do
edifício? E respondia sem duvidar: o
que cumpre a sua tarefa com mais fé,
com mais desejo de santidade.

Harmonia entre fé e razão



19. Os que nos sabemos filhos de
Deus, havemos de propagar que «não
há motivo para existir concorrência
entre a razão e a fé: uma implica a
outra, e cada qual tem o seu espaço
próprio de realização. (…) Deus e o
homem estão colocados, cada um no
seu respetivo mundo, numa relação
única. Em Deus reside a origem de
tudo, n'Ele se encerra a plenitude do
mistério e isto constitui a sua glória;
ao homem, pelo contrário, compete o
dever de investigar a verdade com a
razão, e nisto está a sua nobreza» 
[31].

Mantém plena atualidade o
horizonte que S. Josemaria
descrevia: «sobre a base firme dum
profundo conhecimento científico,
havemos de mostrar que não há
oposição alguma entre a fé e a
razão» [32] ; antes, pelo contrário,
deve existir uma plena sintonia,
porque os dois âmbitos do
conhecimento procedem de Deus, do 



Logos criador que, além disso, se fez
homem.

Na Carta Apostólica Novo Millénnio
ineúnte , João Paulo II escreveu:
«Para a eficácia do testemunho
cristão, especialmente nestes âmbitos
delicados e controversos, é
importante fazer um grande esforço
para explicar adequadamente os
motivos da posição da Igreja,
sublinhando sobretudo que não se
trata de impor aos não crentes uma
perspetiva de fé, mas de interpretar e
defender valores radicados na
própria natureza do ser humano. A
caridade tomará então
necessariamente a forma de serviço
à cultura, à política, à economia, à
família, para que em toda a parte
sejam respeitados os princípios
fundamentais de que depende o
destino do ser humano e o futuro da
civilização» [33] . Para esta tarefa,
necessita-se do dom de línguas , que
se alcança quando se invoca com fé o



Espírito Santo e se empregam os
meios humanos.

De todos é conhecida a plena
liberdade, que dentro da doutrina
católica, a Igreja reconhece aos seus
filhos na própria atuação
profissional e enquanto cidadãos
iguais aos outros cidadãos. A
sensibilidade para os problemas
humanos, o sentido sobrenatural
para julgá-los e resolvê-los
cristãmente, de acordo com a reta
consciência bem formada, deve
estimular a responsabilidade
apostólica pessoal para trazer para o
debate científico uma visão mais
humana e sempre cristã. Por isso,
convém abordar com retidão e
seriedade os trabalhos que têm
especial relevância doutrinal e ética,
nas áreas científicas e humanistas
próprias de cada um. A crise moral
pela qual passa a sociedade, e a
necessidade perene de evangelizar,
tornam ainda mais urgente que os



investigadores cristãos não
abandonem este trabalho e
desenvolvam com constância e
profundidade esses temas, para
ajudar a resolver corretamente os
problemas atuais.

A moralidade pública

20. Outro desafio prioritário da
evangelização é o da moralidade
pública. Um dos obstáculos que com
mais iniquidade se opõe ao reinado
de Cristo, nas almas e na sociedade,
como um todo, é a onda de
sensualidade que invade os
costumes, leis, modas, meios de
comunicação, expressões artísticas.
Para deter esse ataque venenoso,
além de rezar e convidar a rezar, de
reparar e de levar à reparação,
movidos por uma responsabilidade
cristã e também humana, havemos
de mobilizar muitas pessoas,
católicas ou não, mas homens e
mulheres de boa vontade, instando-



os a que sintam a urgência de fazer
algo . Sobram os lamentos estéreis, e
muito mais qualquer atitude de
indiferença, de se conformar com
não fazer pessoalmente o mal. Pelo
contrário, a toda a hora se apresenta
o momento propício de se lançar com
mais brio a um apostolado capilar, a
uma mudança radical, começando
pela própria vida, o próprio lar, o
próprio ambiente profissional.

Escutemos o Apóstolo dos gentios,
que nos exorta: a que não recebais a
graça de Deus em vão. Pois ele diz:
“Eu te ouvi no tempo favorável e te
ajudei no dia da salvação ". Agora é o
tempo favorável, agora é o dia da
salvação (2 Cor 6, 1-2). Os cristãos
devemos proceder com a segurança
da fé, precisamente para refazer
tudo o que à nossa volta está em
desacordo com a lei de Deus, sem
respeitos humanos, sem medo de que
se note a nossa condição de pessoas
convictas da nossa fé. Há valores que



não são negociáveis, como
repetidamente tem manifestado
Bento XVI: «tutela da vida em todas
as suas fases, desde o primeiro
momento da conceção até à morte
natural; reconhecimento e
promoção da estrutura natural da
família, como união entre um
homem e uma mulher baseada no
matrimónio, e a sua defesa das
tentativas de a tornar
juridicamente equivalente a
formas de uniões que, na
realidade, a danificam e
contribuem para a sua
desestabilização, obscurecendo o
seu caráter particular e o seu
papel social insubstituível; tutela
do direito dos pais de educar os
próprios filhos» [34] .

O Papa esclarecia que «estes
princípios não são verdades de fé
mesmo se recebem ulterior luz e
confirmação da fé. Eles estão
inscritos na natureza humana e,



portanto, são comuns a toda a
humanidade. A ação da Igreja de
os promover não assume, por
conseguinte, um caráter
confessional, mas dirige-se a todas
as pessoas, prescindindo da sua
filiação religiosa. Ao contrário,
esta ação é tanto mais necessária
quanto mais estes princípios forem
negados ou mal compreendidos
porque isto constitui uma ofensa
contra a verdade da pessoa
humana, uma grave ferida
infligida à própria justiça» [35].

21. Idêntico raciocínio, pelo mesmo
motivo, deve fazer-se sobre os pontos
essenciais da doutrina cristã que
sofrem, nos nossos dias, um ataque
intolerante por parte de grupos de
pessoas cegamente obstinadas em
eliminar o sentido religioso da
sociedade civil. Infelizmente, existem
muitos exemplos; desde ataques
grosseiros a Jesus Cristo, a quem
tentam ridicularizar, até acusações



caluniosas contra a Igreja, os seus
ministros, as suas instituições.

A tarefa do cristão, que deseja ser
coerente com a sua vocação consiste
em mostrar Cristo aos outros, saber-
se alto-falante, primeiro com o
exemplo, mas também com a palavra
oportuna, dos ensinamentos da
Igreja, especialmente nos temas mais
debatidas na opinião pública. Vem-
me à memória o que tão claramente
expôs D. Álvaro: «Como é necessário
varrer primeiro a própria casa (...),
cada um deve examinar como se
preocupa com esta obrigação
particularmente cristã» [36] .
Palavras que soam como um eco da
pregação do Apóstolo aos primeiros
fiéis: esta é a vontade de Deus: a
vossa santificação (…) que cada um de
vós saiba possuir o seu corpo santa e
honestamente, sem se deixar levar
pelas paixões desregradas, como os
pagãos que não conhecem Deus; e que
ninguém, nesta matéria, oprima nem



defraude o seu irmão (…) . Pois Deus
não nos chamou para a impureza,
mas para a santidade . (1 Ts 4, 3-7) .

A recomendação de S. Paulo adquire
singular relevo nas circunstâncias
presentes. É impossível, de facto,
lutar eficazmente contra essa onda
viscosa e suja que procura envolver
tudo, se no nosso interior se admite
alguma cumplicidade, mesmo que
pareça pequena, com essas «coisas
perversas, que sobem e sobem,
fervendo dentro de ti, até
quererem sufocar, com a sua
podridão bem cheirosa, os
grandes ideais, os mandamentos
sublimes que o próprio Cristo pôs
no teu coração» [37].

Com o mesmo relevo ressalta o texto
de S. Gregório Nazianzeno, que o
beato João Paulo II citava na sua
exortação apostólica sobre a missão
dos Bispos. Assim se expressava esse
Padre e Doutor da Igreja: «Temos de



começar por nos purificar, antes de
purificarmos os outros; temos de ser
instruídos, para podermos instruir;
temos de nos tornar luz para
iluminar, de nos aproximar de Deus
para podermos aproximar d'Ele os
outros, ser santos para santificar» 
[38].

Porque não nos consideramos
melhores que os outros – e não nos
enganamos nesta apreciação –,
convém-nos voltar uma e outra vez a
tratar de adequar o mais
perfeitamente possível a nossa
situação pessoal com a doutrina de
Jesus Cristo. Temos de nos persuadir
de que, primeiro, havemos de lutar
no nosso interior, decididos de
verdade a conformar com a vontade
de Deus os nossos pensamentos,
projetos, palavras e ações, mesmo
nas coisas mais pequenas: «a luta
tem uma frente dentro de nós
mesmos, a frente das nossas
paixões. Vigia quem luta



interiormente, para se afastar
decididamente da ocasião de
pecado, do que pode debilitar a fé,
desvanecer a esperança ou
prejudicar o Amor» [39].

22. Aqui centra-se, centrar-se-á
sempre, um ponto de exame diário
para os próximos meses. Como é a
nossa luta pela santidade? Descemos
a detalhes concretos, em sintonia
com o que nos sugerem na direção
espiritual pessoal? Recorremos com
frequência ao Senhor, implorando
uma fina delicadeza de consciência,
que nada tem a ver com os
escrúpulos, para descobrir pequenas
fissuras nos muros da alma, pelas
quais o inimigo tenta introduzir-se,
tirando também eficácia ao nosso
trabalho apostólico? Enche-nos de
alegria a possibilidade de encontrar
novos pontos de luta, para enfrentá-
los decididamente, desportivamente,
sustentados pela graça de Deus?



Non enim vocávit nos Deus in
immundítiam sed in sanctificatiónem
(1 Ts 4, 7). Pois Deus não nos chamou
para a impureza, mas para a
santidade. Ainda que alguns meios
de comunicação ou desvios de
qualquer natureza pretendam
incutir outra coisa, em primeiro
lugar com a cumplicidade das nossas
tendências desordenadas, a luta pela
limpeza de conduta mostra-se
sempre atraente, sempre possível;
portanto em qualquer circunstância
pode-se e deve-se propor este ideal a
cada pessoa, mesmo que pareça que
se encontra longe deste objetivo. Não
existe criatura humana que não
procure um refúgio onde proteger-se,
neste mar de ondas e tempestades
que a nossa época atravessa, e que
realmente não é uma situação nova.
Os cristãos contamos com a grande
ventura e capacidade de transmitir
essa segurança, que muitos anseiam
talvez sem se darem conta. Sigamos
em frente, lutando com alegria nas



batalhas do Senhor (cfr. 1 Mac 3, 2), 
in hoc pulchérrimo caritátis bello ,
nesta formosíssima luta de caridade,
cujo feliz resultado está plenamente
assegurado, com a vitória do Senhor,
para os que se mantêm fiéis ao seu
Amor.

23. Bento XVI enfatizou
recentemente a importância de
recorrer habitualmente ao
sacramento da Penitência. Falando a
sacerdotes e candidatos ao
sacerdócio, no contexto do Ano da
Fé , afirmava que «a celebração do
Sacramento da Reconciliação é, ela
mesma, anúncio e por isso
caminho a percorrer para a obra
da nova evangelização (…).

Em que sentido a Confissão
sacramental é “caminho" para a
nova evangelização? Antes de tudo
porque a nova evangelização
haure linfa vital da santidade dos
filhos da Igreja, do caminho



quotidiano de conversão pessoal e
comunitária, para se conformar
cada vez mais profundamente com
Cristo. E existe um vínculo estreito
entre santidade e Sacramento da
Reconciliação, testemunhado por
todos os Santos da história. A
conversão real dos corações, que
significa abrir-se à ação
transformadora e renovadora de
Deus, é o “motor" de qualquer
reforma e traduz-se numa
verdadeira força evangelizadora.
Na Confissão, o pecador
arrependido, por obra gratuita da
Misericórdia divina, é justificado,
perdoado e santificado, abandona
o homem velho para se revestir do
homem novo. Só quem se deixou
renovar profundamente pela
Graça divina, pode trazer em si
mesmo, e portanto anunciar, a
novidade do Evangelho» [40].

A instituição familiar



24. Na Obra, devemos mover-nos
sempre com otimismo e visão
sobrenatural, que estão ligados à
filiação divina, mas não podemos
ignorar que, nestes momentos, um
dos âmbitos mais ameaçados pela
onda do hedonismo é a família. Entre
os graves danos que esta situação
produz, saltam à vista o aumento das
infidelidades conjugais e a crescente
dificuldade para que a gente jovem
se encontre em condições de ouvir e
de seguir a chamada de Deus,
sobretudo ao celibato apostólico. Por
isso, hoje é especialmente urgente e
necessária uma « cruzada de
virilidade e de pureza » [41] , nos
diferentes níveis da sociedade.

Nesta batalha de limpeza, como em
todas as outras virtudes, reveste-se
de grande importância a delicadeza
para praticar pessoalmente esta
afirmação gozosa que é a santa
pureza, de acordo com estado de
cada um, e também para não



descuidar a influência que se pode
exercer mediante o apostolado de
amizade e de confidência. Além
disso, são sempre úteis os estudos
interdisciplinares sobre a forma de
ajudar que muitas pessoas e
instituições, em todo o mundo,
fomentem, seguindo o exemplo dos
primeiros cristãos, uma nova cultura,
uma nova legislação, uma nova
moda, a que me referia
anteriormente.

Será necessário rezar
perseverantemente, será necessário
trabalhar muito para alcançar um
objetivo tão ambicioso. Mas é assim
que os cristãos estabelecem as metas:
magnânimas nos desejos e adaptadas
à realidade daquilo que se está em
condições de conseguir
individualmente. Temos de nos
convencer que cada um está
capacitado para chegar a mais, a
bastante mais do que pensamos, à
base de coisas pequenas no próprio



ambiente: afirmações, exemplos,
santa intransigência. Vem-me à
memória uma imagem que S.
Josemaria empregava a propósito do
problema ecológico. Copio-a aqui,
porque me parece muito elucidativa
do que estou a comentar.

«Recentemente dizia aos vossos
irmãos mais velhos, lembrando-
me de que falámos tantas vezes de
barcas e de redes, que agora se
fala e se escreve muito em todos os
sítios de ecologia. E dedicam-se,
nos rios e nos lagos, e em todos os
mares, a tomar amostras de água,
a analisá-la... Quase sempre o
resultado é que aquilo está em
más condições: os peixes não
dispõem dum ambiente sadio,
habitável. Quando falámos de
barcos e de redes, vós e eu
referíamo-nos sempre às redes de
Cristo, à barca de Pedro e às
almas. Por algo disse o Senhor:
Vinde após mim, que eu farei de



vós pescadores de homens (Mt 4,
19). Pois bem, pode acontecer que
alguns desses peixes, desses
homens, vendo o que está a
suceder em todo o mundo e dentro
da Igreja de Deus, ante esse mar,
que parece coberto de imundície, e
ante esses rios que estão cheios
como de babas repugnantes, onde
não encontram alimento nem
oxigénio; se estes peixes
pensassem e estamos a falar de
uns peixes que pensam, porque
têm alma, poderia vir-lhes à
cabeça a decisão de dizer: basta,
eu dou um salto, e fora! Não vale a
pena viver assim. Vou refugiar-me
na margem, e ali darei umas
arfadas, e respirarei um
pouquinho de oxigénio. Basta!
Não, meus filhos; nós temos de
continuar no meio deste mundo
podre, no meio deste mar de águas
turvas; no meio desses rios que
passam pelas grandes cidades e
pelas aldeias, e que não têm nas



suas águas a virtude de fortalecer
o corpo, de saciar a sede, porque
envenenam. Meus filhos, havemos
de estar sempre no meio da rua,
no meio do mundo a tratar de
criar à nossa volta um remanso de
águas limpas, para que venham
outros peixes e, entre todos, vamos
ampliando o remanso,
purificando o rio, devolvendo a
sua qualidade às águas do mar » 
[42].

25. No meio das conjunturas sociais e
morais semelhantes ou piores do que
as que atravessamos agora, a Igreja
começou com o afã de mudar a
atmosfera do decadente Império
Romano e os cristãos havemos de
trabalhar sempre assim, procurando
decididamente levar o ambiente de
Cristo à humanidade.

Nesta tarefa desempenham um papel
insubstituível os pais e as mães: o seu
empenho em imprimir um tom



profundamente cristão nos seus lares
e na educação dos seus filhos, fará
dessas famílias focos de conduta
cristã, remansos de águas límpidas
que influenciarão muitos casais,
facilitando por outro lado que
brotem vocações de entrega a Deus
no sacerdócio e nas variadíssimas
realidades eclesiais, tanto no âmbito
secular como na vida religiosa; e
novos « lares luminosos e
alegres» , como comentava S.
Josemaria.

Corresponde aos pais e às mães por
direito próprio, insisto, uma ampla
gama de apostolado pessoal com
diferentes manifestações. E nada
mais lógico do que associarem-se
livremente a muitas outras pessoas
com problemáticas semelhantes,
para enfrentar esta situação de
evidente transcendência: a ocupação
do tempo livre, o entretenimento e a
diversão, as viagens, a promoção de
sítios adequados para que as filhas e



os filhos possam ir amadurecendo
humana e espiritualmente, etc.
Corresponde por direito aos casais
com filhos em idade escolar, como
parte muito importante da sua
responsabilidade educativa, a
escolha e até mesmo a promoção de
escolas e clubes juvenis; além de ser
evidente a importância de
intervirem ativamente no
funcionamento dos centros escolares
que os filhos ou as filhas frequentam,
utilizando todos os instrumentos que
a lei lhes oferece para os orientar
adequadamente.

Nos últimos tempos, depois de
muitos anos de propaganda a favor
da coeducação, vai-se abrindo
caminho à ideia da educação
separada para meninos e meninas,
nos níveis primário e secundário, o
que é benéfico para a formação das
novas gerações. Convém não se
desentender desta tarefa, e
incentivar os esforços de



investigação e de divulgação, nos
aspetos jurídico, pedagógico e de
opinião pública, para mostrar a
legitimidade e as vantagens deste
modo de proceder, que pressupõe
um grande respeito para com as
crianças, para com as raparigas e
rapazes adolescentes e uma
comprovada eficácia educativa e
também de formação humana.

26. De igual modo, neste contexto, é
necessário um conceito correto de
liberdade, já que com frequência se
identifica, erradamente, este dom
com a simples capacidade de
escolher o que mais apetece em cada
momento, o que satisfaz o capricho
ou o comodismo, sem considerar a
sua íntima ligação com a verdade. A
liberdade, um grande bem natural,
ficou debilitada pelo pecado, mas
Cristo curou-a com graça e elevou-a à
categoria da nova e verdadeira
liberdade sobrenatural: a dos filhos
de Deus (cfr. Rm 8, 18-19, 21). S.



Josemaria, precisamente porque se
sabia e se sentia muito filho de Deus
Pai – filiação que envolve a verdade
mais íntima do homem e da mulher –
chegou a adquirir uma compreensão
especialmente profunda da liberdade
cristã e preveniu-nos: «não nos
deixemos enganar pelos que se
conformam com uma triste
vozearia: liberdade! liberdade!
Muitas vezes, advertia, nesse
mesmo clamor, esconde-se uma
trágica servidão: porque a escolha
que prefere o erro não liberta; o
único que liberta é Cristo ( cfr . Gal
4, 31) pois só Ele é o Caminho, a
Verdade e a Vida ( cfr . Jo 14, 6)»
[43] . E acrescentava: «A liberdade
adquire o seu sentido autêntico
quando se exerce ao serviço da
verdade que resgata, quando se
gasta a procurar o amor infinito
de Deus, que nos desata de todas
as escravidões» [44] .



Como cidadãos responsáveis, os
cristãos devemos fazer todo o
possível para defender e promover a
liberdade própria e a dos outros e, ao
mesmo tempo, ajudar todos a
descobrir essa nova liberdade: hac
libertáte nos Christus liberávit ( Gal 5,
1), com que Cristo nos libertou.
Trata-se duma das tarefas mais
urgentes da nova evangelização. Já
recordei que as pessoas que se
devem santificar no estado
matrimonial têm um papel
insubstituível nesta missão, mas
desejo insistir que a obrigação de
difundir a verdadeira doutrina sobre
o casamento e a família é da
responsabilidade de cada uma e de
cada um.

CONHECER E PROFESSAR A FÉ

27. Todos os esforços para realizar a
nova evangelização, seja no
apostolado da inteligência, ou nas
áreas prioritárias que acabei de



mencionar, devem apoiar-se no
fundamento sólido da fé. Sem fé é
impossível agradar a Deus ( Heb 11,
6), diz-nos a Sagrada Escritura.

Esta virtude teologal, porta da vida
cristã, requer a livre adesão do
intelecto e conduz à plena fidelidade
à Vontade de Deus, que se expressa
nas verdades que nos revelou,
transmitindo-nos a segurança de que
hão de ser aceites pela mesma
autoridade do Criador que, como
narram as passagens bem claras do
Génesis, apenas quis o bem de toda a
criação. Por isso, a fé seriamente
assumida e praticada, estimula uma
confiança contínua, plena, em Deus
que nos assegura, ao exercitarmos
esse abandono responsável e livre, a
participação na sua própria vida
divina, que nos foi comunicada com
essas verdades como caminho para
alcançar a união com o próprio Deus.



«Nesta perspetiva, o Ano da Fé é
convite para uma autêntica e
renovada conversão ao Senhor,
único Salvador do mundo. No
mistério da sua morte e
ressurreição, Deus revelou
plenamente o Amor que salva e
chama os homens à conversão de
vida por meio da remissão dos
pecados ( cfr . Act 5, 31). Para o
apóstolo Paulo, este amor introduz
o homem numa vida nova: “Pelo
Batismo fomos sepultados com Ele
na morte, para que, tal como Cristo
foi ressuscitado de entre os mortos
pela glória do Pai, também nós
caminhemos numa vida nova" ( 
Rm 6, 4). Em virtude da fé, esta
vida nova plasma toda a existência
humana segundo a novidade
radical da ressurreição» [45].

Exemplos de fé

28. A Epístola aos Hebreus coloca
diante dos nossos olhos uma



sucessão de homens e mulheres fiéis
que, ao longo da história da salvação,
desde o justo Abel, acreditaram em
Deus e aderiram a Ele com todas as
energias da sua inteligência e da sua
vontade, gastando gozosamente a
sua existência ao Seu serviço (cfr. 
Heb 11, 4-40). Destaca-se entre todos
a figura de Abraão, nosso pai na fé
[46] , de quem havemos de aprender
também a fortaleza da sua esperança
em Deus, porque todos nós havemos
de crescer na vida teologal ao longo
dos próximos meses, fiando-nos cada
vez mais dos meios que nos
conduzem ao Céu e pedindo com
firmeza à Trindade que nos aumente
a fé, a esperança, a caridade.

Quando se encontrava na cidade de
Ur dos Caldeus, «Abraão, ouviu a
palavra do Senhor que o arrancava
da sua terra, do seu povo e, em certo
sentido, de si próprio, para fazer dele
o instrumento dum desígnio de
salvação que abraçava o futuro povo



da aliança e mesmo todos os povos
do mundo» [47] . Imediatamente,
sem vacilar, o patriarca pôs-se a
caminho.

Foi pela fé que Abraão, obedecendo ao
apelo divino, partiu para uma terra
que devia receber em herança. E
partiu não sabendo para onde ia. Foi
pela fé que ele habitou na terra
prometida, como em terra
estrangeira, habitando aí em tendas
com Isaac e Jacob, co-herdeiros da
mesma promessa. Porque tinha a
esperança fixa na cidade assentada
sobre os fundamentos (eternos), cujo
arquiteto e construtor é Deus. Foi pela
fé que a própria Sara cobrou o vigor
de conceber, apesar da sua idade
avançada, porque acreditou na
fidelidade daquele que lhe havia
prometido. Assim, de um só homem
quase morto nasceu uma posteridade
tão numerosa como as estrelas do céu
e inumerável como os grãos de areia
da praia do mar ( Heb 11, 8-12).



A mesma epopeia de acreditar
firmemente continua e desenvolve-
se, com maior intensidade e
extensão, no Novo Testamento.
Mestra inigualável é a Virgem
Santíssima que «pela fé, (…)
acolheu a palavra do Anjo e
acreditou no anúncio de que seria
Mãe de Deus na obediência da sua
dedicação ( cfr . Lc 1, 38). Ao visitar
Isabel, elevou o seu cântico de
louvor ao Altíssimo pelas
maravilhas que realizava em
quantos a Ele se confiavam ( cfr . 
Lc 1, 46-55). Com alegria e
trepidação, deu à luz o seu Filho
unigénito, mantendo intacta a sua
virgindade ( cfr . Lc 2, 6-7).
Confiando em José, seu Esposo,
levou Jesus para o Egito a fim de O
salvar da perseguição de Herodes (
cfr . Mt 2, 13-15). Com a mesma fé,
seguiu o Senhor na sua pregação e
permaneceu a seu lado mesmo no
Gólgota ( cfr . Jo 19, 25-27). Com fé,
Maria saboreou os frutos da



ressurreição de Jesus e,
conservando no coração a
memória de tudo ( cfr . Lc 2, 19.51),
transmitiu-a aos Doze reunidos
com Ela no Cenáculo para
receberem o Espírito Santo ( cfr . 
Act 1, 14; 2, 1-4)» [48].

Por isso, meditar e aprofundar na fé
de Maria nos conduz e ajuda a sentir
a total dependência que temos de
Deus, dependência que nos faz
entender que, agarrados firmemente
à sua mão, nos tornamos capazes de
fazer maravilhas, com uma ajuda
extraordinária para a nossa própria
existência, para a Igreja, para a
corredenção que nos foi confiada;
uma ajuda extraordinária que chega
logicamente às tarefas e ninharias
aparentemente mais indiferentes,
porque com Deus póssumus !,
podemos tudo; e sem Ele, nihil , nada.

Pela fé, os Apóstolos deixaram tudo
para seguir o Mestre. Da mesma



forma atuaram os discípulos da
primeira hora, e os mártires que
deram a vida para testemunhar o
Evangelho, e inumeráveis cristãos de
todos os tempos, também recentes. 
«Pela fé, no decurso dos séculos,
homens e mulheres de todas as
idades, cujo nome está escrito no
Livro da vida ( cfr . Ap 7, 9; 13, 8),
confessaram a beleza de seguir o
Senhor Jesus nos lugares onde
eram chamados a dar testemunho
do seu ser cristão: na família, na
profissão, na vida pública, no
exercício dos carismas e
ministérios a que foram
chamados» [49].

O exemplo de S. Josemaria

29. Fixemos os nossos olhos na
história da Igreja, onde nunca
faltaram homens e mulheres que
foram instrumentos nas mãos de
Deus para dar um novo impulso e
vitalidade à fé do povo cristão em



tempos de dificuldade. Penso no
exemplo do nosso Fundador. S.
Josemaria meditou muito sobre a
figura e a resposta dos nossos
predecessores na fé. Por isso, como o
patriarca Abraão, o nosso Padre
abandonou os seus projetos nobres e,
obediente à voz divina, tornou-se um
peregrino de todos os caminhos do
mundo, para ensinar aos seus irmãos
e irmãs uma doutrina «velha como o
Evangelho e como o Evangelho
nova» [50] : que Deus nos chama a
todos a ser santos no trabalho e nas
circunstâncias da vida vulgar, no
meio das realidades temporais. Foi
um homem, um sacerdote, de fé e de
esperança: virtudes que, com a
caridade, o Senhor infundiu com
crescente intensidade na sua alma.
Ao cultivar essa fé gigante e essa
grande esperança, alcançou a
capacidade para levar a cabo a
missão que tinha recebido, e hoje são
inumeráveis, como as estrelas do céu,
e como a areia na praia do mar ( Gn



22, 17) , as pessoas de diferentes
idades, raças e condições que se
alimentam desse espírito e procuram
assim a glória de Deus.

A vida de S. Josemaria manifesta que
cada dia pode e deve ser o nosso
tempo de fé, de esperança, de amor,
sem concessões ao egoísmo. Convém,
pois, que nos perguntemos como se
manifestam as virtudes teologais na
nossa conduta diária: se sabemos
reconhecer a mão providente do
nosso Pai Deus em todas as
circunstâncias, tanto nas que se
apresentam com um aspeto
favorável como naquelas que
parecem adversas; isto é, se estamos
firmemente persuadidos de que 
ómnia possibília credénti ( Mc 9, 23), 
que tudo é possível ao que crê ,
apesar da falta de méritos pessoais e
de meios humanos; se somos
otimistas no apostolado, com um
otimismo sobrenatural baseado na
convicção de que, como afirma o



Apóstolo, ómnia possum in eo, qui me
confórtat ( Fl 4, 13), tudo podemos em
Cristo, que é a nossa fortaleza.

Talvez possamos concluir que ainda
não nos exercitamos com suficiente
intensidade nessas virtudes.
Devemos, então, aplicar as
considerações de S. Josemaria: 
«Falta-nos fé. No dia em que
vivermos esta virtude – confiando
em Deus e na sua Mãe –, seremos
valentes e leais. Deus, que é o Deus
de sempre, fará milagres pelas
nossas mãos. – Dá-me, ó Jesus,
essa fé que de verdade desejo!
Minha Mãe e Senhora minha,
Maria Santíssima, faz com que eu
creia!» [51] .

O nosso Padre implorou muitas vezes
para si, para os seus numerosos
filhos e filhas e para todos os cristãos
o crescimento nas virtudes teologais: 
adauge nobis fidem, spem, caritatem! ,
aumenta-nos a fé, a esperança e o



amor, rezava todos os dias, pedindo-
o também, sem palavras, com o
coração, enquanto levantava a Hóstia
e o cálice na Santa Missa. Movia-o o
único fim de ser melhor servidor e
de que fossemos melhores servidores
de Deus e das almas, em qualquer
hora e situação. Nisto reside, insisto,
a causa para que o caminhar da
Igreja se encha de novos frutos,
agora e sempre. Como escreve o
Papa: «desejamos que este Ano
suscite, em cada crente, o anseio
de confessar a fé plenamente e
com renovada convicção, com
confiança e esperança [52].

Descobrir novamente os conteúdos
da fé professada, acrescenta o Papa
, é um compromisso que cada
crente deve assumir, sobretudo
neste Ano . Não foi sem razão que,
nos primeiros séculos, os cristãos
eram obrigados a aprender de
memória o Credo . É que este
servia-lhes de oração diária, para



não esquecerem o compromisso
assumido com o Batismo» [53].

Pedir a fé e aprofundar nesta virtude

30. Ao longo destes meses – oxalá
consigamos criar esse ânimo para
sempre –, ao rezar o Credo na Missa
e noutros momentos, esforcemo-nos
por professar a fé da Igreja, com
mais consciência, com uma atenção
mais imediata às palavras e ao seu
significado. Também suporia uma
grande ajuda o estudo e a frequente
meditação dos diversos artigos que
compõem o Símbolo. Entre os meios
que Bento XVI sugere para dar relevo
e verdadeira eficácia a esse tempo,
um de primordial importância
concretiza-se no estudo do Catecismo
da Igreja Católica , ou também do seu
Compêndio , como preciosa herança
do Concílio Vaticano II, onde se
recolhem, de modo tão completo,
orgânico e ordenado, todas as
verdades da doutrina católica.



«Existe uma unidade profunda
entre o ato com que se crê e os
conteúdos a que damos o nosso
assentimento» [54] . O
conhecimento dos conteúdos da fé é
essencial para lhes podermos dar o
próprio assentimento, para
aderirmos plenamente com a
inteligência e a vontade ao que a
Igreja propõe; tal aceitação implica,
portanto, que, quando se crê, se
acolhe livremente todo o mistério da
fé, já que o próprio Deus garante a
sua verdade ao revelar-se e oferecer
à nossa razão o seu mistério de amor.

«Por outro lado, prossegue o Papa, 
não podemos esquecer que, no
nosso contexto cultural, há muitas
pessoas que, embora não
reconhecendo em si mesmas o dom
da fé, todavia vivem uma busca
sincera do sentido último e da
verdade definitiva acerca da sua
existência e do mundo. Esta busca
é um verdadeiro “preâmbulo" da



fé, porque move as pessoas pela
estrada que conduz ao mistério de
Deus» [55].

Não desfaleçamos na estupenda
tentativa de pôr a descoberto as
inquietações espirituais que se
ocultam em todas as almas, para lhes
oferecer a formação oportuna que
sacie a sua sede da Verdade.
Especialmente nos tempos atuais,
tem muita importância ensinar ou
recordar àqueles com quem nos
damos por um motivo ou outro, que
a vida terrena é uma etapa
transitória da existência humana.
Deus criou-nos para a vida eterna,
destinou-nos a participar da sua
própria Vida divina, alcançando
assim uma felicidade completa e sem
fim. Este dom da Santíssima
Trindade só se consegue em
plenitude depois da morte corporal,
mas começa já aqui em baixo. Ora, a
vida eterna consiste em que Te
conheçam a Ti, um só Deus



verdadeiro, e a Jesus Cristo que
enviast e ( Jo 17, 3). Quem come a
minha carne e bebe o meu sangue tem
a vida eterna; e Eu o ressuscitarei no
último dia ( Jo 6, 54).

31. Nos próximos meses, temos uma
nova oportunidade de meditar com
profundidade no mistério de Jesus
Cristo. Com as suas obras e palavras,
Jesus manifestou-nos o Pai e
mostrou-nos o caminho que a Ele
conduz; deu-nos o que é necessário
para atingir a meta: a Igreja, com os
seus sacramentos e instituições; e,
mais ainda, enviou-nos o Espírito
Santo que, habitando pela graça nas
almas, impulsiona constantemente os
homens para a casa do Pai. Tudo
brota como fruto da benevolência
divina, porque nisto consiste o amor:
não em termos nós amado a Deus,
mas em ter-nos Ele amado, e enviado
o seu Filho para expiar os nossos
pecados ( 1 Jo 4, 10).



Convençamo-nos do papel
fundamental de meditar e de
convidar os outros a meditar esta
verdade essencial: «Deus ama-nos!
O Omnipotente, o que fez os Céus e
a Terra!» [56] . Maravilhemo-nos e
agradeçamos este anúncio
impressionante, que havemos de
difundir por toda parte mediante
uma catequese universal.
Precisamente esta palavra, 
catequesis , na sua etimologia grega
mais literal, significa “fazer soar aos
ouvidos" uma mensagem; para os
cristãos, o método de ensino
utilizado pela Igreja já nos primeiros
momentos, desde que começou a
transmitir à humanidade a pérola
preciosíssima e o tesouro da
salvação, como explicava o Mestre.
Assim, escutando, os primeiros
discípulos do Senhor acolheram a
boa nova e transmitiram-na aos
outros, de tal forma que
comprometia o querer e o atuar dos



que os ouviam e a incorporavam à
sua conduta.

E do mesmo modo havemos de nos
comportar agora, depois de vinte
séculos de cristianismo: fazer ressoar
a Verdade trazida por Jesus Cristo no
coração das pessoas que
encontramos no nosso caminhar pela
terra e também, mediante a oração,
nas que não conhecemos
pessoalmente. Temos de manifestar,
de modo oportuno, a cada um e a
cada uma: Deus pensou em ti desde
toda a eternidade! Deus ama -te !
Deus preparou para ti um lugar
inefável, o Céu, onde Ele se te
entregará em possessão e gozo
eternos, saciando amplamente as
ânsias de felicidade que habitam no
teu coração!

32. Não se pode pressupor o
conhecimento destas verdades
fundamentais. Muitas pessoas não
conhecem Deus ou têm d'Ele uma



ideia errada. Uns imaginam um Deus
zeloso do cumprimento da lei,
sempre pronto a castigar, ou um
Deus a que se recorre somente em
caso de necessidade; outros
acreditam num Deus encerrado na
sua própria felicidade, muito longe
das penas e angústias dos homens...
Não deixemos de nos perguntar se,
pela nossa alegria e paz, os que nos
veem podem tocar a Bondade do
Senhor com os seus filhos.

Todos necessitamos de reforçar
constantemente «essa base de
ideias claras sobre os temas
fundamentais para estar em
condições de iluminar tantas
inteligências e de defender a Igreja
dos ataques, que recebe às vezes
de todas as partes: ideias claras
sobre as verdades dogmáticas e
morais; sobre as exigências da
família e da educação cristã;
sobre os direitos ao trabalho, ao
descanso, à propriedade privada,



etc.; sobre as liberdades
fundamentais de associação, de
expressão, etc. Desta forma,
podereis experimentar
gozosamente a verdade daquelas
palavras: véritas liberábit vos ( Jo
8, 32) , porque a verdade vos dará
alegria, paz e eficácia» [57].

Peçamos decididamente ao Espírito
Santo que nos auxilie, para sabermos
apresentar um testemunho
convincente e expor, com a ciência e
a formação de cada um, os
argumentos racionais que ajudem
cada criatura a abrir a sua mente à
verdade. Rezemos com perseverante
confiança. Este ponto é o mais
importante; recordemos a promessa
do Senhor : digo-vos ainda isto: se
dois de vós se unirem sobre a terra
para pedir, seja o que for, consegui-lo-
ão de meu Pai que está nos céus . ( Mt
18, 19). Se permanecermos bem
unidos na oração, cerrando fileiras 
como um exército em ordem de



batalha ( Ct 6, 4), uma batalha de paz
e de alegria, conseguiremos do Céu o
que suplicamos a Deus.

Comentando o versículo do
Evangelho que acabo de transcrever,
Bento XVI assinala que «o verbo que
o evangelista usa para “se
unirem" (…) refere-se a uma
“sinfonia" dos corações. É isto que
atrai o coração de Deus. Por
conseguinte, a sintonia na oração
manifesta-se importante para as
finalidades do seu acolhimento por
parte do Pai celeste» [58] .
Mantenhamo-nos sempre muito
unidos ao Papa e às suas intenções,
pois desta forma nos aproximaremos
mais de Cristo e, com Ele, pelo
Espírito Santo, a nossa oração
chegará eficazmente a Deus Pai.

FORMAÇÃO DOUTRINAL

33. O nosso Padre enumerava cinco
aspetos fundamentais da formação:
humana, doutrinal-religiosa,



espiritual, apostólica e profissional.
O Ano da fé oferece-nos de maneira
especial um convite para refletir de
novo sobre a nossa formação
doutrinal. E isto, pela simples razão
de que toda essa formação se dirige,
desde diversas perspetivas, a
aprofundarmos pessoalmente os 
conteúdos da fé e o sentido da
própria fé; e desta forma, por meio
desse intelléctus fídei renovado,
possamos anunciar e propor de
maneira adequada, a colegas e
amigos, o mistério do Amor de Deus
em Jesus Cristo.

Formação na doutrina da Igreja

34. Assim, o nosso Fundador
sintetizou, em frase expressiva, a
atividade fundamental da Obra: « 
dar doutrina» . Daí o esforço
constante e gozoso para assegurar
aos fiéis da Prelatura o alimento da
formação, especialmente no seu
aspeto doutrinal-religioso. Penso no



gozo do nosso Padre, ao contemplar
do Céu como continuamente essas
aulas, de acordo com os planos e
necessidades de cada lugar. A todos
vós recordo o que nos repetia
insistentemente, para que nos ficasse
profundamente gravado: «Ponde
muito empenho em assimilar a
doutrina que se vos dá, de
maneira que não fique estagnada;
e senti a necessidade e o agradável
dever de levar a outras mentes a
formação que recebeis, para que
dê frutos de boas obras, cheias de
retidão, também nos corações
doutras pessoas» [59].

Para servir, servir , comentava
muito frequentemente S. Josemaria,
utilizando os diversos significados
deste verbo servir : ser útil aos outros
e ter capacidade real para enfrentar
as diferentes circunstâncias.
Resumia nesta frase a importância de
nos prepararmos bem, em todos os
terrenos, desejosos de prestar uma



efetiva colaboração aos planos de
Deus e da Igreja. «Para poder servir
as almas, temos de servir nós
primeiro, quer dizer formar-nos.
Se não, não seremos bons
instrumentos, não servimos» [60] .
Aplicando à nossa finalidade
apostólica: só serve o que tem e
cultiva uma fé viva e esclarecida,
porque só a partir dessa fé pode 
servir o apostolado da Obra e a
formação doutrinal dos outros.

Convencido desta perene
necessidade, S. Josemaria fixou as
pautas para a formação doutrinal-
religiosa dos fiéis da Obra e
desenvolveu-as paulatinamente.
Examinemos no nosso trato com o
Senhor o que ininterruptamente nos
expunha. «Os fins que nos
propomos corporativamente são a
santidade e o apostolado. E para
alcançar estes fins necessitamos,
acima de tudo, de uma formação.
Para a nossa santidade, doutrina;



e para o apostolado, doutrina. E
para a doutrina, tempo, em lugar
oportuno, com os meios
adequados. Não esperemos umas
iluminações extraordinárias de
Deus, que não tem de no-las
conceder, quando nos dá uns
meios humanos concretos: o
estudo, o trabalho. Há que formar-
se, há que estudar» [61].

O Paráclito, que habita nas almas em
graça, com o Pai e o Filho, é
verdadeiramente, para aqueles que
ouvem a sua voz e são dóceis às suas
inspirações, o que faz «penetrar no
espírito e no coração dos homens os
ensinamentos de Jesus» [62] . O
próprio Jesus Lhe chamou Espírito da
verdade , e assegurou-nos: quando
vier o Paráclito, o Espírito da
Verdade, ensinar-vos-á toda a
verdade, porque não falará por si
mesmo, mas dirá o que ouvir (…). Ele
me glorificará, porque receberá do
que é meu, e vo-lo anunciará. ( Jo 16,



13-14). E o Santo Padre João Paulo II
comentando estes textos do
Evangelho, ensinava: «Se Jesus disse
de si mesmo: “Eu sou a Verdade" ( Jo
14, 6), é estaa verdade de Cristo que o
Espírito Santo faz conhecer e difunde
(...). O Espírito é Luz da alma: Lumen
Córdium , como O invocamos na
sequência de Pentecostes» [63].

Os cristãos podemos sentir-nos mais
livres do que ninguém, se não
permitirmos que nos arrastem as
tendências caducas do momento. A
Igreja incentiva os seus filhos a
comportarem-se como «cidadãos
católicos responsáveis e
consequentes, de modo que o
cérebro e o coração de cada um de
nós não vão díspares, cada um por
seu lado, mas concordes e firmes,
para fazer em todo o momento o
que se vê claramente que é preciso
fazer, sem se deixar arrastar, por
falta de personalidade e de
lealdade para com a consciência,



por tendências ou modas
passageiras: para que não sejamos
crianças que flutuam e se deixam
levar agitadas por qualquer sopro
de doutrina ao capricho da
malignidade dos homens e de seus
artifícios enganadores ( Ef 4, 14)»
[64].

Aprofundar na doutrina da fé

35. Se pretendemos conhecer e amar
a Deus, se desejamos que os outros O
conheçam e amem, é essencial que a
doutrina católica informe cada vez
mais o nosso entendimento e a nossa
vontade. Agora, além disso, perante
uma cultura dominante que tende a
afastar-se de Deus, esse dever torna-
se particularmente premente.

Daí a importância fundamental que
tem a urgência de nos prepararmos
doutrinalmente, sem soluções de
continuidade. Não abandoneis nunca
o estudo e, mais concretamente, o
dedicado à teologia, cada um



segundo as suas possibilidades, para
adquirir esse intelléctus fídei de que
vos falava. Devemos sentir, vigorosa
e gozosa, a tensão íntima da fé “ fides
quærens intelléctum" [65] : a da
inteligência informada pela fé, que
impulsiona a saber cada vez mais
profundamente aquilo em que se
acredita. O estudo da teologia, não
rotineiro nem simplesmente
memorizador, mas vital, ajuda em
grande medida a que as verdades da
nossa fé cheguem a ser plenamente
conaturais à inteligência e a
aprender a pensar na fé e a partir da
fé. Só assim se está em condições de
apreciar as múltiplas questões, por
vezes complexas, suscitadas pelas
ocupações profissionais e pelo
desenvolvimento da sociedade no
seu conjunto. Precisamente porque
sois livres, minhas filhas e filhos,
porque cada um decide e atua com
plena e total autonomia, esforçai-vos
dando particular atenção à
necessidade de formar bem a vossa



inteligência e a vossa consciência,
para contar com o cúmulo de
conhecimentos, não só das ciências
humanas, mas também da ciência
teológica, que vos permitam pensar,
julgar e agir como corresponde a um
cristão.

Havemos de nos enriquecer
intelectualmente para enfrentar com
seriedade aqueles temas da doutrina
católica que são particularmente
importantes no campo da própria
profissão, ou que gozam de especial
atualidade no país. Serão diferentes
dum sítio para outro, mas há alguns
que, nos momentos atuais, são
válidos em toda parte: os
relacionados com o casamento e a
família, a educação, a bioética, etc.

36. Nesta linha, tenho-vos insistido
que se continue a impulsionar a
melhoria e a especialização de
professores nos diversos Stúdia
Generália da Prelatura; que se



fomentem linhas de investigação de
alto nível nas universidades onde o
Opus Dei presta assistência
espiritual; que se promovam grupos
interdisciplinares, por exemplo, de
médicos, biólogos, juristas, filósofos,
sociólogos que se dediquem com
sentido apostólico a esta tarefa.

Não poucos fiéis da Prelatura
poderão realizar um trabalho
análogo, juntamente com outras
pessoas, nas instituições académicas,
públicas ou privadas, onde
trabalham. E muitos mais, embora
não se dediquem profissionalmente a
essas áreas específicas, estão em
condições de cooperar com o seu
grãozinho de areia, ajudando a criar
uma opinião pública saudável,
respeitadora da lei natural e
informada pela mensagem cristã,
utilizando oportunamente os meios
de comunicação social. Ouvistes-me
comentar que uma simples carta ou
um e-mail para um jornal,



explicando com simpatia e de forma
clara, com dom de línguas, um ponto
da doutrina católica, às vezes é mais
eficaz do que um tratado volumoso.
Quando a opinião pública de um país
apresenta uma visão distorcida da
Igreja, e mesmo quando se
organizam abertamente campanhas
difamatórias, os católicos não podem
permanecer passivos: devemos
reagir, por justiça para com Deus e
para com a sociedade, contra esses
abusos, desmascarando os ataques
mais ou menos disfarçados e exigir o
respeito que a Igreja merece,
independentemente das falhas de
alguns dos seus membros.

Para isso, insisto, assimilemos a
urgência imprescindível de melhorar
constantemente a nossa formação
teológica, aprofundando, na medida
das necessidades e circunstâncias
individuais, nas questões presentes
na opinião pública relacionadas com
aspetos fundamentais da Revelação.



Aproveitemos seriamente as aulas e
conferências sobre filosofia, teologia,
direito canónico, assistindo a esses
tempos de formação com
entusiasmo, com pontualidade e
desejos de tirar muito proveito;
porque, além disso, essas atividades
tornam acessível a outras pessoas a
catequese doutrinal e espiritual por
que anseiam.

37. Analisando os ensinamentos dos
Santos Padres, Bento XVI detém-se
num ponto de particular importância
nos momentos atuais. Ele afirma que
o grande erro das antigas religiões
pagãs consistiu em não se limitarem
aos caminhos traçados no fundo das
almas pela Sabedoria divina. «Por
isso o ocaso da religião pagã era
inevitável: fluía como
consequência lógica do
afastamento da religião reduzida a
um conjunto artificial de
cerimónias, convenções e hábitos»
[66] . E o Papa acrescenta que os



antigos Padres e escritores cristãos
em vez disso optaram «pela verdade
do ser contra o mito do costume »
[67] . Tertuliano, como menciona o
Pontífice escreveu: « Dóminus noster
Christus veritátem se, non
consuetúdinem, cognominávit . Cristo
afirmou ser a verdade, não o
costume» [68] . E o Sucessor de
Pedro diz-nos que, «a este propósito
observe-se que a palavra 
consuetúdo , aqui empregada por
Tertuliano referindo-se à religião
pagã, pode ser traduzida nas
línguas modernas com as
expressões “moda cultural",
“moda do tempo"» [69].

Não duvidemos: apesar da aparente
vitória do relativismo nalguns
lugares, este modo de pensar e de
desorientar tanta gente acabará por
se desmoronar como um castelo de
cartas, por não estar ancorado na
verdade de Deus Criador e
Providente, que dirige os caminhos



da história. Ao mesmo tempo, a
realidade que vemos à nossa volta há
de animar-nos a não ceder e a não
abandonar as pessoas que vivem
numa situação de desencanto e de
falta de conteúdo.

UNIÃO COM CRISTO MEDIANTE A
ORAÇÃO E O SACRIFÍCIO

38. Consta-me que S. Josemaria
repetiu muitas vezes e meditou as
palavras de Santo Inácio de
Antioquia quando, a caminho de
Roma, onde iria sofrer o martírio,
considerava que era “trigo de Deus" e
que tinha de ser moído pelos dentes
das feras “a fim de ser apresentado
como pão limpo de Cristo" [70] . Os
cristãos também nos sabemos trigo
de Deus , porque temos a agradável
obrigação de fornecer alimento
espiritual a quem, por uma razão ou
outra, passa ao nosso lado.

Convençamo-nos profundamente
que Deus deseja que sejamos pão de



Cristo , para saciar a fome das almas.
E para consegui-lo, é necessário
deixar-se moer, sem resistências,
como os grãos das espigas; e decidir-
se a aproveitar a fundo, não a meias,
as formas de que o Senhor se serve
para nos polir, para limar as arestas
do nosso caráter, para arrancar da
nossa conduta externa e interna, por
amor, mesmo que custe, esse eu que
cada um tem em grau superlativo.
Este trabalho de purificação, não nos
falta a experiência pessoal, requer-se
para conseguir os frutos
sobrenaturais oportunos. O Mestre
explicou-o graficamente: se o grão de
trigo, caído na terra, não morrer, fica
só; se morrer, produz muito fruto ( Jo
12, 24).

União com Cristo na Cruz

39. Jesus Cristo deseja que todos os
homens se salvem e cheguem ao
conhecimento da verdade (1 Tm 2, 4).
E esta santa ambição deve informar



o nosso comportamento: havemos de
dar uma forte carga apostólica a
quanto fazemos, nas situações e nos
momentos mais diversos. Assim,
cada fiel da Obra, mesmo os que não
estejam em condições de realizar um
apostolado imediato, devido à
doença, por se encontrarem num
novo lugar ou desconhecer a língua,
etc., desenvolverá um trabalho
apostólico diretíssimo muito
fecundo. Consegui-lo-emos todos, se
nos esmerarmos no trato com Deus
através das normas de piedade,
empenhando-nos na realização dum
trabalho bem acabado,
apresentando-o a Deus, em cada dia,
na Santa Missa. O Senhor espera que
Lhe ofereçamos esse aproveitar e
procurar as pequenas mortificações
ou exigências com um ritmo
constante, «como o bater do
coração» [71].

A união com Cristo na Cruz é de
suma importância para a realização



deste programa apostólico. Não há
possibilidade de seguir Jesus sem nos
negarmos a nós mesmos, sem
cultivar o espírito de mortificação,
sem praticar obras concretas de
penitência. O Santo Padre assinala
que «cada cristão está chamado a
compreender, a viver e a
testemunhar com a sua existência.
A Cruz, a doação de si mesmo por
parte do Filho de Deus é,
definitivamente, o “sinal" por
excelência que nos foi dado para
compreender a verdade do homem
e a verdade de Deus: todos nós
fomos criados e remidos por um
Deus que por amor imolou o seu
único Filho. Eis por que na Cruz,
como escrevi na Encíclica Deus
cáritas est , “cumpre-se aquele
virar-se de Deus contra Si próprio,
com o qual Ele Se entrega para
levantar o homem e salvá-lo: este é
o amor na sua forma mais
radical" (n. 12)» [72].

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est_po.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est_po.html


Meter-se nas Chagas de Cristo

40. Ouvimos, não poucas vezes, uma
comparação a que S. Josemaria
recorria. Comentava que os cristãos
que anseiam caminhar perto do
Mestre devem ser, «nas mãos
chagadas de Cristo, a semente que
o Semeador divino lança no sulco.
E como o semeador mete a mão no
saco, a tira repleta de grãos
dourados e os lança à volta, assim
temos de nos dar vós e eu, sem
esperar nada na terra, nem
inventarmos penas que não
existem. Mas é preciso, como
afirma o Evangelho, que o grão se
enterre e morra em aparência,
para ser fecundo ( cfr . Jo 12, 24) .
Só assim, seremos uma boa
semente na sementeira que o
Senhor quiser fazer para abrir
caminhos divinos na terra» [73].

À luz destas considerações,
examinemos se nos esforçamos



seriamente por ser almas piedosas e
penitentes, firmemente persuadidos
de que «a ação nada vale sem a
oração; a oração valoriza-se com
o sacrifício» [74] . Roguemos ao
Senhor que nos conceda ânsias
diárias de maior entrega, desejos
eficazes de nos gastarmos com todo o
gosto pelo bem das almas. E isto só se
alcança se procurarmos atualizar
todos os dias, na Santa Missa, o
desejo de ser hóstia viva em união
com Cristo.

Ninguém nega a grandeza e a
importância do que se nos propõe:
ser hóstia com Cristo. Fomentemos
estes santos desejos nos nossos
momentos de trato pessoal mais
íntimo com Ele. Invoquemos Jesus,
através da sua Santíssima Mãe,
Mestra de fé, para que nos conceda a
graça de renovar quotidianamente o
zelo apostólico, e plasmemos estes
propósitos em obras concretas, de
acordo também com os conselhos



que nos sugiram na direção
espiritual.

Então, sim: Jesus Cristo tomar-nos-á
na sua mão chagada e depois de
empapar-nos, como insistia S.
Josemaria, no seu Sangue precioso,
sem abandonarmos o sítio onde nos
pôs a cada um e a cada uma, lançar-
nos-á longe, muito longe: tornará
fecunda a nossa entrega em locais
próximos e remotos, servir-se-á do
nosso trabalho e do nosso descanso,
das nossas alegrias e das nossas
dores, das nossas palavras e dos
nossos silêncios para lançar a sua
semente divina em miríades de
corações. Seremos verdadeiramente 
«pão para o altar e pão para a
mesa: divinos e humanos» [75] . E
Jesus realizará novos milagres
portentosos, como antes os operou
nas almas e nos corpos dos que O
procuravam, quando a multidão
tentava tocá-Lo, porque saía d ' Ele



uma força que os curava a todos ( Lc
6, 19) . Recorrer ao Espírito Santo

41. Assim como Jesus Cristo pregou a
boa nova sob o impulso do Espírito
Santo (cfr. Lc 4, 14), assim os cristãos
têm de recorrer cheios de confiança
ao Paráclito, como recomendava o
beato João Paulo II, quando se
aproximava o Jubileu do ano 2000.
«Nos compromissos primários (…),
escreveu numa Carta apostólica,
inclui-se, portanto a redescoberta da
presença e ação do Espírito que age
na Igreja quer sacramentalmente,
sobretudo mediante a Confirmação ,
quer através de múltiplos carismas,
cargos e ministérios por Ele
suscitados para o bem dela» [76].

Nada mais lógico, portanto, que no
apostolado pessoal e em qualquer
trabalho apostólico contemos acima
de tudo com a consoladora realidade
de que o Espírito Santo atua sem
cessar, a fim de santificar as almas,



embora geralmente leve a cabo a sua
ação em silêncio. Ele é, «também, na
nossa época, o agente principal da
nova evangelização (…), Aquele que
constrói o Reino de Deus no curso da
história e prepara a sua plena
manifestação em Jesus Cristo,
animando os homens no mais íntimo
deles mesmos e fazendo germinar
dentro da existência humana os
gérmens da salvação definitiva que
acontecerá no fim dos tempos» [77] .
Não duvidemos: se recorrermos com
fé ao Consolador, Ele porá nas nossas
bocas a palavra acertada, a sugestão
oportuna, a correção amável e
humilde ante condutas erradas, que
ajudarão essas pessoas a reagir.

Cultivemos seriamente, portanto, o
trato com o Espírito Santo, porque,
como também ensinava S. Josemaria,
falando da atuação do Senhor nos
filhos fiéis, «Deus não só passa,
mas permanece em nós. Para dizê-
lo de alguma maneira, está no



centro da nossa alma em graça,
dando sentido sobrenatural às
nossas ações, desde que não nos
oponhamos e O expulsemos dali
pelo pecado. Deus está escondido
em vós e em mim, em cada um»
[78].

A arma da oração

42. Voltemos a ler umas palavras do
beato João Paulo II, no dia da
canonização do fundador do Opus
Dei: «para desempenhar uma missão
tão comprometedora, é necessário
um incessante crescimento interior,
alimentado pela oração. S. Josemaria
Escrivá foi um mestre no exercício
da oração, que ele considerava como
uma 'arma' extraordinária para
redimir o mundo. Assim,
recomendava sempre: “Em primeiro
lugar, a oração; depois, a expiação; e
em terceiro lugar, mas somente 'em
terceiro lugar', a ação" (Caminho, n.
82). Não se trata dum paradoxo,



prosseguia o Papa, mas duma
verdade perene: a fecundidade do
apostolado depende sobretudo da
oração e duma vida sacramental
intensa e constante. Em última
análise, este é o segredo da santidade
e do verdadeiro êxito dos Santos » 
[79].

É uma atitude espiritual que este
santo sacerdote, o nosso Padre, pôs
em prática desde que o Senhor
passou pela sua alma, e se reflete de
modo diáfano nos primeiros anos do
Opus Dei, quando tudo estava por
fazer. Em 1930, o Opus Dei era então
como uma criatura recém-nascida, S.
Josemaria escrevia a Isidoro Zorzano,
o único fiel da Obra naqueles
momentos, umas palavras que
mantêm validade perene. «Se
queremos ser o que o Senhor e nós
desejamos, anotava , havemos de
fundamentar-nos bem, antes de
tudo na oração e na expiação
(sacrifício). Orar: nunca, repito,



deixes a meditação ao levantar; e
oferece em cada dia, como
expiação, todas as dificuldades e
sacrifícios da jornada» [80].

Sigamos este padrão de conduta,
imprescindível para aumentar a
nossa vida de fé e cumprir a missão
sobrenatural que o Mestre confia aos
cristãos. Por isso, em primeiro lugar
havemos de crescer diariamente no
relacionamento pessoal com Jesus
Cristo. Tanto no meio do trabalho
profissional mais exigente, como na
quietude de uma capela ou igreja, ou
no trânsito das ruas, também nos
momentos de diversão ou descanso
e, naturalmente, nas ocupações
familiares, na doença e nas
contrariedades, em todo o momento!,
havemos de falar a Deus com a alma,
com o coração, com os sentidos, com
os lábios, esforçando-nos por
converter tudo o que fazemos em
oração grata a Deus, muitas vezes
sem palavras. Mas, insisto, a oração é



fruto da vida de fé. É preciso muita fé
para pedir realmente, com
convicção, como fez S. Josemaria: 
Jesus, diz-me algo, diz-me algo,
Jesus.

Não esqueçamos que a pessoa que
reza a sério avança na virtude da
humildade; tem a alegria da filiação
divina; sente a urgência do
apostolado diário; atua sempre com
amabilidade e cordialidade; sabe
servir; procura desaparecer e é dócil
na direção espiritual.

O sal da mortificação

43. Inseparavelmente do trato com o
Senhor, necessitamos da
mortificação, que se eleva a Deus
como «a oração dos sentidos» . Há
pessoas que se assustam com a
palavra “expiação", imaginando
sabe-se lá que penas insuportáveis.
Nada mais distante da realidade.
Normalmente Deus pede-nos um
espírito de penitência, que se



manifesta no cumprimento bem
acabado dos próprios deveres de
estado e das circunstâncias de cada
um; realizado perseverantemente
com alegria, ainda que custe, mas
sem descontinuidade, com fidelidade
heróica nas pequenas coisas.

S. Josemaria, que foi tão generoso
nas grandes penitências a que o
Senhor o convidava, pois faziam
parte da sua missão fundacional,
atribuía também extraordinária
importância à expiação pequena,
mas repleta de amor. Assim o expõe
numas breves notas de 1930, sobre o
modo de fazer o exame de
consciência. « Expiação : como
recebi, neste dia, as contradições
vindas da mão de Deus? As que me
proporcionaram, com seu caráter,
os meus companheiros? As da
minha miséria? Soube oferecer ao
Senhor, como expiação, a mesma
dor, que sinto, por tê-lo ofendido
tantas vezes!? Ofereci-Lhe a



vergonha dos meus rubores e
humilhações interiores, ao
considerar o pouco que avanço no
caminho das virtudes?» [81]

O mundo tem hoje especial
necessidade, e tê-la-á sempre, de
almas que amem o sacrifício
abraçado voluntariamente por amor
de Deus. Em qualquer momento,
também se ergue como arma capaz
de vencer a luta contra o hedonismo,
que tantas vítimas causa entre os
cristãos e entre os não cristãos:
contra o excessivo comodismo do
corpo e dos sentidos. Consideremos
que, para espezinhar o apego
desordenado ao próprio eu, o
remédio está no oferecimento
submisso, verdadeiro holocausto, dos
nossos sentidos internos e externos,
das nossas potências, da nossa alma
e do nosso corpo, realizado em
estreita união com Jesus Cristo.



Havemos de «oferecer a nossa
vida, a nossa dedicação sem
reservas e sem regateios, em
expiação pelos nossos pecados,
pelos pecados de todos os homens,
nossos irmãos; pelos pecados
cometidos em todos os tempos, e
pelos que se cometerão até ao fim
dos séculos: sobretudo pelos
católicos, pelos escolhidos de
Deus, que não sabem
corresponder, que atraiçoaram o
amor de predileção que o Senhor
lhes teve» [82] ; acrescentando uma
faceta que o nosso Padre cuidou
sempre: ganhar essa luta com
esperançoso otimismo, com a
segurança de que o Senhor nos fará
vencedores, pela fé, pela confiança
n'Ele, e pela caridade com Deus e
com as almas.

44. Essas palavras de S. Josemaria
ajudam-nos a enfrentar com
generosidade as mortificações
habituais. Todos necessitamos de nos



purificar sem vacilações: só assim
estaremos em condições de sanear,
com o júbilo próprio dos filhos de
Deus, o ambiente em que estamos
inseridos. «Expiação e, além da
expiação, o Amor. – Um amor que
seja cautério: que abrase a
imundície da nossa alma, e fogo
que incendeie, com chamas
divinas, a miséria do nosso
coração» [83] . Sugiro-vos também
que, se nalgum momento, nos
sentirmos cobardes, contemplemos
Jesus nas horas da sua Paixão por
nosso amor. «Depois... serás capaz
de ter medo à expiação?» [84]

Através destas coordenadas da
conduta cristã, fomentemos nos
outros a urgência duma ação
apostólica concreta e constante com
os jovens e os mais velhos, com os
sãos e os doentes, ou com aqueles de
quem nos aproximamos por motivos
do trabalho profissional ou pelas
relações de amizade, parentesco,



gostos, etc., que compõem o tecido da
nossa participação no ambiente em
que habitualmente estamos
inseridos. Peçamos à Santíssima
Virgem que nos aumente o zelo
apostólico nos próximos meses, para
sermos propagadores do júbilo da fé
em Deus, e que atuemos sempre
assim; roguemos-lhe também que
envie abundantes graças do seu
Filho, para que muitos homens e
mulheres abram os corações à graça
de Deus, sem hermetismos, e se
decidam a caminhar com Cristo pela
senda que conduz à felicidade plena,
que Ele mesmo preparou para cada
um, desde toda a eternidade.

A TAREFA APOSTÓLICA

45. A “missão", a tarefa apostólica
que o Senhor nos confiou só é
possível a partir da “vida de fé" que
temos vindo a descrever: deve ser
como a “epifania" da fé. É a fé,
doutrina e vida, que dá solidez e



eficácia à existência cristã e a torna
especialmente atraente, como prova
a realidade de que muitas pessoas
que não têm fé, desejam, talvez sem
levar à prática esses desejos,
alcançar a felicidade e a segurança, a
paz, que veem nos que acreditam em
Deus.

Ocupemo-nos do apostolado, desde a
virtude da fé, como acabo de vos
assinalar. Não deve diminuir,
portanto, a nossa confiança diária no
Senhor. É preciso reparar muito
pelas ofensas a Deus e pelo dano que
se causa às almas. Minhas filhas e
filhos, precatemo-nos da urgência e
continuidade desse desagravo,
precisamente pelo apostolado
pessoal que realizemos: essa
reparação é como o termómetro que
indica, sem qualquer dúvida, a
profundidade dos sentimentos da
nossa alma cristã, a autenticidade de
nossa dor pela situação da sociedade.
Procedamos assim, sabendo-nos,



como dizia o nosso Padre, capazes de
cometer os erros e horrores da
criatura mais pecadora, se nos
desprendermos da mão de Deus.
Rejeitemos qualquer possibilidade de
permanecer inativos. Cada um
pessoalmente, cada uma, em união
de objetivos apostólicas, rezemos ao
Senhor pelas pessoas que
compartilham duma forma ou
doutra os mesmos ideais;
participemos sem medo nesta
sementeira de paz, utilizando todos
os meios lícitos para que os toques
dos sinos do gáudium cum pace
cheguem até ao último recanto da
terra.

Cada um no seu lugar

46. Ao fortalecer, com fé firme e
perseverante, os fundamentos do
nosso diálogo com a Trindade, as
ações apostólicas concretas serão
eficazes: aproveitemos todas as
oportunidades que nos aparecerem,



para servir as almas e caminhemos
com o grande incentivo de criar
outras novas. Procuremos acabar os
nossos trabalhos, quaisquer que
sejam, com total retidão de intenção,
vigiando sobre nós próprios, para
que não se infiltre nessas tarefas
nenhuma vanglória. A retidão de
intenção não se há de desvanecer
nem estar ausente no nosso trabalho
diário. Assim, qualquer atividade,
bem acabada e oferecida ao Céu,
converter-se-á em identificação com
Jesus Cristo, e contribuirá
poderosamente para a própria
unidade de vida.

No coração da nova evangelização da
sociedade, cada pessoa tem um lugar
preciso, atribuído pela Providência.
Mas não devemos comportar-nos
passivamente nem contentar-nos
com o esforço por sermos fiéis:
saiamos ao encontro das almas, para
as servir, ali onde estão, nas mil
encruzilhadas da organização social,



na universidade e nas escolas, nos
ambientes de trabalho e de descanso,
nas famílias, a fim de lhes oferecer a
formação cristã que necessitam.
Sintamos a urgência santa de
contribuir para o trabalho da Igreja
no mundo, imitando os primeiros
cristãos. Às vezes os obstáculos
aparecerão diante dos nossos olhos,
com evidente crueza; e chega então a
hora de aplicarmos a nós próprios os
parágrafos de uma carta de S.
Josemaria, dirigida a todos, sem
exceção:

«É lógico, meus filhos, que,
algumas vezes, (...) sintais a vossa
pequenez e penseis: comigo, todo
esse trabalho?, comigo, que sou
tão pouca coisa?, comigo, tão
cheio de misérias e erros ? Eu digo-
vos que abrais, nesses momentos,
o Evangelho de S. João e mediteis
devagar aquela passagem que
narra a cura do cego de nascença.
Vede como Jesus faz lodo , com pó



da terra e saliva, e aplica esse lodo
nos olhos do cego, para lhe dar luz
( cfr . Jo 9, 6). O Senhor usa como
colírio um pouco de lodo (...). Com
o conhecimento próprio da nossa
fraqueza, do nosso nenhum valor,
mas com a graça do Senhor e a
boa vontade, somos medicina,
para dar luz; somos,
experimentando a nossa pequenez
humana, fortaleza divina para os
outros» [85].

Algumas e alguns estareis em
condições de colaborar de modo
mais imediato na instauração dessa
nova cultura, dessa nova legislação,
dessa nova moda – a que já me referi
várias vezes, que, informadas pelo
espírito evangélico, se hão de
promover sem desfalecimentos. Mas
a todos, insisto, se nos atribui uma
posição concreta nesta «guerra de
amor e de paz». Cada uma, cada um,
na linha de frente ou na retaguarda,
estamos em condições de efetuar um



apostolado diretíssimo que, em
comunhão com toda a Igreja, incidirá
eficazmente na consecução desses
objetivos.

Como o fermento na massa

47. Quando, nalguma ocasião, noteis
com especial força o peso do
ambiente adverso, no local de
trabalho, entre os próprios parentes,
no círculo de amigos e conhecidos,
pensai com profunda
responsabilidade que o Senhor
chama os cristãos para ser fermento
no meio da massa. O Reino dos céus é
comparado ao fermento que uma
mulher toma e mistura em três
medidas de farinha e que faz
fermentar toda a massa ( Mt 13, 33). E
S. João Crisóstomo explica: «Como o
fermento comunica a sua própria
virtude a uma grande massa, assim
vós haveis de transformar o mundo
inteiro» [86].



Assim atuou e atua Deus na história
do mundo. Nas suas mãos está a
possibilidade de que todos caiam
rendidos a seus pés, porque
nenhuma criatura pode resistir ao
seu poder; mas então não respeitaria
a liberdade que Ele mesmo nos
concedeu. Deus não quer vencer pela
força, mas convencer pelo amor,
contando com a colaboração livre e
entusiasta doutras criaturas, sem
ignorar que ao Mestre interessam as
multidões, as pessoas, os
desorientados como ovelhas sem
dono. Não quer impor
despoticamente a sua Verdade, mas
também não fica indiferente ante a
ignorância das pessoas ou os desvios
morais; e por isso, da boca do bom
pai de família que convida para o
banquete, brota a indicação: Sai pelos
caminhos e atalhos e obriga todos a
entrar, para que se encha a minha
casa (Lc 14, 23 ): compélle intráre !



«Mesmo que, permanecendo no
mesmo lugar, Cristo tivesse podido
atrair a Si as pessoas para ouvirem a
sua pregação, não atuou desse modo;
dando-nos exemplo, para que
percorramos também nós os
caminhos, buscando aqueles que se
perdem como o pastor procura a
ovelha perdida, como o médico
socorre o doente» [87].

Por este trabalho constante
produziram-se inúmeras conversões
ao longo do caminho que a Igreja foi
abrindo no mundo. Raramente
surgiram como resultado da ação
duma personalidade excecional, ou
como resultado duma estratégia
pensada até aos menores detalhes.
Surgiram como efeito do bom
exemplo de homens e mulheres, de
famílias inteiras, que com a ajuda da
graça praticaram a sua fé com
naturalidade e souberam dar com
continuidade razão da esperança que
neles habitava (cfr. 1 Pd 3 15).



Que grande é a responsabilidade dos
cristãos, de cada um de nós! Do nosso
comportamento, do zelo pelas almas,
dependem tantas tarefas grandes,
altamente eficazes e atraentes. Se as
pessoas se tornam insípidas, vós
podeis devolver-lhes o seu sabor; mas
se isso vos acontecer a vós, com a
vossa perda arrastaríeis também os
outros. Por isso, quanto maiores
encargos tendes, mais necessitais de
maior fervor e zelo [88].

Ao largo!

48. Desde os começos do Opus Dei, o
apostolado dos fiéis da Prelatura, dos
Cooperadores e amigos, surgiu no
seio da Igreja como um instrumento
nas mãos do Senhor, para prestar
grandes serviços em todo o mundo,
apesar de nossa pequenez pessoal. 
Grátias tibi, Deus! , havemos de
exclamar constantemente. E, ao
mesmo tempo, devemos fazer mais. 
Duc in altum! ( Lc 5, 4), ao largo, ir



mais longe, sem medo e sem vacilar,
apoiados sempre no firme alicerce
do mandato do Mestre, cheios de
segura fé n'Ele. Que panoramas
apostólicos nos abre o Ano da Fé !
Corresponde a cada um o empenho
de aproveitá-los e esse trabalho de
almas deve levar-se a cabo em
qualquer situação em que nos
encontremos: cuidando, acima de
tudo, a petição a Deus por pessoas e
intenções concretas.

Detenhamo-nos nas áreas
prioritárias da nova evangelização
que acima mencionei; e, perante o 
Ano da Fé , examinemos a nossa
atuação individual para transmitir
mais sabor cristão à própria família,
ao ambiente profissional em que
estamos inseridos, ao círculo
cultural, social ou recreativo que
frequentamos. Detenhamo-nos
corajosamente neste exame, e
tiremos consequências para a
situação pessoal, sem ceder a



inquietações vãs mas, quando for
necessário, com dor de amor. Então a
soma será, nalgumas ocasiões, a
convicção de que ficámos aquém;
podíamos ter rezado com mais
intensidade, confiança e
perseverança; ou que, talvez, nos
faltou mais generosidade no
oferecimento de sacrifícios, ou que
temos de atuar com maior exigência
nas conversas apostólicas ao serviço
dos outros; ou que estamos a
descuidar a formação doutrinal.
Noutras ocasiões, daremos graças
porque o Senhor quis servir-se de
nós para a sua colheita de almas.

Admitir esta realidade, longe de levar
ao desânimo, deve converter-se num
novo impulso para pedir ao Céu uma
fé mais viva e recomeçar! Nunc
cœpi! , repetia S. Josemaria com
palavras do Salmo: agora começo;
esta mudança é efeito da mão direita
do Altíssimo (cfr. Sl 76, 11, Vg). Assim
temos de reagir, quando verificamos



que os resultados são mais curtos
que os desejos, e inclusive quando se
veja com evidência a realidade da
nossa pequenez pessoal ou a
aparente ineficácia dos nossos
esforços. Então, com mais urgência, a
solução consiste em começar de
novo: eúntes docéte! ( Mt 28, 19),
fiados na palavra do Senhor, como
para a expansão a que Jesus Cristo
enviou os discípulos.

49. Este foi o convite que o beato João
Paulo II dirigiu aos católicos ao
terminar o ano de 2000. «No início do
novo milénio (…) um novo percurso
de estrada se abre para a Igreja,
ressoam no nosso coração as
palavras com que um dia Jesus,
depois de ter falado às multidões a
partir da barca de Simão, convidou o
Apóstolo a “fazer-se ao largo" para a
pesca: “Duc in altum" ( Lc 5, 4). Pedro
e os primeiros companheiros
confiaram na palavra de Cristo e
lançaram as redes. “Assim fizeram e



apanharam uma grande quantidade
de peixe" ( Lc 5, 6)» [89].

Esta cena, que o nosso Padre
considerou e pregou frequentemente
ao longo de toda a sua vida,
contemplamo-la de modo muito
imediato na leitura do Evangelho da
Missa na festa de S. Josemaria.
Convido-vos a meditar, uma vez
mais, com cuidado, cada versículo,
porque também agora, como nos
tempos de Jesus, a multidão tem
fome de ouvir a palavra de Deus.

O Senhor subiu à barca de Pedro
para que a sua palavra chegasse à
multidão; e pede logo a colaboração
material de Simão e dos outros
discípulos: nessa ocasião para
remarem para o alto mar e em tantas
outras para que a sua mensagem se
estendesse cada vez mais.
Concretiza-se, por um lado, esse
primeiro modo de participar na
missão evangelizadora: proporcionar



à Igreja, como Pedro com a sua pobre
barca, os recursos materiais
oportunos para trabalhar com maior
eficácia pelo bem das almas. Mas
esse esforço não é suficiente. O
Senhor chama-nos, além disso, a
contribuir pessoalmente no
apostolado, cada um segundo a sua
própria situação pessoal,
aproveitando as suas possibilidades
com generosidade completa. Existe
uma grande urgência de mulheres e
homens seriamente empenhados no
trabalho fascinante de levar as almas
aos pés de Cristo, como os primeiros
discípulos.

A pesca milagrosa aparece-nos como
um sinal da eficácia apostólica com
raiz na obediência à palavra do
Mestre. Depois de ter doutrinado a
multidão, Jesus volta-se para Pedro e
para os outros, dizendo-lhes: faz-te
ao largo, e lançai as vossas redes para
pescar ( Lc 5, 4). Simão obedece à
ordem do Senhor, apesar da sua



recente experiência negativa em
obter resultados, e então, por esta
docilidade, realiza-se o milagre: 
apanharam peixes em muita
quantidade ( Lc 5, 6).

« Duc in altum! Estas palavras
ressoam, também hoje, para nós e
convidam-nos a recordar com
gratidão o passado, a viver com
paixão o presente e abrir-se para o
futuro com confiança: “ Jesus Cristo é
sempre o mesmo: ontem, hoje e por
toda a eternidade " ( Heb 13, 8) » [90].

Trago também à vossa mente, pela
sua atualidade, o que Bento XVI
pregou no início solene do seu
serviço pastoral na Sé de Pedro:

«Também hoje é dito à Igreja e aos
sucessores dos apóstolos que se
façam ao largo no mar da história
e que lancem as redes, para
conquistar os homens para o
Evangelho, para Deus, para Cristo,
para a vida (…) Nós homens



vivemos alienados, nas águas
salgadas do sofrimento e da morte;
num mar de obscuridade sem luz.
A rede do Evangelho tira-nos para
fora das águas da morte e conduz-
nos ao esplendor da luz de Deus,
na verdadeira vida. É
precisamente assim: na missão de
pescador de homens, no
seguimento de Cristo, é necessário
conduzir os homens para fora do
mar salgado de todas as alienações
rumo à terra da vida, rumo à luz
de Deus. É precisamente assim: nós
existimos para mostrar Deus aos
homens. E só onde se vê Deus,
começa verdadeiramente a vida.
Só quando encontramos em Cristo
o Deus vivo, conhecemos o que é a
vida» [91].

Utilizar todos os meios

50. A condição indispensável e
primária para recolher frutos
apostólicos é, insisto, cultivar a vida



de fé, que se traduz em recorrer aos
meios sobrenaturais. Se
fomentarmos a amizade com Jesus
na oração pessoal, se formos aos
sacramentos da Confissão e da
Eucaristia, se falarmos com Nossa
Senhora, com os anjos e com os
santos, nossos intercessores diante
de Deus, ajudaremos como
colaboradores eficazes nessa pesca
divina, na qual o Senhor Jesus nos
quer meter. Para isso, seguindo o
exemplo do Mestre, devemos amar
sinceramente os amigos, colegas,
todas as almas, vivendo o mandátum
novum , o mandamento novo através
do qual o Salvador anuncia que as
pessoas conhecerão que somos seus
discípulos (cf. Jo 13, 34-35).

Além disso, o Senhor deseja também
que ponhamos ao seu serviço os
meios materiais ao nosso alcance.
Podemos deduzi-lo do ensinamento
da primeira leitura da Missa de S.
Josemaria. Depois de ter criado o



mundo com a sua omnipotência, e
com particular amor o primeiro
homem e primeira mulher, o Senhor
Deus tinha plantado um jardim no
Éden, do lado do oriente, e colocou
nele o homem que havia criado (…) ,
para cultivá-lo e guardá-lo ( Gn 2,
8-15).

Esta passagem da Sagrada Escritura
tinha ficado profundamente gravada
na mente do Fundador do Opus Dei.
Desde o momento em que o Senhor
lhe fez ver a sua Vontade, percebeu
que nestas palavras do livro do
Génesis se encontrava uma das
chaves para levar a cabo a obrigação
de santificar o trabalho e de se
santificar através do trabalho.
Mostra-se-nos decisivo o exemplo de
Jesus que durante trinta anos se
ocupou duma tarefa profissional na
oficina de Nazaré, evidenciando o
dever de utilizar também os meios
humanos para a instauração do
Reino de Deus.



Em qualquer atividade apostólica
requer-se que confiemos, sobretudo,
na ajuda de Deus e, ao mesmo tempo,
que utilizemos para essa finalidade
os meios materiais. As iniciativas do
Opus Dei, por exemplo, necessitam
das orações e da ajuda de muitas
pessoas. E assim, com a graça de
Deus e a contribuição generosa dessa
piedade, de sacrifício, de esmola, de
tantas pessoas de condição social
muito diferente, ao serviço da Igreja
em todo o mundo, leva-se a cabo um
trabalho evangelizador cada vez
mais amplo.

S. Josemaria sugeria que nos
perguntássemos todos os dias: que fiz
eu hoje para aproximar de Nosso
Senhor alguns conhecidos? Em
diferentes ocasiões, essa urgência
será concretizada com uma conversa
orientadora; com um convite para se
acercar do sacramento da Penitência;
com um conselho que ajuda a
compreender melhor algum aspeto



da vida cristã. S. Ambrósio,
comentando a recuperação da fala
por Zacarias, pai de João Batista (cfr. 
Lc 1, 64), escreveu: «com toda a razão
se desprendeu em seguida a sua
língua, porque a fé desatou o que a
incredulidade tinha atado» [92] . A
fé, se é viva, desata-nos a língua para
dar testemunho de Cristo com o
apostolado de amizade e confidência.
E sempre preciso o oferecimento
generoso da oração e da penitência
pessoais, do trabalho bem terminado;
aqui se nos apresentam os
instrumentos mais importantes que
temos de usar, para alcançar os
objetivos apostólicos.

A MODO DE CONCLUSÃO

51. Antes de concluir, sugiro-vos três
metas para fortalecer nos próximos
meses a vossa vida de fé : piedade
eucarística, trato com o Espírito
Santo, devoção à Santíssima Virgem.
Cada um, cada uma, com a ajuda da



direção espiritual poderá adaptá-las
às suas circunstâncias pessoais.

Piedade eucarística

52. Bento XVI, na sua Carta
Apostólica Porta fídei , expõe o seu
desejo de que o Ano da Fé «suscite,
em cada crente, o anseio de
confessar a fé plenamente e com
renovada convicção, com
confiança e esperança». E
especifica: «será uma ocasião
propícia também para intensificar
a celebração da fé na liturgia,
particularmente na Eucaristia, que
é “a meta para a qual se
encaminha a ação da Igreja e a
fonte de onde promana toda a sua
força " ( Sacrosánctum Concílium ,
10). Simultaneamente esperamos
que o testemunho de vida dos
crentes cresça na sua
credibilidade. Descobrir
novamente os conteúdos da fé
professada, celebrada, vivida e



rezada e refletir sobre o próprio
ato com que se crê, é um
compromisso que cada crente deve
assumir, sobretudo neste Ano»
[93].

Durante 2012 tiveram ou terão lugar
alguns aniversários particularmente
significativos na história do Opus
Dei. Penso no centenário da primeira
Comunhão de S. Josemaria, a 23 de
abril, no vigésimo aniversário da sua
beatificação (17 de maio) e no
décimo da sua canonização (6 de
outubro), no trigésimo da ereção
pontifícia da Prelatura (28 de
novembro)... Estes e outros
momentos da nossa história, no
contexto da preparação e
desenvolvimento do Ano da Fé , hão
de se converter em ocasiões bem
aproveitadas para renovar a nossa
gratidão e o nosso louvor à
Santíssima Trindade. E que melhor
maneira de o conseguir senão
através do Sacrifício de Cristo,



sacramentalmente presente na Santa
Missa?

Ao longo do Ano da Fé , portanto,
havemos de dar um novo impulso às
manifestações de piedade, vigorosa,
firme, à Sagrada Eucaristia, mistério 
«que reúne em si todos os
mistérios do Cristianismo» [94] .
Vamos tentar melhorar ainda mais,
com consciência pessoal, nos dons
que nos foram entregues com a nossa
participação no único sacerdócio de
Cristo: todos recebemos no Batismo o
sacerdócio comum dos fiéis e outros,
além disso, ao ser ordenados
sacerdotes, o sacerdócio ministerial.
Convido-vos a dar mais realce ao
exercício da alma sacerdotal quando
assistis à Santa Missa ou a celebrais;
apresentai cada dia sobre o altar o
vosso trabalho, as vossas esperanças,
as vossas dificuldades, as vossas
penas e as vossas alegrias. Jesus
Cristo uni-las-á ao seu Sacrifício e
oferecerá tudo ao Pai, convertendo



numa oblação agradável a Deus os
momentos e circunstâncias do nosso
caminhar terreno, de modo que seja
um verdadeiro sacrifício de louvor,
de ação de graças, de reparação pelos
pecados. Tornar-se-á realidade a
aspiração que S. Josemaria alentava
no mais profundo do seu coração:
que toda a nossa existência, as vinte
e quatro horas do dia se convertam
numa missa , pela sua íntima união
com o Sacrifício do Altar.

53. Convido-vos a que nestes meses
se multipliquem os vossos atos de fé
na Presença real de Jesus Cristo na
Eucaristia. Com que amor e com que
profundidade se referia o nosso
Padre ao Santíssimo Sacramento!
Sempre que, no decurso das suas
viagens de catequese, falava deste
tesouro da Igreja, aproveitava a
oportunidade para fazer um
profundo ato de fé. «O Senhor não
está apenas no altar. Quando o
sacerdote guarda as espécies



sacramentais do Pão no Sacrário,
ali fica Jesus Cristo, o Filho de
Santa Maria sempre Virgem, O que
nasceu do seu ventre, O que
trabalhou em Nazaré
caladamente depois de nascer em
Belém; O que pregou, O que
padeceu a Paixão e Morte na Cruz,
O que ressuscitou e subiu aos
Céus» [95].

Animei-vos, no início de 2012, a
repetir a profissão de fé do apóstolo
Tomé: Dóminus meus et Deus meus! ( 
Jo 20, 28) . Sugiro-vos também que,
ao contemplar o Senhor escondido
na Sagrada Eucaristia, Lhe dirijamos
essas ou outras palavras, como S.
Josemaria: «Senhor, creio que és
Tu, Jesus, o Filho de Deus e de
Maria sempre Virgem, que estás
realmente presente: com o teu
Corpo, com o teu Sangue, com a
tua Alma e com a tua Divindade.
Adoro-Te. Quero ser teu amigo,
porque Tu és O que me redimiste.



Quero ser o teu amor, porque Tu o
és para mim» [96].

Minhas filhas e filhos, é de bons
filhos assemelhar-se a tão bom pai, a
S. Josemaria, com o esforço de
percorrer cuidadosamente o
caminho que nos traçou. Esforcemo-
nos por cultivar o desejo santo de ser
cada dia mais delicados na piedade
eucarística. Ofereçamos todo o amor
e atenção quando saudamos Jesus
Sacramentado, ao entrar e sair das
igrejas ou dos oratórios dos nossos
Centros. Não seria lógico que Lhe
manifestássemos com frequência
palavras de carinho, com o coração?
Assim havemos de agir, desde o local
de trabalho, saboreando jaculatórias
e comunhões espirituais. E
desagravemos quando virmos ou
ouvirmos algo que suponha uma
ofensa ou descuido. Consideremos se
as nossas genuflexões são verdadeira
adoração.



São pinceladas – há muitas mais –
desse amor eucarístico próprio de
quem quer ser Opus Dei e fazer o
Opus Dei.

Veni, Sancte Spíritus!

54. Invoquemos com fé e esperança o
Paráclito, para que se renovem, na
Igreja dos nossos dias, os prodígios
do primeiro Pentecostes. Penso que
sempre ficamos admirados com a
profunda mudança operada pelo
Espírito Santo nos Doze. Depois de
lançarem fora os seus temores,
foram para a rua com segura
ousadia, para falar de Cristo a todos
os que encontravam. Quando
surgiram maiores dificuldades,
recorreram à oração, firmemente
apoiados nas palavras do Senhor,
que tinha prometido uma assistência
especial do Consolador nesses
momentos (cfr. Jo 14, 15-18, Lc 21,
12-15). E assim, o livro dos Atos
relata que, mal acabavam de rezar,



tremeu o lugar onde estavam
reunidos. E todos ficaram cheios do
Espírito Santo e anunciaram com
intrepidez a palavra de Deus ( Act 4,
31) .

O Mestre disse aos Apóstolos: quando
vier o Paráclito, o Espírito da
Verdade, ensinar-vos-á toda a verdade
( Jo 16, 13). O Paráclito inspirou os
apóstolos, até a Revelação operada
por Jesus Cristo ter ficado concluída
com a morte do último deles. Além
disso, essas palavras de Jesus dizem-
nos que a assistência do Espírito de
verdade não faltou nem faltará à
Igreja de todos os tempos, duma
maneira especial ao Magistério
autêntico; e, se recorrermos a Ele, o
mesmo Consolador conduz cada um
de nós a um conhecimento cada vez
mais profundo do mistério do
Salvador. Um conhecimento que é
também amor, pois a caridade
difunde-se nos nossos corações pelo
mesmo Espírito Santo (cfr. Rm 5, 5).



55. O Senhor também prometeu que
o Espírito convenceria o mundo do
pecado de não crer em Cristo (cfr. Jo
16, 8-9). Nós precisamos também
desta persuasão, isto é, que ainda
devemos crer mais no Senhor,
confiar mais plenamente n'Ele, pôr
n'Ele a nossa segurança, a nossa
alegria, e não em nós mesmos, nas
nossas capacidades ou nos nossos
recursos.

Peçamos ao Santificador que nos faça
entender essa necessidade, evitando
o risco de cair no pecado de não
acreditar totalmente em Jesus, e
roguemos também ao Paráclito que,
com a sua luz e o seu fogo, nos vá
libertando dessa limitação, de modo
que a nossa fé e o nosso amor a
Cristo cresçam cada vez mais. Talvez
possamos meditar e saborear com
frequência, diria diária, aquelas
palavras que, nos anos 30 do século
passado, o nosso Padre compôs como
oração: «Vem, ó Santo Espírito!:



ilumina o meu entendimento, para
conhecer os teus mandatos;
fortalece o meu coração contra as
insídias do inimigo; inflama a
minha vontade... Ouvi a tua voz, e
não quero endurecer-me e resistir,
dizendo: depois..., amanhã. Nunc
cœpi ! Agora!, não vá a ser que o
manhã me falte. Oh, Espírito de
verdade e de sabedoria, Espírito
de entendimento e de conselho,
Espírito de gozo e da paz!: quero o
que quiseres, quero porque queres,
quero como quiseres, quero
quando quiseres ... » [97] .

Se aprofundarmos nestas petições,
enriquecer-nos-emos cada vez mais
com a amizade íntima com o
Paráclito, e teremos, como escreveu
S. Josemaria, necessidade de
conversar com cada Pessoa da
Trindade, distinguindo-As [98].

Roguemos também ao Santificador
que ponha nas nossas palavras e nas



nossas ações esse seu fogo, capaz de
transformar as almas. Desejemos
seriamente que nos acenda com a
sua chama, para fazer apostolado em
todos os lugares. Rezemos com a fé
de S. Josemaria: «Ure igne Sancti
Spiritus ! » ; queima Senhor, com o
fogo do Espírito Santo.

A devoção mariana

56. A Santíssima Virgem é o cume de
todas as grandes figuras da Sagrada
Escritura. Maria destaca-se como o
modelo de que, para amar a Deus e
identificar-se com Ele, é preciso
abandonar-se livremente à sua
Vontade e crer sempre com mais
profundidade. A Igreja no-la propõe
especialmente no Ano da Fé : «No
decorrer deste Ano será útil convidar
os fiéis a dirigirem-se com devoção
especial a Maria, figura da Igreja,
que “reúne em si e reflete os
imperativos mais altos da nossa fé" ( 
Lumen géntium , 65). Assim pois



deve-se encorajar qualquer iniciativa
que ajude os fiéis a reconhecer o
papel especial de Maria no mistério
da salvação, a amá-la filialmente e a
seguir a sua fé e as suas virtudes. A
tal fim será muito conveniente
organizar romarias, celebrações e
encontros junto dos maiores
Santuários» [99].

Em primeiro lugar procuremos, com
profundo empenho durante este
tempo, alegrar-nos cada vez mais
com a celebração das memórias
litúrgicas de Nossa Senhora, que o
calendário assinala; rogo-vos que as
vivamos verdadeiramente como
festas de família, em que os filhos se
enchem de alegria com os
aniversários da Mãe e a honram com
delicado carinho.

Demos de presente a Santa Maria,
com especial esmero, o nosso eu, e o
dos outros e outras, nas visitas a
santuários ou ermidas marianas,



quando aí formos em companhia dos
nossos familiares, amigos ou colegas,
estreitamente unidos ao Santo Padre
e aos seus colaboradores, e também a
todos os outros Pastores da Igreja,
para que se cumpram as intenções
que levaram Bento XVI a convocar
este Ano da Fé . Que melhor modo de
manifestar esses desejos a Deus,
senão recorrendo à intercessão de
Nossa Senhora, intimamente
associada a Cristo na Redenção?

Confiantes na sua mediação
poderosa, pedir-lhe-emos que nos
alcance da Santíssima Trindade a
graça do regresso do mundo e da
sociedade a Deus. Recordo-vos que,
também com este fim, o nosso Padre
insistiu sempre na urgência de
cultivar a contrição, convencido de
que esta maneira de rezar se
acomoda às limitações e faltas de
generosidade das almas, em primeiro
lugar das nossas. Repararemos pelas
ofensas e omissões pessoais, pelas do



povo cristão, pelas de toda a
humanidade.

57. Comentando o cântico da Virgem
Maria, o Magníficat , Bento XVI
afirmava que «Maria deseja que
Deus seja grande no mundo, seja
grande na sua vida, esteja presente
entre todos nós. Não teme que
Deus possa ser um “concorrente"
na nossa vida, que nos possa tirar
algo da nossa liberdade, do nosso
espaço vital com a sua grandeza.
Ela sabe que, se Deus é grande,
também nós somos grandes. A
nossa vida não é oprimida, mas
elevada e alargada: justamente
então torna-se grande no
esplendor de Deus» [100].

Ao recorrer à segura intercessão da 
Omnipotência suplicante , insistamos
perseverantemente ao Senhor para
que torne eficazes os nossos esforços,
e os de todos os católicos, na nova
evangelização da sociedade. Para



isso nos há de conduzir este ano, 
beáta María intercedénte , por
intercessão da Virgem Maria: para
despertar muitas pessoas da sua fé
adormecida ou deteriorada e para
suscitar noutras a fé inexistente. Não
deixemos de aproveitar todas as
ocasiões para dar a conhecer Cristo e
a sua doutrina, e para espalhar, ao
serviço da Igreja, o espírito do Opus
Dei mediante um apostolado de
amizade e confidência mais decidido;
de modo que muitos mais homens e
mulheres, de todas as condições, se
incorporem ao trabalho apostólico.

58. Examinemos até que ponto nos
comprometemos, cada uma, cada
um, diariamente, para converter em
realidade estes desejos. Sejamos
sinceros connosco próprios para
ponderar como tiramos partido das
várias circunstâncias no âmbito
habitual das relações sociais,
também nos fins de semana, no
tempo de férias, nos momentos



necessários de descanso, para chegar
mais longe, para conhecer e servir
mais pessoas; como enchemos as
ruas e outros lugares, de oração
apostólica, proselitista.

A Santíssima Virgem é Mestra de fé.
«Do mesmo modo que o patriarca do
Povo de Deus, também Maria, ao
longo do caminho do seu fiat filial e
materno, “esperando contra toda a
esperança, acreditou". Especialmente
ao longo dalgumas fases deste seu
caminhar, a bênção concedida
“àquela que acreditou" tornar-se-á
manifesta com particular evidência» 
[101] . Este período da história da
Igreja, que estamos a percorrer, há
de caracterizar-se profundamente
pela vigorosa presença maternal de
Nossa Senhora. «A sua excecional
peregrinação da fé representa um
ponto de referência constante para a
Igreja, para as pessoas singulares e
para as comunidades, para os povos



e para as nações e, em certo sentido,
para toda a humanidade» [102].

59. Após a Ascensão de Jesus Cristo
ao Céu, os primeiros discípulos
aguardaram a vinda do Espírito
Santo, no Cenáculo em Jerusalém,
reunidos à volta de Maria. Rezar com
Nossa Senhora e por meio de Nossa
Senhora é a mais firme garantia de
que seremos prontamente ouvidos.
Por isso havemos de recorrer à Mãe
de Deus e nossa Mãe em todas as
tarefas apostólicas. Renovamo-lo
agora com palavras de S. Josemaria:

«Santa Maria, Regina
Apostolorum, rainha de todos
aqueles que desejam dar a
conhecer o amor de teu filho: tu,
que compreendes tão bem as
nossas misérias, pede perdão pela
nossa vida, pelo que em nós
poderia ter sido fogo e não passou
de cinzas, pela luz que deixou de
iluminar, pelo sal que se tomou



insípido. Mãe de Deus,
omnipotência suplicante: dá-nos
juntamente com o perdão, a força
de vivermos verdadeiramente de
fé e de amor, para podermos levar
aos outros a fé de Cristo» [103].

Com todo o afeto, abençoa-vos

o vosso Padre

+ Javier

Roma, 29 de Setembro de 2012

[1] Bento XVI, Carta Apost. Porta
fídei , 11-X-2011, n. 2.

[2] S. Josemaria, Carta 24-X-1965 , n.
4.

[3] Bento XVI, Carta Apost. Porta
fídei , 11-X-2011, n. 3.

[4] Cfr.Congregação para a Doutrina
da Fé, Nota Pastoral, 6-I-2012, III, 3.



[5] Congregação para a Doutrina da
Fé, Nota Pastoral, 6-I-2012, II, 5.

[6] Venerável Álvaro del Portillo, 
Carta , 25-XII-1985, n. 4.

[7] S. Josemaria, Carta 28-III-1973 , n.
18.

[8] Beato João Paulo II, Exort. Apost. 
Ecclésia in Europa , 28-VI-2003, n. 46.

[9] Beato João Paulo II, Exort. Apost. 
Ecclésia in Europa , 28-VI-2003, n. 46.

[10] S. Josemaria, Instrução ,
maio-1935/14-IX-1950, nota 231.

[11] Beato João Paulo II, Exort. Apost.
Ecclésia in Europa , 28-VI-2003, n. 47.

[12] S. Josemaria, Carta 28-III-1973 ,
n. 4.

[13] S. Josemaria, Carta 19-III-1954 ,
n. 27.



[14] S. Josemaria, Amigos de Deus , n.
186.

[15] Beato João Paulo II, Discurso, 9-
IX-1995.

[16] S. Josemaria, Carta 24-X-1965 , n.
13.

[17] S. Justino, Apologia 2, 10 (PG 6,
462).

[18] Minúcio Félix, Octávio , n. 38 (PL
3, 357).

[19] Beato João Paulo II, Carta Apost. 
Tértio Millénnio adveniénte , 10-
XI-1994, n. 6.

[20] S. Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 7-IV-1974.

[21] Bento XVI, Homilia, 21-VIII-2005.

[22] Bento XVI, Homilia, 21-VIII-2005.

[23] S. Agostinho, Confissões , I, 1, 3
(CCL 27, 1).



[24] S. Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 2-VI-1974.

[25] Bento XVI, Homilia na
Solenidade da Epifania do Senhor, 6-
I-2007.

[26] S. Josemaria, Cristo que passa , n.
33.

[27] Beato João Paulo II, Atravessar o
Limiar da Esperança , p. 107.

[28] S. Josemaria, Discurso no ato de
investidura de doutores “honoris
causa" pela Universidade de Navarra,
7-X-1967.

[29] S. Josemaria, Caminho , n. 944.

[30] S. Josemaria, Discurso no ato de
investidura de doutores “honoris
causa" pela Universidade de Navarra,
9-V-1974.

[31] Beato João Paulo II, Carta Enc. 
Fides et ratio , 14-IX-1998, n. 17.



[32] S. Josemaria, Carta 9-I-1951 , n.
12.

[33] Beato João Paulo II, Carta Apost. 
Novo millénnio ineúnte , 6-I-2001, n.
51.

[34] Bento XVI, Discurso a um grupo
de parlamentares da União Europeia,
30-III-2006.

[35] Bento XVI, Discurso a um grupo
de parlamentares da União Europeia,
30-III-2006.

[36] Venerável Álvaro del Portillo, 
Carta , 1-I-1994.

[37] S. Josemaria, Caminho , n. 493.

[38] S. Gregório Nazianzeno, Oração
II, 71 (PG 35, 479); cit. em Beato João
Paulo II, Exort. Apost. Pastores
gregis , 16-X-2003, n. 12.

[39] S. Josemaria, Carta 28-III-1973 ,
n. 10.



[40] Bento XVI, Discurso aos
participantes de um curso sobre o
foro interno, 9-III-2012.

[41] S. Josemaria, Caminho , n. 121.

[42] S. Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 20-V-1973.

[43] S. Josemaria, Amigos de Deus , n.
26.

[44] S. Josemaria, Amigos de Deus , n.
27.

[45] Bento XVI, Carta Apost. Porta
fídei , 11-X-2011, n. 6.

[46] Missal Romano, Oração
Eucarística I.

[47] Beato João Paulo II, Carta sobre a
peregrinação aos lugares vinculados
com a história da salvação , 29-
VI-1999, n. 5.

[48] Bento XVI, Carta Apost. Porta
fídei, 11-X-2011, n. 13.



[49] Bento XVI, Carta Apost. Porta
fídei, 11-X-2011, n. 13.

[50] S. Josemaria, Instrução , 19-
III-1934, n. 45.

[51] S. Josemaria, Forja , n. 235.

[52] Bento XVI, Carta Apost. Porta
fídei , 11-X-2011, n. 9.

[53] Bento XVI, Carta Apost. Porta
fídei , 11-X-2011, n. 9.

[54] Bento XVI, Carta Apost. Porta
fídei , 11-X-2011, n. 10.

[55] Bento XVI, Carta Apost. Porta
fídei , 11-X-2011, n. 10.

[56] S. Josemaria, Cristo que passa , n.
144.

[57] S. Josemaria, Carta 9-I-1959 , n.
34.



[58] Bento XVI, Homilia nas Vésperas
da Festa da Conversão de S. Paulo,
25-I-2006.

[59] S. Josemaria, Carta 9-I-1959 , n.
34.

[60] S. Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 6-V-1968.

[61] S. Josemaria, Notas de uma
meditação, 21-XI-1954.

[62] Beato João Paulo II, Discurso na
audiência geral, 24-IV-1991.

[63] Beato João Paulo II, Discurso na
audiência geral, 24-IV-1991.

[64] S. Josemaria, Carta 6-V-1945 , n.
35.

[65] S. Anselmo, Proslógium, Prœm .
(PL 158, 225).

[66] Bento XVI, Discurso na audiência
geral, 21-III-2007.



[67] Bento XVI, Discurso na audiência
geral, 21-III-2007.

[68] Bento XVI, Discurso na audiência
geral, 21-III-2007. A citação de
Tertuliano está em Sobre o véu das
virgens , I, 1 (PL 2, 889).

[69] Bento XVI, Discurso na audiência
geral, 21-III-2007.

[70] S. Inácio de Antioquia, Carta aos
Romanos IV, 1 (Funk I, 216).

[71] S. Josemaria, Forja , n. 518.

[72] Bento XVI, Homilia, 26-III-2006.

[73] S. Josemaria, Notas de uma
meditação, 28-V-1964.

[74] S. Josemaria, Caminho , n. 81.

[75] S. Josemaria, Carta 31-V-1954 , n.
29.



[76] Beato João Paulo II, Carta Apost. 
Tértio millénnio adveniénte , 10-
XI-1994, n. 45.

[77] Beato João Paulo II, Carta Apost. 
Tértio millénnio adveniénte , 10-
XI-1994, n. 45.

[78] S. Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 8-XII-1971.

[79] Beato João Paulo II, Homilia na
Missa de canonização de S.
Josemaria, 6-X-2002.

[80] S. Josemaria, Carta a Isidoro
Zorzano, 23-XI-1930.

[81] S. Josemaria, 28-VII-1930, 
Apuntes íntimos , n. 75.

[82] S. Josemaria, Carta 9-I-1932 , n.
83.

[83] S. Josemaria, Santo Rosário , IV
Mistério gozoso.



[84] S. Josemaria, Santo Rosário , II
Mistério doloroso.

[85] S. Josemaria, Carta 29-IX-1957, n.
16.

[86] S. João Crisóstomo, Homilias
sobre o Evangelho de S. Mateus , 46, 2
(PG 58, 478).

[87] S. João Crisóstomo, cit. por S.
Tomás de Aquino, Suma Teológica ,
III, q. 40, a. 1 ad 2.

[88] S. João Crisóstomo, Homilias
sobre o Evangelho de S. Mateus , 15, 7
(PG 57, 231).

[89] Beato João Paulo II, Carta Apost. 
Novo millénnio ineúnte , 6-I-2001, n.
1.

[90] Beato João Paulo II, Carta Apost. 
Novo millénnio ineúnte , 6-I-2001, n.
1.

[91] Bento XVI, Homilia no início do
Pontificado, 24-IV-2005.



[92] S. Ambrósio, Exposição do
Evangelho segundo S. Lucas, II, 32
(CCL 14, 45).

[93] Bento XVI, Carta Apost. Porta
fídei , 11-X-2011, n. 9.

[94] S. Josemaria, Temas Atuais do
Cristianismo , n. 113.

[95] S. Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 11-XI-1972.

[96] S. Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 22-XI-1972.

[97] S. Josemaria, oração manuscrita,
1934.

[98] Cfr. S. Josemaria, Amigos de
Deus , n. 306.

[99] Congregação para a Doutrina da
Fé, Nota pastoral, 6-I-2012, I, 3.

[100] Bento XVI, Homilia na
Solenidade da Assunção, 15-
VIII-2005.



[101] Beato João Paulo II, Carta Enc. 
Redemptóris Mater , 25-III-1987, n.
14.

[102] Beato João Paulo II, Carta Enc. 
Redemptóris Mater , 25-III-1987, n. 6.

[103] S. Josemaria, Cristo que passa ,
n. 175.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-
prelado-por-ocasiao-do-ano-da-fe/

(27/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-por-ocasiao-do-ano-da-fe/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-por-ocasiao-do-ano-da-fe/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-por-ocasiao-do-ano-da-fe/

	Carta do Prelado por ocasião do “Ano da Fé”

