opusdei.org

Carta do Prelado por
ocasido do “Ano da
Fé”

O Prelado do Opus Dei escreveu
uma carta extensa por ocasiao
do Ano da Fé, iniciado no
passado dia 11 de Outubro.
Nesta carta, assinala a
necessidade de uma nova
evangelizacdo assim como a
exigéncia de conhecer e
professar a propria fé, unindo-
se a Cristo através da oragao

24/11/2012



Carta do Ano da Fé disponivel
gratuitamente no Itunes

Carta do Ano da Fé disponivel
gratuitamente na Google Play Store

Carta do Ano da Fé (formato EPUB)

Carta do Ano da Fé (formato MOBI,
para dispositivos Kindle)

Carta do Ano da Fé (formato PDF)

INDICE

NECESSIDADE DE UMA NOVA
EVANGELIZACAO.. 5

VOLTAR AS ORIGENS DO
EVANGELHO.. 8

Exemplo dos primeiros cristdos. 9

E questdo de fé. 10


https://itunes.apple.com/us/book/carta-do-prelado-do-opus-dei/id686985875
https://itunes.apple.com/us/book/carta-do-prelado-do-opus-dei/id686985875
https://play.google.com/store/books/details?id=rI1fCgAAQBAJ&hl=pt
https://play.google.com/store/books/details?id=rI1fCgAAQBAJ&hl=pt
https://multimedia.opusdei.org/epub/pt/carta29sep12_pt.epub
https://multimedia.opusdei.org/epub/pt/carta29sep12_pt.mobi
https://multimedia.opusdei.org/epub/pt/carta29sep12_pt.mobi
https://multimedia.opusdei.org/pdf/pt/carta20120929-1.pdf

Um firme ponto de apoio. 11
ALGUNS CAMPOS PRIORITARIOS. 12
A investigacdo e o ensino. 13
Harmonia entre fé e razdo. 15

A moralidade publica. 15

A instituicdo familiar 18

CONHECER E PROFESSAR A FE.. 20
Exemplos de fé. 21

O exemplo de S. Josemaria. 22

Pedir a fé e aprofundar nesta
virtude. 23

FORMACAO DOUTRINAL.. 25
Formacdo na doutrina da Igreja. 25
Aprofundar na doutrina da fé. 27

UNIAO COM CRISTO MEDIANTE A
ORACAO E O SACRIFICIO.. 28



Unido com Cristo na Cruz. 29
Meter-se nas Chagas de Cristo. 29
Recorrer ao Espirito Santo. 30
A arma da oracédo. 31

O sal da mortificacdo. 31

A TAREFA APOSTOLICA.. 33
Cada um no seu lugar 33
Como o fermento na massa. 34
Ao largo! 35

Utilizar todos os meios. 37

A MODO DE CONCLUSAQ.. 38
Piedade eucaristica. 38

Veni, Sancte Spiritus! 39

A devoc¢do mariana. 40



Copyright © Preelatura Sanctee Crucis
et Operis Dei

(Proibida qualquer divulgacao
publica, total ou parcial, sem
autorizacgdo expressa do titular do

copyright )
Queridissimos: que Jesus vos guarde!

1. Todos tivemos uma grande alegria
com a Carta Apostolica Porta fidei ,
em que o Papa nos anunciou o Ano
da Fé. Bento XVI ndo poupou
esforgos para apresentar os
conteudos fundamentais do
Evangelho, numa linguagem
acessivel aos homens do século XXI.
E nesta linha, por ocasiédo do
quinquagésimo aniversario do inicio
do Concilio Vaticano II, convocou em
11 de Outubro de 2011, um Ano da
Fé , que tera inicio no proximo 11 de
outubro e terminard na solenidade
de Jesus Cristo, Rei do Universo, em
24 de novembro de 2013. O inicio
deste ano coincide ainda com o



vigésimo aniversario da Constituicdo
Apostolica Fidei depdsitum com a
qual o beato Jodo Paulo IT ordenou a
publicacdo do Catecismo da Igreja
Catolica , um texto de extraordinario
valor para a formacdo pessoal e para
a catequese que havemos de levar a
cabo incessantemente em todos 0s
ambientes.

O Ano da Fé apresenta-se, portanto,
como uma nova chamada a cada um
dos filhos da Igreja, para tomarmos
consciéncia viva da fé, para nos
esforcarmos por conhecé-la melhor e
por po-la fielmente em pratica e, ao
mesmo tempo, para nos esforcarmos
por divulga-la, comunicando o seu
conteudo, com o testemunho do
exemplo e da palavra, as inumeras
pessoas que ndo conhecem Jesus
Cristo ou ndo Lhe falam.

O Santo Padre lamenta que um
grande numero de cristdos, também
entre aqueles que se consideram



catdlicos, «sinta maior preocupacao
com as consequéncias sociais,
culturais e politicas da fé do que
com a propria fé, considerando
esta como um pressuposto 6bvio
da sua vida diaria. Ora um tal
pressuposto nao so deixou de
existir, mas frequentemente acaba
até negado. Enquanto, no passado,
era possivel reconhecer um tecido
cultural unitario, amplamente
compartilhado no seu apelo aos
conteudos da fé e aos valores por
ela inspirados, hoje parece que ja
nao é assim em grandes setores da
sociedade devido a uma profunda
crise de fé que atingiu muitas
pessoas» [1].

2. Estas considera¢fes ndo sdo novas.
Por mais paradoxal que possa
parecer, ja desde a conclusao do
Concilio Vaticano II se entrevia o
perigo de que, em amplos setores da
Igreja, o entusiasmo gerado por
aquela Assembleia pudesse ficar em



meras palavras, sem afetar
profundamente a vida dos fiéis; ou
que, por causa das interpretacoes e
aplicacOes erradas dos ensinamentos
do Concilio, o genuino espirito
cristdo acabasse, erroneamente, por
se tornar semelhante ao espirito do
mundo, em vez de elevar o mundo a
ordem sobrenatural.

Todos os que vivemos aqueles
tempos, recordamos a dor com que
Paulo VI, uma vez finalizado o
Concilio, se lamentava com
frequéncia ante a grande crise de fé,
de disciplina, de liturgia, de
obediéncia, que se abatia sobre esses
setores da Igreja. S. Josemaria fazia
eco dessa preocupacdo do Santo
Padre e, numa carta dirigida aos seus
filhos, escrita pouco antes da
clausura do Concilio, manifestava-
nos: « conheceis o amor com que
segui durante estes anos o
trabalho do Concilio, cooperando
com a minha oracgdo e, em mais de



uma ocasidao, com o meu trabalho
pessoal. Sabeis também o meu
desejo de ser e de que sejais fiéis
as decisoes da hierarquia da
Igreja até nos menores detalhes,
atuando ndo como subditos de
uma autoridade, mas com piedade
de filhos, com o carinho de quem
se sente e é membro do Corpo de
Cristo. Ndo vos ocultei tdo pouco a
minha dor ante a conduta dos que
ndo viveram o Concilio como um
ato solene da vida da Igreja e uma
manifestacgdo do atuar
sobrenatural do Espirito Santo,
mas como uma oportunidade de
afirmacao pessoal, para dar rédea
solta as suas opinides ou, pior
ainda, para causar dano a Igreja.
O Concilio esta a terminar:
anunciou-se repetidas vezes que
esta sera a ultima sessdo. Quando
a carta que agora vos escrevo
chegar as vossas mdos, ter-se-a
iniciado ja o periodo pos-conciliar,
e 0 meu coragdo treme ao pensar



que possa ser ocasido para novas
feridas no corpo da Igreja. Os
anos que se seguem a um Concilio
sdo sempre anos importantes, que
exigem docilidade para aplicar as
decisdes adotadas, que exigem
também firmeza na fé, espirito
sobrenatural, amor a Deus e a
Igreja de Deus, fidelidade ao
Romano Pontifice » [2].

Nao havia o menor sinal de
pessimismo em S. Josemaria, ao falar
assim; queria salientar que, entdo e
em todas as circunstancias, fazem
falta mulheres e homens de fé.

3. Apesar dos esforcos do Magistério
na ultima metade do século passado
e do testemunho fiel de grande
numero de pessoas, entre as quais
ndo faltaram santos, a desorientagao
estendeu-se por todo o mundo. O
Papa escreve: «Ndo podemos
aceitar que o sal se torne insipido e
a luz fique escondida (cfr. Mt 5,



13-16). Também o homem
contemporaneo pode sentir de
novo a necessidade de ir como a
samaritana ao poco, para ouvir
Jesus que convida a crer n'Ele e a
beber na sua fonte, donde jorra
agua viva (cfr. Jo 4, 14). Devemos
readquirir o gosto de nos
alimentarmos da Palavra de Deus,
transmitida fielmente pela Igreja,
e do Pao da vida, oferecidos como
sustento de quantos sdo seus
discipulos (cfr. Jo 6, 51). De facto,
em nossos dias ressoa ainda, com a
mesma forca, este ensinamento de
Jesus: “Trabalhai, ndo pelo
alimento que desaparece, mas pelo
alimento que perdura e da a vida
eterna" (Jo 6, 27). E a questao,
entdo posta por aqueles que O
escutavam, é a mesma que
colocamos ndés também hoje: “Que
havemos nos de fazer para realizar
as obras de Deus?" (Jo 6, 28).
Conhecemos a resposta de Jesus: “A
obra de Deus é esta: crer n'Aquele



que Ele enviou" ( Jo 6, 29). Por isso,
crer em Jesus Cristo é o caminho
para se poder chegar
definitivamente a salvacao» [3].

4. 0 Ano da Fé oferece-nos uma
magnifica ocasido para aprofundar
no tesouro divino que recebemos e,
com a graca de Deus, difundir esta
virtude em ondas concéntricas que
cheguem muito longe; apresenta-se-
nos uma excelente oportunidade
para dar um forte impulso a nova
evangelizacdo de que o mundo
necessita, comecando pela nossa
melhoria diaria, com factos, no trato
com as trés Pessoas da Trindade,
amparando-nos precisamente na fé
que tiveram Maria e José, que S.
Josemaria tanto contemplou e
admirou, para dar passos na sua
identificacdo com Cristo, com a
Vontade divina. Se desejamos mover
as almas para que se aproximem de
Deus, devemos falar-lhes, antes de
mais, com a nossa vida de cristaos.



Sabemos que o nosso Padre punha os
olhos de modo incessante nos
Apostolos, nos primeiros cristaos.
Nos Doze e nas primitivas
comunidades de homens e mulheres
que seguiram Cristo brilhava
intensamente a seguranca da sua fé
em Cristo, nos seus ensinamentos.
Souberam e quiseram examinar com
detalhe a passagem do Redentor
pelos caminhos da humanidade. Nao
€ exagero pensar que conservariam,
com muita forca, as muitas ocasides
em que Jesus Cristo pedia aos
doentes, aos estropiados, a eles
mesmos, que recorressem a Ele com
fé, que rezassem ou pedissem com fé.
E também evidente que manteriam,
bem gravada na alma, aquela
repreensdo paterna, clara, sobre a
sua falta de fé, precisamente antes de
lhes confiar que fossem por todo o
mundo, levar a Boa Nova (cfr. Mc 16,
14-15).



E 6bvio que os primeiros cristdos
estavam conscientes de que também
lhes correspondia, a elas e a eles,
crer firmemente na graca do Céu
para cumprir o mandato de difundir
os ensinamentos do Mestre: sdo
maravilhosos os abundantes
testemunhos que nos transmitiram
com a sua conduta.

Os Doze, e aqueles nossos irméos e
irmas, estavam conscientes de que
essa virtude, tdo exigida pelo Filho de
Deus, abria o caminho a esperanca
de que o plano redentor se havia de
cumprir. Ao mesmo tempo, 0 seu
amor e gratiddo ao Deus Uno e Trino,
tornou-se cada dia mais forte, mais
apostolico, isto é, capaz também de
arrastar para a Verdade pessoas de
todos os ambientes e profissoes.

5. Minhas filhas e filhos, 0 mesmo
sucede agora, porque 0s meios, como
nos repetia S. Josemaria, sdo os



mesmos: 0 Evangelho, vivido!, e 0
crucifixo.

Apregoemos constantemente que
redescobrir a alegria e a certeza da fé
€ obrigacdo da Igreja universal, de
toda a Igreja: portanto, ndo é apenas
tarefa dos pastores, mas diz respeito
a todos os fiéis. Logicamente, 0s
pastores tém de ir a frente com o seu
exemplo e as suas exortagoes, como
escreve o Papa no motu proprio com
que convocou este tempo especial na
Igreja; mas também convida todos a
assumir essa exigéncia de transmitir
aos outros o tesouro da pregacao de
Jesus Cristo.

A Congregacdo para a Doutrina da
Fé, numa nota do passado 6 de
janeiro, aconselha os bispos a
dedicar uma carta pastoral a este
tema, tendo em conta as
circunstancias especificas da porgao
de fiéis que lhes estao confiados [4] .
F o que eu me propus fazer com estas



linhas, que ndo tém outra finalidade
sendo transmitir-vos mais um
estimulo para que cada um, por sua
conta e também em comunhdo com
0s outros, admire de novo a beleza
dessa fé que recebeu de Deus, a
ponha em pratica na sua vida diaria
e a difunda sem respeitos humanos.

Esse documento afirma também que
«0s Santos e os Beatos sao as
auténticas testemunhas da fé» [5] ;
por este motivo, recomenda aos
Pastores que se esforcem por dar a
conhecer a vida e a doutrina de
tantos santos. Nada mais
consequente, portanto, que nestas
paginas me inspire frequentemente
Nnos ensinamentos escritos e orais de
S. Josemaria, amadissimo fundador
do Opus Dei, um santo que, pelos
frutos que tem produzido, nos
mostra a adesdo total com que
confiou em Deus.



NECESSIDADE DE UMA NOVA
EVANGELIZACAO

6. A humanidade caminhou e
caminhara sempre, também agora,
faminta da palavra e do
conhecimento de Deus, embora
muitas pessoas ndo estejam
conscientes dessa profunda
necessidade das suas almas. E a
quem, como nos, o Senhor concedeu
o dom da fé, incumbe o dever de
despertarmos e despertar aqueles
que estdo mergulhados nessa
indoléncia de morte, de ineficacia. O
Ano da Fé , que se inaugura no marco
da Assembleia do Sinodo dos Bispos
dedicada a nova evangelizacdo, é
mais um incentivo para todos. E hora
de acelerar o passo, como fazem os
desportistas quando se aproxima a
meta duma corrida.

Tenho muito viva a memoaria de
como o Veneravel Servo de Deus
Alvaro del Portillo nos incentivava a



participar pessoalmente na tarefa da
nova evangelizacdo. Ja no Natal de
1985, escreveu uma carta pastoral
com sugestdes para colaborar mais
intensamente na recristianizacao
dalguns paises, em que se
manifestava principalmente um
enfraquecimento progressivo da vida
cristd. Alertava contra o novo
paganismo procedente dessas nacgoes
economicamente mais desenvolvidas
que, assim advertia, se caracterizava,
como agora, «pela busca do bem-
estar material a qualquer preco, e
pelo correspondente esquecimento,
melhor seria dizer medo, auténtico
pavor, de tudo o que possa causar
sofrimento» [6].

A essa enorme tarefa apostdlica, veio
juntar-se a necessidade de ter
também em conta os povos e
sociedades da Europa Central e
Oriental que, durante décadas,
estiveram submetidos ao jugo do
materialismo comunista e que, com



um prolongado e silencioso martirio,
nos sustentaram a nos na liberdade.

Devemos renovar diariamente o
desejo de por Cristo no cume e no
centro das realidades humanas. Para
isso, é preciso crescer no convivio
pessoal com Deus e na entrega aos
outros, contribuindo com o0 nosso
graozinho de areia, a entrega diaria
total, para a constru¢do dum mundo
renovado pela graca e pelo sal do
Evangelho, que o Senhor confiou aos
seus discipulos. Se alguma vez o
pessimismo tentasse entrar na alma,
por ndo recolhermos de imediato o
fruto dos nossos esforcos,
deveriamos rejeitar essa falta de
esperanca, porque ndo somos nas,
tdo pouca coisa, tdo cheios de
defeitos, quem ha de levar para a
frente os planos divinos. Diferentes
textos das Escrituras, nas suas
multiplas alusdes, confirmam-nos
que inter médium montium
pertransibunt aquee ( S1 103/104, 10).



Esta certeza op0e-se até ao menor
sintoma de desalento, mesmo que o0s
obstaculos possam atingir grandes
alturas; e esse caminho é o adequado
para chegarmos ao Céu, certos de
que as aguas divinas purificam e
também estimulam todas as nossas
limitagGes para chegar a estar com
Deus.

7. Vém a minha mente umas palavras
de S. Josemaria, escritas pouco antes
de sua partida para a casa do céu. Ao
contemplar a crise de fé, de virtudes
e de valores que ja entdo — era 0 ano
de 1973 - se tinha instaurado em
muitos ambientes, manifestava cheio
de sentido sobrenatural e de zelo
apostolico: « em momentos de
crises profundas na historia da
Igreja, nunca foram muitos os que,
permanecendo fiéis, reuniram,
além da preparacdo espiritual e
doutrinal suficiente, os recursos
morais e intelectuais, para opor
uma decidida resisténcia aos



agentes da maldade. Mas esses
poucos encheram de luz, de novo,
a Igreja e o mundo » [7] . Havemos
de ocupar-nos de que muitas
mulheres e muitos homens acolham
a vida da graca, e se amparem e
robustecam neste refagio.

A nova evangelizacdo é
especialmente urgente na Europa e
nos paises mais desenvolvidos. Na
Exortacdo Apostolica Ecclésia in
Europa, o beato Jodo Paulo II
retratou a situacdo religiosa da
sociedade no velho continente.
Embora se destinasse a recolher as
conclusdes do Sinodo dos Bispos da
Europa, as suas afirmacodes poderiam
ser aplicadas em grande parte a
muitos outros lugares. Na verdade,
depois de vinte séculos, mesmo em
paises de grande tradicdo crista,
«aumenta o numero das pessoas nao
batizadas, seja pela consistente
presenca de imigrantes que
pertencem a outras religides, seja



também porque familias de tradigdo
cristd ndo batizaram os filhos» [8] .
Como concluséo o Papa dizia: «com
efeito, a Europa ja faz parte daqueles
espacos tradicionalmente cristaos,
onde, para além duma nova
evangelizacdo, se requer em
determinados casos a primeira
evangelizacdo» [9] . Primeira
evangelizacdo e nova evangelizacao:
duas formas de anunciar o
Evangelho que a situagdo da Igreja e
do mundo nos exige hoje.

8. A realidade do « ser missiondrio
— com missdo - e ndao te chamares
missionario», a que S. Josemaria se
refere no ponto 848 de Caminho,
situa-se no momento radical e
originario da missdo — como o Pai Me
enviou, assim também Eu vos envio a
vos (Jo 20, 21) — que configura as
formas historicas de que a missdo de
Cristo se vira a revestir na vida da
Igreja: desde o cuidado da vida de fé
dos catolicos (pastoral, fraternidade),



ao anuncio de Cristo Salvador aos
pagdos (primeiro anuncio, evange-
lizacdo); do convivio fraterno com os
cristdos nao catolicos para estimula-
los a plena comunhéo (ecumenismo),
ao novo anuncio de Cristo e da sua
doutrina aos batizados que O
deixaram e rejeitaram a Sua
doutrina (nova evangelizacdo). Os
fiéis do Opus Dei, a partir da sua
plena secularidade, estdo chamados
a assumir essas diferentes dimensdes
da unica missdo da Igreja.

S. Josemaria repetia insistentemente:
« Somos missiondrios com missao,
sem nos chamarmos missionarios.
Missionarios, tanto nas ruas
asfaltadas de Roma, Nova York,
Paris, México, Toquio, Buenos
Aires, Lisboa ou Madrid, Dublin
ou Sydney, como no coragdo da
Africa» [10] . A necessidade de
comunicar o primeiro anuncio da fé
ndo se limita aos paises
tradicionalmente conhecidos como



terras de missdo , mas, infelizmente,
afeta o mundo inteiro, e a esta
grande tarefa havemos de dedicar-
nos.

Mas essa responsabilidade nao pode
ficar-se em meras consideragoes;
cada uma e cada um ha de pensar:
eu, como contribuo? E ainda antes,
havemos de ponderar como influi a
fé no nosso atuar e também se
sabemos agradecer diariamente este
dom e, como consequéncia, se
procuramos transmitir aos outros tao
grande tesouro. Levantemos a nossa
alma ao Senhor, implorando: adauge
nobis fidem ( Lc 17, 5) para todos
rezarmos melhor; adauge mihi fidem
para trabalhar santificando-me e
santificando os outros; para dar a
minha amizade um continuo sentido
cristdo. Nao esquecamos o ditado de
que o exemplo é o melhor pregador,
seguindo os passos de Jesus Cristo,
que ceepit facere et docére (cfr. Act 1,
1), comecou a fazer e ensinar.



Persuadamo-nos de que, nos mais
diferentes lugares, « hd necessidade
dum renovado anuncio, mesmo para
quem jd estd batizado. Muitos (...)
contemporaneos pensam que sabem
0 que é o cristianismo, mas
realmente ndo o conhecem.
Frequentemente ignoram os proprios
rudimentos da fé» [11] , e devemos
enfrentar este desafio com a nossa
vida e a nossa formacao doutrinal.
Sem pessimismo, consideremos que a
missdo apostolica, a que o Senhor
urge os cristaos, os que nos sabemos
filhos de Deus, adquire no nosso
tempo tonalidades diversas,
dependendo das circunstancias do
ambiente, do lugar, das pessoas que
cada uma ou cada um encontra. Em
qualquer caso, havemos de por as
pessoas que nos rodeiam ou com
quem convivemos em contacto com
Cristo, ajudando-as a conhecer ou
reconhecer o rosto do nosso
Redentor, e ajuda-las a caminhar na



sua companhia, mesmo que tenham
de ir contra a corrente.

9. Que grande tarefa temos pela
frente! Com humildade, com o desejo
pessoal de santidade, havemos de
chegar as pessoas, acima de tudo,
com 0 nosso exemplo. Estejamos
cientes de que o esforco por nos
comportarmos como cristaos
auténticos, apesar das nossas
misérias pessoais, faz parte da luz
que o Senhor deseja acender no
mundo. Ndo tenhamos medo de
chocar com o ambiente, nos pontos
incompativeis com a fé catolica,
mesmo que essa atitude possa trazer-
nos até prejuizos materiais ou
sociais: «convencei-vos, e suscitai
nos outros a convicgdo de que os
cristaos havemos de navegar
contra a corrente. Ndo vos deixeis
levar por falsas ilusées. Pensai
bem nisto: contra a corrente
andou Jesus, contra a corrente
foram Pedro e os outros primeiros



e quantos, ao longo dos séculos,
quiseram ser discipulos fiéis do
Mestre. Tende, pois, a firme
convicgao de que ndo é a doutrina
de Jesus que tem de se adaptar aos
tempos, mas s@o os tempos que se
hao de abrir a luz do Salvador»
[12].

Por isso, voltando os olhos para o
Redentor, pedindo-lhe que nos
conceda a sua paz e a capacidade de
perdoar e amar os que promovem
essas incompreensdes, rezemos com
obstinacgdo pelos que
obstinadamente pretendem por no
pelourinho a Igreja, a Hierarquia, os
catolicos. Conscientes da nossa
debilidade pessoal, procuremos
incansavelmente retribuir o bem
pelo mal; e, como consequéncia da
unido com Deus, amemos aqueles
que tentam perseguir ou reduzir a
religido a sacristia, a exclusiva esfera
privada.



Por outro lado, se os respeitos
humanos nédo hio de travar o zelo
apostolico, menos ainda o detera o
pensamento real da debilidade
pessoal ou da falta de meios, porque
ndo confiamos nas nossas forgas,
mas na graca do Céu: 0mnia possum
in eo, qui me confortat ( Fl 4, 13). A
este respeito, o Fundador do Opus
Dei comentava: «permanecer todos
unidos na oracdo: esta é (...) a
origem da nossa alegria, da nossa
paz, da nossa serenidade e,
portanto, da nossa eficdacia
sobrenatural» [13] . E noutro
momento, acrescentava: «que
outros conselhos hei de dar? Usar
os procedimentos que sempre
usaram os cristdaos que
pretendiam, de verdade, seguir
Cristo. Os mesmos que 0s
primeiros a escutar o apelo de
Jesus seguiram: o encontro
assiduo com o Senhor na
Eucaristia, a invocagao filial da
Santissima Virgem, a humildade, a



temperanca, a mortificacdao dos
sentidos (...) e a peniténcia» [14] ,
uma fé forte, bem fundada no Senhor
Omnipotente. Dificil de explicar é o
otimismo e a firmeza de S. Josemaria,
a quem, entre muitos outros textos,
sempre estimularam as palavras do
Salmo: et in lumine tuo vidébimus
lumen ( Sl 35/36, 10), porque, com Ele,
todas as trevas se dissipam.

VOLTAR AS ORIGENS DO
EVANGELHO

10. Muitas vezes, no passado, a
Europa teve de enfrentar dificeis
periodos de transformacao e de crise,
mas «sempre 0s superou,
conseguindo seiva nova
dainesgotavel reserva de energia
vital do Evangelho» [15] . Estas
palavras do beato Jodo Paulo II,
pronunciadas em 1995, confirmam-
nos no caminho que € preciso seguir.
Nd&o ha outro: recorrer as raizes da
nossa fé para nos impregnarmos da



seiva vivificante que nos transmitem
(a tal se dirige a formacdo doutrinal
que nos da a Obra) e, a partir dai, por
os homens e as mulheres em
contacto vital com Cristo, em todos os
lugares.

S. Josemaria afirmava que «viver a
fé é também transmiti-la aos
outros» . Para consegui-lo, é preciso
caminhar com eles. E no caminho
devemos ouvir as dificuldades que
tém ante a mensagem crista,
entendé-las e demonstrar-lhes que os
entendemos, de modo que se sintam
compreendidos e esclarecidos com a
nossa conversa orientadora; e assim,
caminhando com elas ou com eles,
comunicar-lhes com afeto e
amabilidade o Evangelho, a palavra
viva do Senhor, isto é, mostrar a
maravilha do espirito cristdo, que
harmoniza razao e fé e oferece
respostas a todas as perguntas e
aquieta as preocupacoes dos
coracOes humanos; e, deste modo,



vamo-los preparando para desejarem
0s sacramentos e para se disporem a
recebé-los.

Em muitos casos, a graca divina tera
de construir nas almas o edificio
sobrenatural desde os alicerces.
Aproveitemos a oportunidade desses
desejos de fazer o bem e de
solidariedade, que se advertem nas
novas geracoes, e ndo apenas nestas,
para que descubram o Salvador,
anunciando-lhes a doutrina com dom
de linguas e lancando as bases, pouco
a pouco, por um plano inclinado, até
adquirirem uma vida crista firme.

Exemplo dos primeiros cristaos

11. Insisto em que, com frequéncia,
devemos voltar a considerar a
conduta dos Apostolos e dos nossos
primeiros irmaos na fé. Eram
poucos, careciam de meios humanos,
nao contavam nas suas fileiras, assim
sucedeu pelo menos durante muito
tempo, com grandes pensadores ou



pessoas de prestigio publico. Viviam
num ambiente social de
indiferentismo, de caréncia de
valores, semelhante, em muitos
aspetos, ao que agora temos de
enfrentar. No entanto, ndo se
amedrontaram. «Tiveram uma
conversa maravilhosa com todas
as pessoas que encontraram, que
procuraram, nas suas viagens e
peregrinacoes. Nao haveria Igreja,
se 0s Apostolos ndéo tivessem
mantido esse dialogo
sobrenatural com todas aquelas
almas» [16] . Mulheres e homens,
seus contemporaneos,
experimentaram uma profunda
transformacdo ao ser tocados pela
graca divina. Nao aderiram
simplesmente a uma nova religido,
mais perfeita do que a que eles ja
conheciam, mas, pela fé,
descobriram Jesus Cristo e
enamoraram-se d'Ele, do Deus-
Homem, que se tinha oferecido em
sacrificio por eles e tinha



ressuscitado para lhes abrir as portas
do Céu. Este facto inaudito penetrou
com enorme forca nas almas
daqueles primeiros, conferindo-lhes
uma fortaleza a prova de qualquer
sofrimento. «Ninguém acreditou em
Socrates até morrer pela sua
doutrina»,escrevia com simplicidade
S. Justino em meados do século II,
«mas por Cristo, até os artesdos e 0s
ignorantes desprezaram ndo so a
opinido do mundo, mas também o
medo da morte» [17].

Num mundo que desejava
ardentemente a salvagao, sem saber
onde encontra-la, a doutrina crista
irrompeu como uma luz acesa no
meio da escuriddo. Aqueles
primeiros souberam, com o seu
comportamento, fazer brilhar diante
dos seus concidadaos essa claridade
salvadora e converteram-se em
mensageiros de Cristo, simplesmente,
com naturalidade, sem ostentacdes
estridentes, com a coeréncia entre a



sua fé e as suas obras. «N6s nao
dizemos coisas grandes, mas fazemo-
las» [18], escreveu um deles. E
mudaram o mundo pagéio.

Na Carta apostolica que dirigiu a
toda a Igreja, na preparacdo para o
grande jubileu do ano 2000, o beato
Jodo Paulo II explicava que «em
Cristo a religido ja ndo é um “buscar
Deus as apalpadelas” (cfr. Act 17, 27),
mas uma resposta de fé a Deus, que
se revela: resposta em que o homem
fala a Deus como o seu Criador e Pai;
resposta tornada possivel por aquele
unico Homem, que é ao mesmo
tempo o Verbo consubstancial com o
Pai, e por quem Deus fala a cada
homem e cada homem é capaz de
responder a Deus» [19].

E questdo de fé

12. Vejo nestas palavras outra
consideracdo, que queria propor-vos,
perante a necessidade de nos
empenharmos sem tréguas na tarefa



da nova evangelizacdo da sociedade.
Primeiro que tudo, necessitamos de
fé e esperanca firmemente
assumidas; quer dizer, caminhar em
cada momento intimamente
convencidos, com uma convic¢ao que
vem da intimidade com a Trindade,
de que é possivel mudar o rumo
deste nosso mundo, dirigir todas as
atividades humanas para a gloria do
Senhor e para a conversdo das almas.
Certamente ndo faltardo a luta, os
sofrimentos, mas avancaremos in
leetitia, com alegria e confianca,
porque nos assiste a promessa
divina: Pede-me; dar-te-ei por heranca
todas as nacdes; tu possuirds os
confins do mundo ( Sl 2, 8).

Impressiona, volto a repetir,
contemplar como os Apostolos, sem
outros meios que a fé em Cristo e
animados por uma esperanca segura
e alegre, se dispersaram pela terra
entdo conhecida e difundiram a
doutrina cristd por toda a parte. S.



Josemaria gostava de celebrar as
suas festas e as daquelas santas
mulheres que acompanharam Jesus
durante a sua passagem pela terra!
As figuras dos Apodstolos, de Maria
Madalena, Lazaro, Marta e Maria,
irmas de Lazaro, entusiasmavam-no.
De cada um, de cada uma, podemos
aprender a crer mais, plenamente,
em Jesus Cristo e a ama-Lo com a
intensidade com que O amaram 0s
que com Ele conviveram. Como nas,
também eles se veriam com misérias
e, apesar do escasso numero em
comparacao com a populacgao das
nacoes conhecidas, espalharam a
semente divina com o seu exemplo
quotidiano e com a sua palavra
reconfortante.

Lembro-me a forca com que 0 nosso
Padre, ao falar do apostolado num
ambiente dificil, assegurava: «é
questdo de fé!» Sim, é questao de fé!
Essa fé que, como assinala o Senhor
no Evangelho, tem a capacidade de



mover montanhas do seu lugar (cfr.
Mt 17, 20) e de superar qualquer
obstaculo; que é como os rios, que
abrem caminho para o mar desde os
cumes elevados (cfr. S1 103/104, 10).
Por isso pergunto-vos e pergunto-me:
com que fé nos movemos a hora do
apostolado, sabendo que é sempre
hora? Estamos verdadeiramente
convencidos de que, como escreve S.
Jodo, esta € a vitoria que vence o
mundo: a nossa fé (1 Jo 5, 4)?
Atuamos em consequéncia?
Enfrentamos os obstaculos que
surgirem com espirito otimista, com
moral de vitoria? E, para isso,
apoiamos cada atividade apostolica
concreta com a oragdo e com 0
sacrificio? Damos testemunho da
nossa fé, sem nos deixarmos
atemorizar pelas dificuldades do
ambiente?

Repitamos mais frequentemente ao
Senhor: Creio! Vem em socorro da
minha falta de fé! (Mc 9, 24). Esta



peticdo do pai daquele filho lunatico
comovia muito profundamente S.
Josemaria. Nao nos conformemos
com 0s nossos modos de implorar as
virtudes teologais ao Senhor. S.
Josemaria, consciente de que a fé é
um dom sobrenatural que s6 Deus
pode infundir e intensificar na alma,
manifestava numa ocasido: «Todos
os dias Lho repito, ndo uma vez,
mas muitas (...). Dir-Lhe-ei algo
que Lhe pediam os Apdstolos (...):
adauge nobis fidem! (Lc 17, 5),
aumenta-nos a fé. E acrescento:
spem, caritatem ; aumenta-nos a
fé, a esperanca e a caridade» [20].

Um firme ponto de apoio

13. O Santo Padre Bento XVI, em
varias ocasioes, fez notar as
contradi¢des do tempo em que
vivemos. «Em vastas partes do
mundo existe hoje um estranho
esquecimento de Deus. Parece que
tudo caminha igualmente sem Ele.



Mas existe, a0 mesmo tempo,
também um sentimento de
frustracao, de insatisfacao de tudo
e de todos. F espontaneo exclamar:
nao é possivel que esta seja a vida!
Deveras, ndo. E assim, juntamente
com o esquecimento de Deus existe
um “boom" do religioso. Nao quero
desacreditar tudo o que existe
neste contexto. Pode existir nisto
também a alegria sincera da
descoberta. Mas para dizer a
verdade, ndo raramente a religidao
se torna quase um produto de
consumo. Escolhe-se aquilo de que
se gosta, e alguns sabem até tirar
dela um proveito. Mas a religido
procurada a seu “bel-prazer" no
fim ndo nos ajuda. E cémoda, mas
no momento da crise abandona-
nos a nos proprios» [21] . E o Papa
conclui com o seguinte convite:
«Ajudai os homens a descobrir a
verdadeira estrela que nos indica o
caminho: Jesus Cristo!» [22].



Apesar do clima de relativismo e
permissividade dominante em
amplos setores da sociedade, muitas
pessoas estdo sedentas de eternidade,
talvez depois de terem tentado, em
vao, sacid-la em coisas pereciveis.
Que grande verdade se encerra
naquelas conhecidas palavras de
Santo Agostinho!: «Fizeste-nos
Senhor para ti e 0o nosso coracdo esta
inquieto até que descanse em ti»

[23] . SO Deus, com efeito, satisfaz
completamente os anseios do espirito
humano. Por isso, sejamos mulheres
e homens de piedade firme, que
recorrem aos diversos modos de
orar, o auténtico consolo, com
sinceros desejos de ser mais
rezadores. Aproximemo-nos da Santa
Missa com profunda fé, persuadidos
de que nela se faz sacramentalmente
presente o Sacrificio do Calvario, o
Sacrificio que nos trouxe a salvacdo e
nos revitaliza para a batalha de cada
dia para a santidade.



14. Causava profunda impressao a fé,
a piedade e o recolhimento com que
S. Josemaria se metia, corpo e alma,
no momento da Consagracao
Eucaristica. Maravilhava-se
diariamente, com renovado
agradecimento e nova devocao, ante
0 mistério da transubstanciacdo, ante
essa entrega do Filho de Deus ao Pai,
com o Espirito Santo, pelas almas.
Penso que ndo exagero ao afirmar
que, sabendo-se nesses instantes ipse
Christus , dai extraia toda a forca da
sua eficacia e da sua extensa atuacdo
apostolica. Com idéntica fé ardente o
contemplavamos enquanto repetia,
antes de dar a Sagrada Comunhado, as
palavras de S. Jodo Batista: ecce
Agnus Dei! Exortou todos os catolicos,
e repetia-o as suas filhas e filhos, aos
sacerdotes, que é necessario
identificar-se com Cristo, porque Ele
assim nos convidou e porque assim
atrairemos as almas para o Amor de
Deus. Atualizar a nossa fé, como o
nosso Padre, precisamente no



momento da transubstanciacdo, é
uma ajuda poderosa para fazer de
cada dia uma missa.

Esta certeza de que Deus quer contar
connosco pode e deve constituir um
firme ponto de apoio para renovar
diariamente o nosso zelo apostolico;
ha de ser um estimulo que nos
impulsione, cheios de esperanca e
otimismo sobrenatural, para o
servico das pessoas que passam ao
nosso lado: «khavemos de nos
inflamar no desejo e na realidade
de levar a luz de Cristo, o afa de
Cristo, as dores e a salvagdo de
Cristo, a tantas almas de colegas,
amigos, parentes, conhecidos,
desconhecidos, sejam quais forem
as suas opinioées nas coisas da
terra, para lhes dar a todos um
bom abraco fraterno. Entdo
seremos rubi aceso, e deixaremos
de ser este nada, este carvao pobre
e miseravel, para ser a voz de



Deus, luz de Deus, fogo de
Pentecostes!» [24].

ALGUNS CAMPOS PRIORITARIOS

15. Em todo o mundo e sempre, é
necessario realizar um profundo
apostolado da inteligéncia.
“Comunicar"” sobre verdade para
“comunicar"” a Verdade. Esta é a
sintese de toda a tarefa apostolica.
N&o podemos cansar-nos na peticdo
a Deus, com humildade, com
insisténcia, com confiancga, para que
as inteligéncias e os coracoes se
abram a sua luz. Muitas pessoas
repetem, como os Magos: vimos a sua
estrela no oriente e viemos adord-Lo (
Mt 2, 2). Hao de manifestar-nos isso,
se 0s que acreditamos em Cristo nos
aproximarmos de todos com
amizade sincera, impregnada de
caridade e compreensao, de simpatia
também humana, valorizada pela
vida de piedade; e também com



agradecimento pelo bem que nao
poucos realizam em tantas areas.

O que maravilha na atitude dos
Magos, comenta Bento XVI, «é que
eles se prostraram em adoracao
diante dum simples menino nos
bracos da sua mae, nao no quadro
dum palacio real, mas na pobreza
duma cabana em Belém ( cfr . Mt 2,
11). Como foi possivel? Que
convenceu os Magos que aquele
menino era “o rei dos Judeus" e o
rei dos povos? Certamente
persuadiu-os o sinal da estrela, que
eles tinham visto “surgir" e que
tinha parado precisamente ali
onde se encontrava o Menino ( cfr .
Mt 2, 9) Mas a estrela também nao
teria sido suficiente, se os Magos
nao fossem pessoas intimamente
abertas a verdade. Ao contrario do
rei Herodes, tomado pelos seus
interesses de poder e de riquezas,
0os Magos propendiam para a meta
da sua busca, e quando a



encontraram, mesmo sendo
homens cultos, comportaram-se
como os pastores de Belém:
reconheceram o sinal e adoraram
0 Menino, oferecendo-lhe os dons
preciosos e simbdlicos que tinham
levado consigo» [25].

Néao esquecamos que «Nosso Senhor
dirige-se a todos os homens, para
que venham ao seu encontro, para
que sejam santos. Nao chama so
0s Reis Magos, que eram sabios e
poderosos; antes disso tinha
enviado aos pastores de Belém,
ndo simplesmente uma estrela,
mas um dos seus anjos. Mas tanto
uns como outros — os pobres e os
ricos, os sabios e os menos sabios -
tém de fomentar na sua alma a
disposicdo de humildade que
permite ouvir a voz de Deus » [26].

16. Este trabalho ndo esta reservado
a pessoas que trabalhem em areas
especialmente qualificadas. De



grande eficacia sera sempre o
apostolado pessoal de cada cristéo,
no ambito em que habitualmente
decorre a sua existéncia normal. Por
isso, sugiro que nos detenhamos,
num exame muito pessoal, sobre
como procuramos ajudar as almas
para que se aproximem de Deus: que
oracdo, que sacrificios, quantas horas
de trabalho bem acabado
oferecemos; que conversas tivemos —
oralmente, por escrito — com amigos,
parentes, colegas, conhecidos.
Contagiemos esta santa preocupacao
a quem convive connosco, porque a
fé na eficacia dos ensinamentos de
Cristo nos ha de estimular a servir e
a querer mais 0s nossos irmaos e
irmds: ninguém nos pode deixar
indiferentes.

O apostolado da inteligéncia, como
digo, é tarefa de todos. Mas, sem
perder de vista 0s numerosos
campos em que € urgente uma nova
evangelizacdo, hoje é prioritario



impregnar com a doutrina de Cristo
alguns ambitos particulares . Basta
considerar as tarefas dos
governantes, cientistas e
investigadores, dos profissionais da
opinido publica, etc.; sem esquecer
que todos os homens e mulheres
experimentam, experimentamos, a
necessidade de escutar a voz do
Senhor e de segui-la.

«A luta pela alma do mundo
contemporaneo é maxima, ai mesmo
onde o espirito deste mundo parece
mais forte», escreveu o beato Jodo
Paulo II, a proposito da existéncia
«de “modernos aredpagos", isto €, de
novos pulpitos. Estes aredpagos sdo
hoje o mundo da ciéncia, da cultura,
dos meios de comunicac¢ao; sdo 0s
ambientes em que se criam as elites
intelectuais, os ambientes dos
escritores e dos artistas» [27].

A investigacdo e o ensino



17. Embora devamos estar sempre
abertos a todos, € evidente que é
muito importante dar a conhecer o
Evangelho as pessoas que se movem
em ambientes intelectuais.
Concretamente, os que trabalham em
institui¢cdes universitarias hdo de
recordar umas palavras do Senhor,
dirigidas a todos, mas que convém
considerar que se adaptam
especialmente a eles: vos estis lux
mundi ( Mt 5, 14), deveis ser luz do
mundo . Na verdade, o seu trabalho
profissional coloca-o0s na vanguarda
da nova evangelizacdo. S. Josemaria,
que tanto impulsionou, mesmo antes
de 1928, o apostolado com
intelectuais, escrevia: «a
Universidade tem como mais alta
missdo o servico aos homens, ser
fermento da sociedade em que
vive» [28].

Palavras que exprimem muito bem
qual ha de ser a direcdo apostolica
que hao de seguir os que atuam



nesses ambientes: ser fermento, dar
luz e calor, aluz e o calor do
Evangelho, para que os seus amigos e
colegas, os seus alunos, impregnem a
alma e a atuacdo com a Boa Nova de
Cristo, em plena fidelidade ao
Magistério da Igreja. Desse modo
contribuirdo para a evangelizacdo da
cultura. De perene atualidade é
aquele ponto de Caminho : « tens de
comunicar a outros Amor de Deus
e zelo pelas almas, para que esses,
por sua vez, peguem fogo a muitos
mais que estdo num terceiro
plano, e cada um destes ultimos
aos seus companheiros de
profissao. De quantas calorias
espirituais nao precisas! - E que
responsabilidade tdo grande, se
arrefeces! E (nem o quero pensar)
que crime tdo horroroso, se das
um mau exemplo!» [29]

Nd&o permitamos que caia no vazio o
desafio saudavel de animar que
muitas pessoas e instituicoes, em



todo o mundo, promovam,
estimulados pelo exemplo dos
primeiros cristdos, uma nova cultura,
uma nova legislacdo, uma nova
moda, coerentes com a dignidade da
pessoa humana e o seu destino para
a gloria dos filhos de Deus em Jesus
Cristo (cfr. 2 Cor 3, 18). Se todos
temos de rezar e colaborar com
generosidade completa para o
conseguir, € aos professores
universitarios e aos investigadores
que incumbe a responsabilidade
dum empenho profundo e
perseverante, para aproveitar cada
uma das ocasides que o exercicio da
profissdo lhes proporciona. A fé
configura-se, neste contexto, como
apoio para avancar para a verdade,
ao mesmo tempo que nos
esforcamos, pela propria forca da
virtude, a leva-la para todos as
ambitos, e ajudar os que nos rodeiam
a que a recebam ou nela crescam.



18. A investigagdo ocupa um lugar
destacado no trabalho dos
professores universitarios e doutros
intelectuais. Nessa tarefa, o cristao
comprometido com a busca e a
difusdo da verdade, animado pelo
desejo reto de colaborar na
configuracdo dum saber que supere
a fragmentacdo e o relativismo,
descobre constantes oportunidades
para levar a cabo um profundo
apostolado doutrinal. Nenhum tema
de investigacdo, nenhuma area do
amplo campo do ensino é neutro do
ponto de vista da fé. Todo o nosso
trabalho, até umas aulas de quimica,
para dar um exemplo bastante
concreto, podem cooperar ou ndo
para a dilatacdo do Reino de Cristo.
«A necessdaria objetividade
cientifica rejeita justamente toda
a neutralidade ideolodgica, toda a
ambiguidade, todo o conformismo,
toda a cobardia: o amor a
verdade compromete a vida e todo
o trabalho do cientista» [30] . Se o



professor, o investigador, se move
principalmente pelo desejo de dar
gloria a Deus e de servir as almas,
entao a coeréncia cristd do seu
exemplo, a disponibilidade para os
alunos e colaboradores, a retidao
com que orienta o seu trabalho, o
empenho por formar os seus
discipulos e transmitir o seu saber,
contribui sem duvida, para que as
pessoas que escutam ou que recebem
0 eco do seu trabalho, descubram ou
vejam o rasto dos seguidores de
Cristo.

Além disso, estes trabalhos
cientificos facilitam as relacdes
profissionais com investigadores de
prestigio dentro do proprio pais ou
noutros paises; levam a estabelecer
amizades sinceras, que sdo o
ambiente natural do apostolado
pessoal, o que facilita conseguir que
0s colegas, nos seus trabalhos de
investigacao, respeitem pelo menos
os principios morais fundamentais.



Os catdlicos responsaveis que
intervém nestes lugares cruciais para
a nova evangelizacdo, deveriam
interrogar-se sobre o modo de chegar
também, na medida das suas
possibilidades, aos meios de
comunicacdo e aos foruns de opinido,
para transmitir boa e segura
doutrina, nas matérias da sua
especialidade: colaborando na
imprensa, intervindo em programas
de radio e de televisdo ou através da
internet; participando em atividades
culturais, dando um parecer
cientifico autorizado sobre temas
que surgem no debate publico, etc. E,
por sua vez, os catolicos que
promovem empresas de
comunicacao e opinido publica, ou
trabalham profissionalmente nesses
meios, devem esforcar-se para que as
suas paginas ou os seus programas
apresentem, com elevacdo e rigor, o
que de limpo e reto se realiza nestes
espagos.



Quero deixar bem claro que os que
intervém nestas areas, hdo de sentir
a responsabilidade de tirar partido
dos seus talentos, sem esquecer que
muitas outras pessoas, com trabalhos
materiais ou aparentemente de
pouco relevo, se esforcam para
converter a sua ocupacao em oracao
a Deus, a fim de que os homens e
mulheres importantes nas areas que
dirigem a sociedade, saibam ser
inteiramente responsaveis,
conscientes de que Deus lhes pedira
contas do seu desempenho; e hdo de
mostrar-se muito agradecidos aos
que trabalham, por assim dizer, na
penumbra. Vem muito a proposito o
que comentava S. Josemaria: Quem é
mais importante, o magnifico reitor
duma universidade ou a ultima
pessoa que serve na manutencdo do
edificio? E respondia sem duvidar: o
que cumpre a sua tarefa com mais fé,
com mais desejo de santidade.

Harmonia entre fé e razao



19. Os que nos sabemos filhos de
Deus, havemos de propagar que «nao
ha motivo para existir concorréncia
entre a razdo e a fé: uma implica a
outra, e cada qual tem o seu espaco
proprio de realizacdo. (...) Deus e 0
homem estdo colocados, cada um no
seu respetivo mundo, numa relacao
unica. Em Deus reside a origem de
tudo, n'Ele se encerra a plenitude do
mistério e isto constitui a sua gloria;
ao homem, pelo contrario, compete o
dever de investigar a verdade com a
razao, e nisto esta a sua nobreza»
[31].

Mantém plena atualidade o
horizonte que S. Josemaria
descrevia: «sobre a base firme dum
profundo conhecimento cientifico,
havemos de mostrar que ndo ha
oposicao alguma entrea fé e a
razao» [32] ; antes, pelo contrario,
deve existir uma plena sintonia,
porque os dois ambitos do
conhecimento procedem de Deus, do



Logos criador que, além disso, se fez
homem.

Na Carta Apostoélica Novo Millénnio
ineunte , Joao Paulo II escreveu:
«Para a eficacia do testemunho
cristdo, especialmente nestes ambitos
delicados e controversos, €
importante fazer um grande esforco
para explicar adequadamente os
motivos da posicdo da Igreja,
sublinhando sobretudo que néo se
trata de impor aos ndo crentes uma
perspetiva de fé, mas de interpretar e
defender valores radicados na
propria natureza do ser humano. A
caridade tomara entdo
necessariamente a forma de servico
a cultura, a politica, a economia, a
familia, para que em toda a parte
sejam respeitados os principios
fundamentais de que depende o
destino do ser humano e o futuro da
civilizacdo» [33] . Para esta tarefa,
necessita-se do dom de linguas , que
se alcanca quando se invoca com fé o



Espirito Santo e se empregam 0s
meios humanos.

De todos é conhecida a plena
liberdade, que dentro da doutrina
catdlica, a Igreja reconhece aos seus
filhos na propria atuacao
profissional e enquanto cidaddos
iguais aos outros cidadaos. A
sensibilidade para os problemas
humanos, o sentido sobrenatural
para julga-los e resolvé-los
cristdmente, de acordo com a reta
consciéncia bem formada, deve
estimular a responsabilidade
apostolica pessoal para trazer para o
debate cientifico uma visdo mais
humana e sempre crista. Por isso,
convém abordar com retidao e
seriedade os trabalhos que tém
especial relevancia doutrinal e ética,
nas areas cientificas e humanistas
proprias de cada um. A crise moral
pela qual passa a sociedade, e a
necessidade perene de evangelizar,
tornam ainda mais urgente que os



investigadores cristdos ndo
abandonem este trabalho e
desenvolvam com constancia e
profundidade esses temas, para
ajudar a resolver corretamente o0s
problemas atuais.

A moralidade publica

20. Outro desafio prioritario da
evangelizacdo é o da moralidade
publica. Um dos obstaculos que com
mais iniquidade se opde ao reinado
de Cristo, nas almas e na sociedade,
como um todo, é a onda de
sensualidade que invade os
costumes, leis, modas, meios de
comunicagao, expressoes artisticas.
Para deter esse ataque venenoso,
além de rezar e convidar a rezar, de
reparar e de levar a reparacao,
movidos por uma responsabilidade
cristd e também humana, havemos
de mobilizar muitas pessoas,
catdlicas ou ndo, mas homens e
mulheres de boa vontade, instando-



0s a que sintam a urgéncia de fazer
algo . Sobram os lamentos estéreis, e
muito mais qualquer atitude de
indiferenca, de se conformar com
ndo fazer pessoalmente o mal. Pelo
contrario, a toda a hora se apresenta
0 momento propicio de se lancar com
mais brio a um apostolado capilar, a
uma mudanca radical, comecando
pela proépria vida, o proprio lar, o
proprio ambiente profissional.

Escutemos o Apostolo dos gentios,
que nos exorta: a que ndo recebais a
graca de Deus em vdo. Pois ele diz:
“Eu te ouvi no tempo favordavel e te
ajudei no dia da salvagdo ". Agora é o
tempo favoravel, agora é o dia da
salvagdo (2 Cor 6, 1-2). Os cristdos
devemos proceder com a seguranca
da fé, precisamente para refazer
tudo o que a nossa volta esta em
desacordo com a lei de Deus, sem
respeitos humanos, sem medo de que
se note a nossa condicao de pessoas
convictas da nossa fé. Ha valores que



ndo sdo negociaveis, como
repetidamente tem manifestado
Bento XVI: «tutela da vida em todas
as suas fases, desde o primeiro
momento da concecdo até a morte
natural; reconhecimento e
promocao da estrutura natural da
familia, como unido entre um
homem e uma mulher baseada no
matrimonio, e a sua defesa das
tentativas de a tornar
juridicamente equivalente a
formas de unioes que, na
realidade, a danificam e
contribuem para a sua
desestabilizacdo, obscurecendo o
seu carater particular e o seu
papel social insubstituivel; tutela
do direito dos pais de educar os
proprios filhos» [34] .

O Papa esclarecia que «estes
principios ndo sdo verdades de fé
mesmo se recebem ulterior luz e
confirmacao da fé. Eles estdo
inscritos na natureza humana e,



portanto, sdo comuns a toda a
humanidade. A acdo da Igreja de
0S promover ndo assume, por
conseguinte, um carater
confessional, mas dirige-se a todas
as pessoas, prescindindo da sua
filiacao religiosa. Ao contrario,
esta acdo é tanto mais necessaria
quanto mais estes principios forem
negados ou mal compreendidos
porque isto constitui uma ofensa
contra a verdade da pessoa
humana, uma grave ferida
infligida a propria justica» [35].

21. Idéntico raciocinio, pelo mesmo
motivo, deve fazer-se sobre os pontos
essenciais da doutrina crista que
sofrem, nos nossos dias, um ataque
intolerante por parte de grupos de
pessoas cegamente obstinadas em
eliminar o sentido religioso da
sociedade civil. Infelizmente, existem
muitos exemplos; desde ataques
grosseiros a Jesus Cristo, a quem
tentam ridicularizar, até acusacoes



caluniosas contra a Igreja, os seus
ministros, as suas instituicdes.

A tarefa do cristdo, que deseja ser
coerente com a sua vocacao consiste
em mostrar Cristo aos outros, saber-
se alto-falante, primeiro com o
exemplo, mas também com a palavra
oportuna, dos ensinamentos da
Igreja, especialmente nos temas mais
debatidas na opinido publica. Vem-
me a memoria o que tdo claramente
expds D. Alvaro: «Como é necessario
varrer primeiro a propria casa (...),
cada um deve examinar como se
preocupa com esta obrigacao
particularmente crista» [36] .
Palavras que soam como um eco da
pregacdo do Apostolo aos primeiros
fiéis: esta é a vontade de Deus: a
vossa santificagdo (...) que cada um de
VOs saiba possuir o seu corpo santa e
honestamente, sem se deixar levar
pelas paixoes desregradas, como 0s
pagdos que ndo conhecem Deus; e que
ninguém, nesta matéria, oprima nem



defraude o seu irmdo (...) . Pois Deus
ndo nos chamou para a impureza,
mas para a santidade . (1 Ts 4, 3-7) .

A recomendacdo de S. Paulo adquire
singular relevo nas circunstancias
presentes. E impossivel, de facto,
lutar eficazmente contra essa onda
viscosa e suja que procura envolver
tudo, se no nosso interior se admite
alguma cumplicidade, mesmo que
pareca pequena, com essas «coisas
perversas, que sobem e sobem,
fervendo dentro de ti, até
quererem sufocar, com a sua
podriddao bem cheirosa, os
grandes ideais, os mandamentos
sublimes que o proprio Cristo pés
no teu coragdo» [37].

Com o mesmo relevo ressalta o texto
de S. Gregorio Nazianzeno, que o
beato Jodo Paulo II citava na sua
exortacdo apostolica sobre a missdo
dos Bispos. Assim se expressava esse
Padre e Doutor da Igreja: «Temos de



comecar por nos purificar, antes de
purificarmos os outros; temos de ser
instruidos, para podermos instruir;
temos de nos tornar luz para
iluminar, de nos aproximar de Deus
para podermos aproximar d'Ele os
outros, ser santos para santificar»
[38].

Porque ndo nos consideramos
melhores que os outros — e ndo nos
enganamos nesta apreciacao -,
convém-nos voltar uma e outra vez a
tratar de adequar o mais
perfeitamente possivel a nossa
situacdo pessoal com a doutrina de
Jesus Cristo. Temos de nos persuadir
de que, primeiro, havemos de lutar
no nosso interior, decididos de
verdade a conformar com a vontade
de Deus 0s nossos pensamentos,
projetos, palavras e acdes, mesmo
nas coisas mais pequenas: «a luta
tem uma frente dentro de nos
mesmos, a frente das nossas
paixoes. Vigia quem luta



interiormente, para se afastar
decididamente da ocasido de
pecado, do que pode debilitar a fé,
desvanecer a esperan¢a ou
prejudicar o Amor» [39].

22. Aqui centra-se, centrar-se-a
sempre, um ponto de exame diario
para os proximos meses. Como € a
nossa luta pela santidade? Descemos
a detalhes concretos, em sintonia
com 0 que nos sugerem na direcao
espiritual pessoal? Recorremos com
frequéncia ao Senhor, implorando
uma fina delicadeza de consciéncia,
que nada tem a ver com 0S
escrupulos, para descobrir pequenas
fissuras nos muros da alma, pelas
quais o inimigo tenta introduzir-se,
tirando também eficacia ao nosso
trabalho apostodlico? Enche-nos de
alegria a possibilidade de encontrar
novos pontos de luta, para enfrenta-
los decididamente, desportivamente,
sustentados pela graca de Deus?



Non enim vocavit nos Deus in
immunditiam sed in sanctificationem
(1 Ts 4, 7). Pois Deus ndo nos chamou
para a impureza, mas para a
santidade. Ainda que alguns meios
de comunicacdo ou desvios de
qualquer natureza pretendam
incutir outra coisa, em primeiro
lugar com a cumplicidade das nossas
tendéncias desordenadas, a luta pela
limpeza de conduta mostra-se
sempre atraente, sempre possivel;
portanto em qualquer circunstancia
pode-se e deve-se propor este ideal a
cada pessoa, mesmo que pareca que
se encontra longe deste objetivo. Ndo
existe criatura humana que nao
procure um refugio onde proteger-se,
neste mar de ondas e tempestades
que a nossa época atravessa, e que
realmente ndo é uma situacdo nova.
Os cristdos contamos com a grande
ventura e capacidade de transmitir
essa seguranca, que muitos anseiam
talvez sem se darem conta. Sigamos
em frente, lutando com alegria nas



batalhas do Senhor (cfr. 1 Mac 3, 2),
in hoc pulchérrimo caritatis bello
nesta formosissima luta de caridade,
cujo feliz resultado esta plenamente
assegurado, com a vitoria do Senhor,
para os que se mantém fiéis ao seu
Amor.

23. Bento XVI enfatizou
recentemente a importancia de
recorrer habitualmente ao
sacramento da Peniténcia. Falando a
sacerdotes e candidatos ao
sacerdocio, no contexto do Ano da
Fé , afirmava que «a celebracao do
Sacramento da Reconciliacao é, ela
mesma, anuncio e por isso
caminho a percorrer para a obra
da nova evangelizacao (...).

Em que sentido a Confissao
sacramental é “caminho" para a
nova evangelizacdo? Antes de tudo
porque a nova evangelizacdo
haure linfa vital da santidade dos
filhos da Igreja, do caminho



quotidiano de conversao pessoal e
comunitaria, para se conformar
cada vez mais profundamente com
Cristo. E existe um vinculo estreito
entre santidade e Sacramento da
Reconciliacdo, testemunhado por
todos os Santos da historia. A
conversao real dos coracdes, que
significa abrir-se a acao
transformadora e renovadora de
Deus, é o “motor" de qualquer
reforma e traduz-se numa
verdadeira forca evangelizadora.
Na Confissdo, o pecador
arrependido, por obra gratuita da
Misericordia divina, é justificado,
perdoado e santificado, abandona
o0 homem velho para se revestir do
homem novo. S6 quem se deixou
renovar profundamente pela
Graca divina, pode trazer em si
mesmo, e portanto anunciar, a
novidade do Evangelho» [40].

A instituicdo familiar



24. Na Obra, devemos mover-nos
sempre com otimismo e visdo
sobrenatural, que estdo ligados a
filiacdo divina, mas ndo podemos
ignorar que, nestes momentos, um
dos Ambitos mais ameacados pela
onda do hedonismo ¢é a familia. Entre
0s graves danos que esta situacao
produz, saltam a vista o aumento das
infidelidades conjugais e a crescente
dificuldade para que a gente jovem
se encontre em condic¢des de ouvir e
de seguir a chamada de Deus,
sobretudo ao celibato apostolico. Por
isso, hoje é especialmente urgente e
necessaria uma « cruzada de
virilidade e de pureza » [41] , nos
diferentes niveis da sociedade.

Nesta batalha de limpeza, como em
todas as outras virtudes, reveste-se
de grande importancia a delicadeza
para praticar pessoalmente esta
afirmacdo gozosa que € a santa
pureza, de acordo com estado de
cada um, e também para nao



descuidar a influéncia que se pode
exercer mediante o apostolado de
amizade e de confidéncia. Além
disso, sdo sempre uteis os estudos
interdisciplinares sobre a forma de
ajudar que muitas pessoas e
institui¢bes, em todo o mundo,
fomentem, seguindo o exemplo dos
primeiros cristdos, uma nova cultura,
uma nova legislacdo, uma nova
moda, a que me referia
anteriormente.

Serd necessario rezar
perseverantemente, sera necessario
trabalhar muito para alcangar um
objetivo tdo ambicioso. Mas é assim
que os cristdos estabelecem as metas:
magnanimas nos desejos e adaptadas
a realidade daquilo que se esta em
condic¢Oes de conseguir
individualmente. Temos de nos
convencer que cada um esta
capacitado para chegar a mais, a
bastante mais do que pensamos, a
base de coisas pequenas no proprio



ambiente: afirmacdes, exemplos,
santa intransigéncia. Vem-me a
memoria uma imagem que S.
Josemaria empregava a propdsito do
problema ecoldgico. Copio-a aqui,
porque me parece muito elucidativa
do que estou a comentar.

«Recentemente dizia aos vossos
irmdos mais velhos, lembrando-
me de que falamos tantas vezes de
barcas e de redes, que agora se
fala e se escreve muito em todos os
sitios de ecologia. E dedicam-se,
nos rios e nos lagos, e em todos os
mares, a tomar amostras de dagua,
a analisa-la... Quase sempre o
resultado é que aquilo esta em
mas condigoes: os peixes ndo
dispéem dum ambiente sadio,
habitavel. Quando falamos de
barcos e de redes, vos e eu
referiamo-nos sempre as redes de
Cristo, a barca de Pedro e as
almas. Por algo disse o Senhor:
Vinde apd0s mim, que eu farei de



vOs pescadores de homens (Mt 4,
19). Pois bem, pode acontecer que
alguns desses peixes, desses
homens, vendo o que esta a
suceder em todo o mundo e dentro
da Igreja de Deus, ante esse mar,
que parece coberto de imundicie, e
ante esses rios que estdao cheios
como de babas repugnantes, onde
ndo encontram alimento nem
oxigeénio; se estes peixes
pensassem e estamos a falar de
uns peixes que pensam, porque
tém alma, poderia vir-lhes a
cabeca a decisao de dizer: basta,
eu dou um salto, e fora! Nao vale a
pena viver assim. Vou refugiar-me
na margem, e ali darei umas
arfadas, e respirarei um
pouquinho de oxigénio. Basta!
Nao, meus filhos; nos temos de
continuar no meio deste mundo
podre, no meio deste mar de aguas
turvas; no meio desses rios que
passam pelas grandes cidades e
pelas aldeias, e que ndo tém nas



suas aguas a virtude de fortalecer
o corpo, de saciar a sede, porque
envenenam. Meus filhos, havemos
de estar sempre no meio da rua,
no meio do mundo a tratar de
criar a nossa volta um remanso de
aguas limpas, para que venham
outros peixes e, entre todos, vamos
ampliando o remanso,
purificando o rio, devolvendo a
sua qualidade as aguas do mar »
[42].

25. No meio das conjunturas sociais e
morais semelhantes ou piores do que
as que atravessamos agora, a Igreja
comecou com o afd de mudar a
atmosfera do decadente Império
Romano e os cristdos havemos de
trabalhar sempre assim, procurando
decididamente levar o ambiente de
Cristo @ humanidade.

Nesta tarefa desempenham um papel
insubstituivel os pais e as maes: o0 seu
empenho em imprimir um tom



profundamente cristdo nos seus lares
e na educacdo dos seus filhos, fara
dessas familias focos de conduta
cristd, remansos de aguas limpidas
que influenciardo muitos casais,
facilitando por outro lado que
brotem vocacdes de entrega a Deus
no sacerdocio e nas variadissimas
realidades eclesiais, tanto no ambito
secular como na vida religiosa; e
novos « lares luminosos e
alegres» , como comentava S.
Josemaria.

Corresponde aos pais e as maes por
direito proprio, insisto, uma ampla
gama de apostolado pessoal com
diferentes manifestacdes. E nada
mais l6gico do que associarem-se
livremente a muitas outras pessoas
com problematicas semelhantes,
para enfrentar esta situacdo de
evidente transcendéncia: a ocupacao
do tempo livre, o entretenimento e a
diversdo, as viagens, a promoc¢ao de
sitios adequados para que as filhas e



os filhos possam ir amadurecendo
humana e espiritualmente, etc.
Corresponde por direito aos casais
com filhos em idade escolar, como
parte muito importante da sua
responsabilidade educativa, a
escolha e até mesmo a promocgao de
escolas e clubes juvenis; além de ser
evidente a importancia de
intervirem ativamente no
funcionamento dos centros escolares
que os filhos ou as filhas frequentam,
utilizando todos os instrumentos que
a lei lhes oferece para os orientar
adequadamente.

Nos ultimos tempos, depois de
muitos anos de propaganda a favor
da coeducacdo, vai-se abrindo
caminho a ideia da educacao
separada para meninos e meninas,
nos niveis primario e secundario, o
que € benéfico para a formacdo das
novas geracoes. Convém ndo se
desentender desta tarefa, e
incentivar os esforcos de



investigacdo e de divulgacdo, nos
aspetos juridico, pedagogico e de
opinido publica, para mostrar a
legitimidade e as vantagens deste
modo de proceder, que pressupde
um grande respeito para com as
criancgas, para com as raparigas e
rapazes adolescentes e uma
comprovada eficacia educativa e
também de formac¢do humana.

26. De igual modo, neste contexto, é
necessario um conceito correto de
liberdade, ja que com frequéncia se
identifica, erradamente, este dom
com a simples capacidade de
escolher o que mais apetece em cada
momento, o que satisfaz o capricho
ou o comodismo, sem considerar a
sua intima ligacdo com a verdade. A
liberdade, um grande bem natural,
ficou debilitada pelo pecado, mas
Cristo curou-a com graca e elevou-a a
categoria da nova e verdadeira
liberdade sobrenatural: a dos filhos
de Deus (cfr. Rm 8, 18-19, 21). S.



Josemaria, precisamente porque se
sabia e se sentia muito filho de Deus
Pai - filiacdo que envolve a verdade
mais intima do homem e da mulher -
chegou a adquirir uma compreensao
especialmente profunda da liberdade
Cristd e preveniu-nos: «ndo nos
deixemos enganar pelos que se
conformam com uma triste
vozearia: liberdade! liberdade!
Muitas vezes, advertia, nesse
mesmo clamor, esconde-se uma
tragica serviddo: porque a escolha
que prefere o erro ndo liberta; o
tnico que liberta é Cristo ( cfr . Gal
4, 31) pois so Ele é o Caminho, a
Verdade e a Vida ( cfr . Jo 14, 6)»
[43]. E acrescentava: «A liberdade
adquire o seu sentido auténtico
quando se exerce ao servico da
verdade que resgata, quando se
gasta a procurar o amor infinito
de Deus, que nos desata de todas
as escravidoées» [44] .



Como cidadaos responsaveis, 0s
cristdos devemos fazer todo o
possivel para defender e promover a
liberdade prdépria e a dos outros e, ao
mesmo tempo, ajudar todos a
descobrir essa nova liberdade: hac
libertdte nos Christus liberavit ( Gal 5,
1), com que Cristo nos libertou.
Trata-se duma das tarefas mais
urgentes da nova evangelizacao. Ja
recordei que as pessoas que se
devem santificar no estado
matrimonial tém um papel
insubstituivel nesta missao, mas
desejo insistir que a obrigacao de
difundir a verdadeira doutrina sobre
0 casamento e a familia é da
responsabilidade de cada uma e de
cada um.

CONHECER E PROFESSAR A FE

27. Todos os esforcos para realizar a
nova evangelizacdo, seja no
apostolado da inteligéncia, ou nas
areas prioritarias que acabei de



mencionar, devem apoiar-se no
fundamento solido da fé. Sem fé é
impossivel agradar a Deus ( Heb 11,
6), diz-nos a Sagrada Escritura.

Esta virtude teologal, porta da vida
cristd, requer a livre adesdo do
intelecto e conduz a plena fidelidade
a Vontade de Deus, que se expressa
nas verdades que nos revelou,
transmitindo-nos a seguranca de que
héo de ser aceites pela mesma
autoridade do Criador que, como
narram as passagens bem claras do
Génesis, apenas quis o bem de toda a
criacdo. Por isso, a fé seriamente
assumida e praticada, estimula uma
confianga continua, plena, em Deus
que nos assegura, ao exercitarmos
esse abandono responsavel e livre, a
participacdo na sua propria vida
divina, que nos foi comunicada com
essas verdades como caminho para
alcancar a unido com o proprio Deus.



«Nesta perspetiva, 0 Ano da Fé é
convite para uma auténtica e
renovada conversao ao Senhor,
unico Salvador do mundo. No
mistério da sua morte e
ressurreicdo, Deus revelou
plenamente o Amor que salva e
chama os homens a conversao de
vida por meio da remissao dos
pecados ( cfr. Act 5, 31). Para o
apostolo Paulo, este amor introduz
0 homem numa vida nova: “Pelo
Batismo fomos sepultados com Ele
na morte, para que, tal como Cristo
foi ressuscitado de entre os mortos
pela gloria do Pai, também nos
caminhemos numa vida nova" (
Rm 6, 4). Em virtude da fé, esta
vida nova plasma toda a existéncia
humana segundo a novidade
radical da ressurreicao» [45].

Exemplos de fé

28. A Epistola aos Hebreus coloca
diante dos nossos olhos uma



sucessdo de homens e mulheres fiéis
que, ao longo da histdria da salvacao,
desde o justo Abel, acreditaram em
Deus e aderiram a Ele com todas as
energias da sua inteligéncia e da sua
vontade, gastando gozosamente a
sua existéncia ao Seu servico (cfr.
Heb 11, 4-40). Destaca-se entre todos
a figura de Abrado, nosso pai na fé
[46] , de quem havemos de aprender
tambeém a fortaleza da sua esperanca
em Deus, porque todos nds havemos
de crescer na vida teologal ao longo
dos proximos meses, fiando-nos cada
vez mais dos meios que nos
conduzem ao Céu e pedindo com
firmeza a Trindade que nos aumente
a fé, a esperanca, a caridade.

Quando se encontrava na cidade de
Ur dos Caldeus, «Abrado, ouviu a
palavra do Senhor que o arrancava
da sua terra, do seu povo e, em certo
sentido, de si proprio, para fazer dele
0 instrumento dum designio de
salvacdo que abracava o futuro povo



da alianca e mesmo todos 0s povos
do mundo» [47] . Imediatamente,
sem vacilar, o patriarca pos-se a
caminho.

Foi pela fé que Abrado, obedecendo ao
apelo divino, partiu para uma terra
que devia receber em heranca. E
partiu ndo sabendo para onde ia. Foi
pela fé que ele habitou na terra
prometida, como em terra
estrangeira, habitando ai em tendas
com Isaac e Jacob, co-herdeiros da
mesma promessa. Porque tinha a
esperanca fixa na cidade assentada
sobre os fundamentos (eternos), cujo
arquiteto e construtor é Deus. Foi pela
fé que a propria Sara cobrou o vigor
de conceber, apesar da sua idade
avangada, porque acreditou na
fidelidade daquele que lhe havia
prometido. Assim, de um s6 homem
quase morto nasceu uma posteridade
tdo numerosa como as estrelas do céu
e inumerdavel como o0s graos de areia
da praia do mar ( Heb 11, 8-12).



A mesma epopeia de acreditar
firmemente continua e desenvolve-
se, com maior intensidade e
extensao, no Novo Testamento.
Mestra inigualavel é a Virgem
Santissima que «pela fé, (...)
acolheu a palavra do Anjo e
acreditou no anuncio de que seria
Mae de Deus na obediéncia da sua
dedicacdo (cfr. Lc 1, 38). Ao visitar
Isabel, elevou o seu cantico de
louvor ao Altissimo pelas
maravilhas que realizava em
quantos a Ele se confiavam ( cfr .
Lc 1, 46-55). Com alegria e
trepidacdo, deu a luz o seu Filho
unigénito, mantendo intacta a sua
virgindade ( cfr . Lc 2, 6-7).
Confiando em José, seu Esposo,
levou Jesus para o Egito a fim de O
salvar da perseguicao de Herodes (
cfr . Mt 2, 13-15). Com a mesma fé,
seguiu o Senhor na sua pregacao e
permaneceu a seu lado mesmo no
Golgota (cfr . Jo 19, 25-27). Com fé,
Maria saboreou os frutos da



ressurreicao de Jesus e,
conservando no coracao a
memoria de tudo ( cfr . Lc 2, 19.51),
transmitiu-a aos Doze reunidos
com Ela no Cenaculo para
receberem o Espirito Santo ( cfr.
Act 1, 14; 2, 1-4)» [48].

Por isso, meditar e aprofundar na fé
de Maria nos conduz e ajuda a sentir
a total dependéncia que temos de
Deus, dependéncia que nos faz
entender que, agarrados firmemente
a sua mao, nos tornamos capazes de
fazer maravilhas, com uma ajuda
extraordindria para a nossa propria
existéncia, para a Igreja, para a
corredencdo que nos foi confiada;
uma ajuda extraordindria que chega
logicamente as tarefas e ninharias
aparentemente mais indiferentes,
porque com Deus pdssumus !,
podemos tudo; e sem Ele, nihil , nada.

Pela fé, os Apostolos deixaram tudo
para seguir o Mestre. Da mesma



forma atuaram os discipulos da
primeira hora, e os martires que
deram a vida para testemunhar o
Evangelho, e inumeraveis cristdos de
todos os tempos, também recentes.
«Pela fé, no decurso dos séculos,
homens e mulheres de todas as
idades, cujo nome esta escrito no
Livro da vida ( cfr . Ap 7, 9; 13, 8),
confessaram a beleza de seguir o
Senhor Jesus nos lugares onde
eram chamados a dar testemunho
do seu ser cristao: na familia, na
profissdo, na vida publica, no
exercicio dos carismas e
ministérios a que foram
chamados» [49].

O exemplo de S. Josemaria

29. Fixemos os nossos olhos na
historia da Igreja, onde nunca
faltaram homens e mulheres que
foram instrumentos nas maos de
Deus para dar um novo impulso e
vitalidade a fé do povo cristao em



tempos de dificuldade. Penso no
exemplo do nosso Fundador. S.
Josemaria meditou muito sobre a
figura e a resposta dos nossos
predecessores na fé. Por isso, como o
patriarca Abrado, o nosso Padre
abandonou os seus projetos nobres e,
obediente a voz divina, tornou-se um
peregrino de todos os caminhos do
mundo, para ensinar aos seus irmaos
e irmds uma doutrina «velha como o
Evangelho e como o Evangelho
nova» [50] : que Deus nos chama a
todos a ser santos no trabalho e nas
circunstancias da vida vulgar, no
meio das realidades temporais. Foi
um homem, um sacerdote, de fé e de
esperanca: virtudes que, com a
caridade, o Senhor infundiu com
crescente intensidade na sua alma.
Ao cultivar essa fé gigante e essa
grande esperanca, alcangou a
capacidade para levar a cabo a
missdo que tinha recebido, e hoje sdo
inumeraveis, como as estrelas do céu,
e como a areia na praia do mar ( Gn



22,17) , as pessoas de diferentes
idades, racas e condicdes que se
alimentam desse espirito e procuram
assim a gloria de Deus.

Avida de S. Josemaria manifesta que
cada dia pode e deve ser 0 nosso
tempo de fé, de esperancga, de amor,
sem concessdes ao egoismo. Convém,
Pois, que nos perguntemos como se
manifestam as virtudes teologais na
nossa conduta diaria: se sabemos
reconhecer a mao providente do
nosso Pai Deus em todas as
circunstancias, tanto nas que se
apresentam com um aspeto
favoravel como naquelas que
parecem adversas; isto é, se estamos
firmemente persuadidos de que
omnia possibilia credénti (Mc 9, 23),
que tudo € possivel ao que cré,
apesar da falta de méritos pessoais e
de meios humanos; se somos
otimistas no apostolado, com um
otimismo sobrenatural baseado na
conviccdo de que, como afirma o



Apostolo, 0mnia possum in eo, qui me
confortat ( F1 4, 13), tudo podemos em
Cristo, que é a nossa fortaleza.

Talvez possamos concluir que ainda
ndo nos exercitamos com suficiente
intensidade nessas virtudes.
Devemos, entdo, aplicar as
consideracoes de S. Josemaria:
«Falta-nos fé. No dia em que
vivermos esta virtude — confiando
em Deus e na sua Mde —, seremos
valentes e leais. Deus, que é o Deus
de sempre, fara milagres pelas
nossas maos. — Da-me, o Jesus,
essa fé que de verdade desejo!
Minha Mde e Senhora minha,
Maria Santissima, faz com que eu
creia!» [51].

O nosso Padre implorou muitas vezes
para si, para 0s seus numerosos
filhos e filhas e para todos os cristaos
0 crescimento nas virtudes teologais:
adauge nobis fidem, spem, caritatem!,
aumenta-nos a fé, a esperanca e o



amor, rezava todos os dias, pedindo-
o também, sem palavras, com o
coracdo, enquanto levantava a Hostia
e o calice na Santa Missa. Movia-o o
unico fim de ser melhor servidor e
de que fossemos melhores servidores
de Deus e das almas, em qualquer
hora e situagdo. Nisto reside, insisto,
a causa para que o caminhar da
Igreja se encha de novos frutos,
agora e sempre. Como escreve 0
Papa: «desejamos que este Ano
suscite, em cada crente, o anseio
de confessar a fé plenamente e
com renovada conviccao, com
confianca e esperanca [52].

Descobrir novamente os conteudos
da fé professada, acrescenta o Papa
, € um compromisso que cada
crente deve assumir, sobretudo
neste Ano . Nao foi sem razao que,
nos primeiros séculos, os cristaos
eram obrigados a aprender de
memoria o Credo . E que este
servia-lhes de oracao diaria, para



nao esquecerem 0 COMpPromisso
assumido com o Batismo» [53].

Pedir a fé e aprofundar nesta virtude

30. Ao longo destes meses — oxala
consigamos criar esse &nimo para
sempre —, ao rezar o Credo na Missa
e noutros momentos, esforcemo-nos
por professar a fé da Igreja, com
mais consciéncia, com uma atencao
mais imediata as palavras e ao seu
significado. Também suporia uma
grande ajuda o estudo e a frequente
meditacdo dos diversos artigos que
compdem o Simbolo. Entre os meios
que Bento XVI sugere para dar relevo
e verdadeira eficacia a esse tempo,
um de primordial importancia
concretiza-se no estudo do Catecismo
da Igreja Catolica , ou também do seu
Compéndio , como preciosa heranca
do Concilio Vaticano II, onde se
recolhem, de modo tdo completo,
organico e ordenado, todas as
verdades da doutrina catolica.



«Existe uma unidade profunda
entre o ato com que se Cré e os
conteudos a que damos 0 nosso
assentimento» [54] . O
conhecimento dos conteudos da fé é
essencial para lhes podermos dar o
proprio assentimento, para
aderirmos plenamente com a
inteligéncia e a vontade ao que a
Igreja propoe; tal aceitacdo implica,
portanto, que, quando se cré, se
acolhe livremente todo o mistério da
fé, ja que o proprio Deus garante a
sua verdade ao revelar-se e oferecer
a nossa razao o seu mistério de amor.

«Por outro lado, prossegue o Papa,
nao podemos esquecer que, no
nosso contexto cultural, ha muitas
pessoas que, embora nao
reconhecendo em si mesmas o dom
da fé, todavia vivem uma busca
sincera do sentido ultimo e da
verdade definitiva acerca da sua
existéncia e do mundo. Esta busca
é um verdadeiro “preambulo” da



fé, porque move as pessoas pela
estrada que conduz ao mistério de
Deus» [55].

Ndao desfalecamos na estupenda
tentativa de por a descoberto as
inquietacdes espirituais que se
ocultam em todas as almas, para lhes
oferecer a formacado oportuna que
sacie a sua sede da Verdade.
Especialmente nos tempos atuais,
tem muita importancia ensinar ou
recordar aqueles com quem nos
damos por um motivo ou outro, que
a vida terrena é uma etapa
transitoria da existéncia humana.
Deus criou-nos para a vida eterna,
destinou-nos a participar da sua
propria Vida divina, alcancando
assim uma felicidade completa e sem
fim. Este dom da Santissima
Trindade so se consegue em
plenitude depois da morte corporal,
mas comeca ja aqui em baixo. Ora, a
vida eterna consiste em que Te
conhecam a Ti, um so Deus



verdadeiro, e a Jesus Cristo que
enviast e (Jo 17, 3). Quem come a
minha carne e bebe o meu sangue tem
a vida eterna; e Eu o ressuscitarei no
ultimo dia ( Jo 6, 54).

31. Nos proximos meses, temos uma
nova oportunidade de meditar com
profundidade no mistério de Jesus
Cristo. Com as suas obras e palavras,
Jesus manifestou-nos o Pai e
mostrou-nos o caminho que a Ele
conduz; deu-nos o que é necessario
para atingir a meta: a Igreja, com 0s
seus sacramentos e instituicoes; e,
mais ainda, enviou-nos o Espirito
Santo que, habitando pela graca nas
almas, impulsiona constantemente os
homens para a casa do Pai. Tudo
brota como fruto da benevoléncia
divina, porque nisto consiste o amor:
ndo em termos nos amado a Deus,
mas em ter-nos Ele amado, e enviado
o0 seu Filho para expiar 0S nossos
pecados (1 Jo 4, 10).



Convencamo-nos do papel
fundamental de meditar e de
convidar os outros a meditar esta
verdade essencial: «Deus ama-nos!
O Omnipotente, o que fez os Céus e
a Terra!» [56] . Maravilhemo-nos e
agradecamos este anuncio
impressionante, que havemos de
difundir por toda parte mediante
uma catequese universal.
Precisamente esta palavra,
catequesis , na sua etimologia grega
mais literal, significa “fazer soar aos
ouvidos" uma mensagem; para oS
cristdos, o método de ensino
utilizado pela Igreja ja nos primeiros
momentos, desde que comegou a
transmitir a humanidade a pérola
preciosissima e o tesouro da
salvacdo, como explicava o Mestre.
Assim, escutando, os primeiros
discipulos do Senhor acolheram a
boa nova e transmitiram-na aos
outros, de tal forma que
comprometia o querer e o atuar dos



que 0s ouviam e a incorporavam a
sua conduta.

E do mesmo modo havemos de nos
comportar agora, depois de vinte
séculos de cristianismo: fazer ressoar
a Verdade trazida por Jesus Cristo no
coracao das pessoas que
encontramos no nosso caminhar pela
terra e também, mediante a oragao,
nas que ndo conhecemos
pessoalmente. Temos de manifestar,
de modo oportuno, a cadaum e a
cada uma: Deus pensou em ti desde
toda a eternidade! Deus ama -te !
Deus preparou para ti um lugar
inefavel, o Céu, onde Ele se te
entregara em possessao e gozo
eternos, saciando amplamente as
ansias de felicidade que habitam no
teu coracao!

32. Nao se pode pressupor o
conhecimento destas verdades
fundamentais. Muitas pessoas nao
conhecem Deus ou tém d'Ele uma



ideia errada. Uns imaginam um Deus
zeloso do cumprimento da lei,
sempre pronto a castigar, ou um
Deus a que se recorre somente em
caso de necessidade; outros
acreditam num Deus encerrado na
sua propria felicidade, muito longe
das penas e angustias dos homens...
Ndao deixemos de nos perguntar se,
pela nossa alegria e paz, 0s que nos
veem podem tocar a Bondade do
Senhor com os seus filhos.

Todos necessitamos de reforcar
constantemente «essa base de
ideias claras sobre os temas
fundamentais para estar em
condicoes de iluminar tantas
inteligéncias e de defender a Igreja
dos ataques, que recebe as vezes
de todas as partes: ideias claras
sobre as verdades dogmaticas e
morais; sobre as exigéncias da
familia e da educacdo crista;
sobre os direitos ao trabalho, ao
descanso, a propriedade privada,



etc.; sobre as liberdades
fundamentais de associacgdo, de
expressdo, etc. Desta forma,
podereis experimentar
gozosamente a verdade daquelas
palavras: véritas liberabit vos ( Jo
8, 32) , porque a verdade vos dara
alegria, paz e eficacia» [57].

Pecamos decididamente ao Espirito
Santo que nos auxilie, para sabermos
apresentar um testemunho
convincente e expor, com a ciéncia e
a formacdo de cada um, os
argumentos racionais que ajudem
cada criatura a abrir a sua mente a
verdade. Rezemos com perseverante
confianga. Este ponto é o mais
importante; recordemos a promessa
do Senhor : digo-vos ainda isto: se
dois de v0s se unirem sobre a terra
para pedir, seja o que for, consegui-lo-
do de meu Pai que estd nos céus . ( Mt
18, 19). Se permanecermos bem
unidos na oracdo, cerrando fileiras
como um exército em ordem de



batalha ( Ct 6, 4), uma batalha de paz
e de alegria, conseguiremos do Céu o
que suplicamos a Deus.

Comentando o versiculo do
Evangelho que acabo de transcrever,
Bento XVI assinala que «o verbo que
0 evangelista usa para “se

unirem" (...) refere-se a uma
“sinfonia" dos coracdes. E isto que
atrai o coracdo de Deus. Por
conseguinte, a sintonia na oracao
manifesta-se importante para as
finalidades do seu acolhimento por
parte do Pai celeste» [58] .
Mantenhamo-nos sempre muito
unidos ao Papa e as suas intencoes,
pois desta forma nos aproximaremos
mais de Cristo e, com Ele, pelo
Espirito Santo, a nossa oracao
chegara eficazmente a Deus Pai.

FORMACAO DOUTRINAL

33. O nosso Padre enumerava cinco
aspetos fundamentais da formacéao:
humana, doutrinal-religiosa,



espiritual, apostolica e profissional.
O Ano da fé oferece-nos de maneira
especial um convite para refletir de
novo sobre a nossa formacao
doutrinal. E isto, pela simples razao
de que toda essa formacdo se dirige,
desde diversas perspetivas, a
aprofundarmos pessoalmente os
conteudos da fé e o sentido da
propria fé; e desta forma, por meio
desse intelléctus fidei renovado,
possamos anunciar e propor de
maneira adequada, a colegas e
amigos, o mistério do Amor de Deus
em Jesus Cristo.

Formacdo na doutrina da Igreja

34. Assim, o nosso Fundador
sintetizou, em frase expressiva, a
atividade fundamental da Obra: «
dar doutrina» . Dai o esforco
constante e gozoso para assegurar
aos fiéis da Prelatura o alimento da
formacao, especialmente no seu
aspeto doutrinal-religioso. Penso no



go0zo do nosso Padre, ao contemplar
do Céu como continuamente essas
aulas, de acordo com os planos e
necessidades de cada lugar. A todos
vOs recordo o que nos repetia
insistentemente, para que nos ficasse
profundamente gravado: «Ponde
muito empenho em assimilar a
doutrina que se vos da, de
maneira que ndao fique estagnada;
e senti a necessidade e o agradavel
dever de levar a outras mentes a
formacao que recebeis, para que
dé frutos de boas obras, cheias de
retiddo, também nos coragoes
doutras pessoas» [59].

Para servir, servir , comentava
muito frequentemente S. Josemaria,
utilizando os diversos significados
deste verbo servir : ser util aos outros
e ter capacidade real para enfrentar
as diferentes circunstancias.
Resumia nesta frase a importancia de
nos prepararmos bem, em todos os
terrenos, desejosos de prestar uma



efetiva colaboracdo aos planos de
Deus e da Igreja. «Para poder servir
as almas, temos de servir nos
primeiro, quer dizer formar-nos.
Se ndo, ndo seremos bons
instrumentos, ndao servimos» [60] .
Aplicando a nossa finalidade
apostolica: so serve o que tem e
cultiva uma fé viva e esclarecida,
porque s6 a partir dessa fé pode
servir o apostolado da Obra e a
formacdo doutrinal dos outros.

Convencido desta perene
necessidade, S. Josemaria fixou as
pautas para a formacdo doutrinal-
religiosa dos fiéis da Obra e
desenvolveu-as paulatinamente.
Examinemos no nosso trato com o
Senhor o que ininterruptamente nos
expunha. «Os fins que nos
propomos corporativamente sdo a
santidade e o apostolado. E para
alcancar estes fins necessitamos,
acima de tudo, de uma formacao.
Para a nossa santidade, doutrina;



e para o apostolado, doutrina. E
para a doutrina, tempo, em lugar
oportuno, com os meios
adequados. Ndo esperemos umas
iluminagédes extraordinarias de
Deus, que nao tem de no-las
conceder, quando nos da uns
meios humanos concretos: o
estudo, o trabalho. Ha que formar-
se, ha que estudar» [61].

O Paraclito, que habita nas almas em
graca, com o Pai e o Filho, é
verdadeiramente, para aqueles que
ouvem a sua voz e sdo ddceis as suas
inspiracoes, o que faz «penetrar no
espirito e no coracdo dos homens os
ensinamentos de Jesus» [62] . O
proprio Jesus Lhe chamou Espirito da
verdade , e assegurou-nos: quando
vier o Pardclito, o Espirito da
Verdade, ensinar-vos-d toda a
verdade, porque ndo falard por si
mesmo, mas dird o que ouvir (...). Ele
me glorificard, porque recebera do
que é meu, e vo-lo anunciard. ( Jo 16,



13-14). E o Santo Padre Jodo Paulo II
comentando estes textos do
Evangelho, ensinava: «Se Jesus disse
de si mesmo: “Eu sou a Verdade" (Jo
14, 6), é estaa verdade de Cristo que o
Espirito Santo faz conhecer e difunde
(...). O Espirito é Luz da alma: Lumen
Cordium , como O invocamos na
sequéncia de Pentecostes» [63].

Os cristdos podemos sentir-nos mais
livres do que ninguém, se nao
permitirmos que nos arrastem as
tendéncias caducas do momento. A
Igreja incentiva os seus filhos a
comportarem-se como «cidaddos
catolicos responsaveis e
consequentes, de modo que o
cérebro e o coracgao de cada um de
nos ndo vdo dispares, cada um por
seu lado, mas concordes e firmes,
para fazer em todo o momento o
que se vé claramente que é preciso
fazer, sem se deixar arrastar, por
falta de personalidade e de
lealdade para com a consciéncia,



por tendéncias ou modas
passageiras: para que nao sejamos
criancas que flutuam e se deixam
levar agitadas por qualquer sopro
de doutrina ao capricho da
malignidade dos homens e de seus
artificios enganadores ( Ef 4, 14)»
[64].

Aprofundar na doutrina da fé

35. Se pretendemos conhecer e amar
a Deus, se desejamos que os outros O
conhecam e amem, é essencial que a
doutrina catdlica informe cada vez
mais o nosso entendimento e a nossa
vontade. Agora, além disso, perante
uma cultura dominante que tende a
afastar-se de Deus, esse dever torna-
se particularmente premente.

Dai a importancia fundamental que
tem a urgéncia de nos prepararmos
doutrinalmente, sem solucdes de
continuidade. Ndo abandoneis nunca
0 estudo e, mais concretamente, o
dedicado a teologia, cada um



segundo as suas possibilidades, para
adquirir esse intelléctus fidei de que
vos falava. Devemos sentir, vigorosa
e g0zosa, a tensdo intima da fé “ fides
qucerens intelléctum” [65] : a da
inteligéncia informada pela fé, que
impulsiona a saber cada vez mais
profundamente aquilo em que se
acredita. O estudo da teologia, nao
rotineiro nem simplesmente
memorizador, mas vital, ajuda em
grande medida a que as verdades da
nossa fé cheguem a ser plenamente
conaturais a inteligéncia e a
aprender a pensar na fé e a partir da
fé. S6 assim se estd em condicdes de
apreciar as multiplas questdes, por
vezes complexas, suscitadas pelas
ocupacdes profissionais e pelo
desenvolvimento da sociedade no
seu conjunto. Precisamente porque
sois livres, minhas filhas e filhos,
porque cada um decide e atua com
plena e total autonomia, esforcai-vos
dando particular atencdo a
necessidade de formar bem a vossa



inteligéncia e a vossa consciéncia,
para contar com o cumulo de
conhecimentos, ndo s6 das ciéncias
humanas, mas também da ciéncia
teoldgica, que vos permitam pensar,
julgar e agir como corresponde a um
cristdo.

Havemos de nos enriquecer
intelectualmente para enfrentar com
seriedade aqueles temas da doutrina
catdlica que sdo particularmente
importantes no campo da propria
profissdo, ou que gozam de especial
atualidade no pais. Serdo diferentes
dum sitio para outro, mas ha alguns
que, nos momentos atuais, sdo
validos em toda parte: os
relacionados com o casamento e a
familia, a educacao, a bioética, etc.

36. Nesta linha, tenho-vos insistido
que se continue a impulsionar a
melhoria e a especializacdo de
professores nos diversos Studia
Generdadlia da Prelatura; que se



fomentem linhas de investigacdo de
alto nivel nas universidades onde o
Opus Dei presta assisténcia
espiritual; que se promovam grupos
interdisciplinares, por exemplo, de
médicos, bidlogos, juristas, fildsofos,
sociologos que se dediquem com
sentido apostolico a esta tarefa.

Né&o poucos fiéis da Prelatura
poderdo realizar um trabalho
analogo, juntamente com outras
pessoas, nas institui¢des académicas,
publicas ou privadas, onde
trabalham. E muitos mais, embora
ndo se dediquem profissionalmente a
essas areas especificas, estao em
condigdes de cooperar com 0 seu
graozinho de areia, ajudando a criar
uma opinido publica saudavel,
respeitadora da lei natural e
informada pela mensagem crist4,
utilizando oportunamente os meios
de comunicacdo social. Ouvistes-me
comentar que uma simples carta ou
um e-mail para um jornal,



explicando com simpatia e de forma
clara, com dom de linguas, um ponto
da doutrina catolica, as vezes é mais
eficaz do que um tratado volumoso.
Quando a opinido publica de um pais
apresenta uma visdo distorcida da
Igreja, e mesmo quando se
organizam abertamente campanhas
difamatdrias, os catolicos ndo podem
permanecer passivos: devemos
reagir, por justica para com Deus e
para com a sociedade, contra esses
abusos, desmascarando os ataques
mais ou menos disfarcados e exigir o
respeito que a Igreja merece,
independentemente das falhas de
alguns dos seus membros.

Para isso, insisto, assimilemos a
urgéncia imprescindivel de melhorar
constantemente a nossa formacao
teoldgica, aprofundando, na medida
das necessidades e circunstancias
individuais, nas questdes presentes
na opinido publica relacionadas com
aspetos fundamentais da Revelacdo.



Aproveitemos seriamente as aulas e
conferéncias sobre filosofia, teologia,
direito canodnico, assistindo a esses
tempos de formacdo com
entusiasmo, com pontualidade e
desejos de tirar muito proveito;
porque, além disso, essas atividades
tornam acessivel a outras pessoas a
catequese doutrinal e espiritual por
que anseiam.

37. Analisando os ensinamentos dos
Santos Padres, Bento XVI detém-se
num ponto de particular importancia
nos momentos atuais. Ele afirma que
o grande erro das antigas religides
pagas consistiu em ndo se limitarem
aos caminhos tracados no fundo das
almas pela Sabedoria divina. «Por
1SS0 0 ocaso da religido paga era
inevitavel: fluia como
consequéncia logica do
afastamento da religido reduzida a
um conjunto artificial de
cerimonias, convencoes e habitos»
[66] . E 0 Papa acrescenta que 0s



antigos Padres e escritores cristaos
em vez disso optaram «pela verdade
do ser contra o mito do costume »
[67] . Tertuliano, como menciona o
Pontifice escreveu: « Déminus noster
Christus veritdtem se, non
consuetudinem, cognominavit . Cristo
afirmou ser a verdade, ndo o
costume» [68] . E o Sucessor de
Pedro diz-nos que, «a este propasito
observe-se que a palavra
consuetudo , aqui empregada por
Tertuliano referindo-se a religido
paga, pode ser traduzida nas
linguas modernas com as
expressoes “moda cultural”,
“moda do tempo"» [69].

Néao duvidemos: apesar da aparente
vitdria do relativismo nalguns
lugares, este modo de pensar e de
desorientar tanta gente acabara por
se desmoronar como um castelo de
cartas, por ndo estar ancorado na
verdade de Deus Criador e
Providente, que dirige os caminhos



da historia. Ao mesmo tempo, a
realidade que vemos a nossa volta ha
de animar-nos a néo ceder e a ndo
abandonar as pessoas que vivem
numa situacdo de desencanto e de
falta de conteudo.

UNIAO COM CRISTO MEDIANTE A
ORACAO E O SACRIFICIO

38. Consta-me que S. Josemaria
repetiu muitas vezes e meditou as
palavras de Santo Inacio de
Antioquia quando, a caminho de
Roma, onde iria sofrer o martirio,
considerava que era “trigo de Deus" e
que tinha de ser moido pelos dentes
das feras “a fim de ser apresentado
como pdo limpo de Cristo" [70] . Os
cristdos também nos sabemos trigo
de Deus , porque temos a agradavel
obrigacdo de fornecer alimento
espiritual a quem, por uma razao ou
outra, passa ao nosso lado.

Convencamo-nos profundamente
que Deus deseja que sejamos pdo de



Cristo , para saciar a fome das almas.
E para consegui-lo, é necessario
deixar-se moer, sem resisténcias,
como os graos das espigas; e decidir-
se a aproveitar a fundo, ndo a meias,
as formas de que o Senhor se serve
para nos polir, para limar as arestas
do nosso carater, para arrancar da
nossa conduta externa e interna, por
amor, mesmo que custe, esse eu que
cada um tem em grau superlativo.
Este trabalho de purifica¢do, ndo nos
falta a experiéncia pessoal, requer-se
para conseguir os frutos
sobrenaturais oportunos. O Mestre
explicou-o graficamente: se o grdo de
trigo, caido na terra, ndo morrer, fica
S0; se morrer, produz muito fruto ( Jo
12, 24).

Uniado com Cristo na Cruz

39. Jesus Cristo deseja que todos 0s
homens se salvem e cheguem ao
conhecimento da verdade (1 Tm 2, 4).
E esta santa ambicdo deve informar



0 Nosso comportamento: havemos de
dar uma forte carga apostolica a
quanto fazemos, nas situacoes e nos
momentos mais diversos. Assim,
cada fiel da Obra, mesmo os que nao
estejam em condicdes de realizar um
apostolado imediato, devido a
doenca, por se encontrarem num
novo lugar ou desconhecer a lingua,
etc., desenvolvera um trabalho
apostolico diretissimo muito
fecundo. Consegui-lo-emos todos, se
nos esmerarmos no trato com Deus
através das normas de piedade,
empenhando-nos na realizacdo dum
trabalho bem acabado,
apresentando-o a Deus, em cada dia,
na Santa Missa. O Senhor espera que
Lhe oferecamos esse aproveitar e
procurar as pequenas mortificacoes
ou exigéncias com um ritmo
constante, «como o bater do
coracgcao» [71].

A unido com Cristo na Cruz é de
suma importancia para a realizacao



deste programa apostolico. Nao ha
possibilidade de seguir Jesus sem nos
negarmos a nos mesmos, sem
cultivar o espirito de mortificacao,
sem praticar obras concretas de
peniténcia. O Santo Padre assinala
que «cada cristao esta chamado a
compreender, a viver e a
testemunhar com a sua existéncia.
A Cruz, a doacdo de si mesmo por
parte do Filho de Deus é,
definitivamente, o “sinal" por
exceléncia que nos foi dado para
compreender a verdade do homem
e a verdade de Deus: todos nos
fomos criados e remidos por um
Deus que por amor imolou o seu
unico Filho. Eis por que na Cruz,
como escrevi na Enciclica Deus
cdritas est , “cumpre-se aquele
virar-se de Deus contra Si proprio,
com o qual Ele Se entrega para
levantar o homem e salva-lo: este é
0 amor na sua forma mais

radical" (n. 12)» [72].


https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est_po.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est_po.html

Meter-se nas Chagas de Cristo

40. Ouvimos, ndo poucas vezes, uma
comparacao a que S. Josemaria
recorria. Comentava que o0s cristaos
que anseiam caminhar perto do
Mestre devem ser, «<nas maos
chagadas de Cristo, a semente que
o Semeador divino langa no sulco.
E como o semeador mete a mdo no
saco, a tira repleta de graos
dourados e os lanca a volta, assim
temos de nos dar vos e eu, sem
esperar nada na terra, nem
inventarmos penas que ndo
existem. Mas é preciso, como
afirma o Evangelho, que o grdo se
enterre e morra em apareéncia,
para ser fecundo ( cfr. Jo 12, 24) .
S0 assim, seremos uma boa
semente na sementeira que o
Senhor quiser fazer para abrir
caminhos divinos na terra» [73].

A luz destas consideracdes,
examinemos se nos esforcamos



seriamente por ser almas piedosas e
penitentes, firmemente persuadidos
de que «a ac¢do nada vale sem a
oracdo; a oracgdo valoriza-se com
o sacrificio» [74] . Roguemos ao
Senhor que nos conceda ansias
diarias de maior entrega, desejos
eficazes de nos gastarmos com todo o
gosto pelo bem das almas. E isto s6 se
alcanca se procurarmos atualizar
todos os dias, na Santa Missa, o
desejo de ser hdstia viva em unido
com Cristo.

Ninguém nega a grandeza e a
importancia do que se nos propde:
ser hostia com Cristo. Fomentemos
estes santos desejos nos n0ssos
momentos de trato pessoal mais
intimo com Ele. Invoquemos Jesus,
através da sua Santissima Mae,
Mestra de fé, para que nos conceda a
graca de renovar quotidianamente o
zelo apostolico, e plasmemos estes
propadsitos em obras concretas, de
acordo também com os conselhos



que nos sugiram na dire¢ao
espiritual.

Entdo, sim: Jesus Cristo tomar-nos-a
na sua mao chagada e depois de
empapar-nos, como insistia S.
Josemaria, no seu Sangue precioso,
sem abandonarmos o sitio onde nos
pOs a cada um e a cada uma, langar-
nos-a longe, muito longe: tornara
fecunda a nossa entrega em locais
proximos e remotos, servir-se-a do
nosso trabalho e do nosso descanso,
das nossas alegrias e das nossas
dores, das nossas palavras e dos
nossos siléncios para lancar a sua
semente divina em miriades de
coracOes. Seremos verdadeiramente
«pdo para o altar e pdo para a
mesa: divinos e humanos» [75] . E
Jesus realizard novos milagres
portentosos, como antes 0s operou
nas almas e nos corpos dos que O
procuravam, quando a multiddo
tentava toca-Lo, porque saia d ' Ele



uma forc¢a que os curava a todos ( Lc
6, 19) . Recorrer ao Espirito Santo

41. Assim como Jesus Cristo pregou a
boa nova sob o impulso do Espirito
Santo (cfr. Lc 4, 14), assim os cristaos
tém de recorrer cheios de confianca
ao Paraclito, como recomendava o
beato Jodo Paulo II, quando se
aproximava o Jubileu do ano 2000.
«Nos compromissos primarios (...),
escreveu numa Carta apostdlica,
inclui-se, portanto a redescoberta da
presenca e a¢do do Espirito que age
na Igreja quer sacramentalmente,
sobretudo mediante a Confirmagdo ,
quer através de multiplos carismas,
cargos e ministérios por Ele
suscitados para o bem dela» [76].

Nada mais logico, portanto, que no
apostolado pessoal e em qualquer
trabalho apostdlico contemos acima
de tudo com a consoladora realidade
de que o Espirito Santo atua sem
cessar, a fim de santificar as almas,



embora geralmente leve a cabo a sua
acao em siléncio. Ele é, «também, na
nossa época, o agente principal da
nova evangelizacdo (...), Aquele que
constroi o Reino de Deus no curso da
historia e prepara a sua plena
manifestacdo em Jesus Cristo,
animando os homens no mais intimo
deles mesmos e fazendo germinar
dentro da existéncia humana os
gérmens da salvacdo definitiva que
acontecera no fim dos tempos» [77] .
Ndao duvidemos: se recorrermos com
fé ao Consolador, Ele pora nas nossas
bocas a palavra acertada, a sugestao
oportuna, a correcdo amavel e
humilde ante condutas erradas, que
ajudardo essas pessoas a reagir.

Cultivemos seriamente, portanto, o
trato com o Espirito Santo, porque,
como também ensinava S. Josemaria,
falando da atuacdo do Senhor nos
filhos fiéis, «Deus ndo so passa,
mas permanece em nos. Para dizé-
lo de alguma maneira, esta no



centro da nossa alma em gracga,
dando sentido sobrenatural as
nossas acgoes, desde que nao nos
oponhamos e O expulsemos dali
pelo pecado. Deus esta escondido
em vos e em mim, em cada um»
[78].

A arma da oracéo

42. Voltemos a ler umas palavras do
beato Jodo Paulo II, no dia da
canonizacdo do fundador do Opus
Dei: «para desempenhar uma missao
tdo comprometedora, é necessario
um incessante crescimento interior,
alimentado pela oracdo. S. Josemaria
Escriva foi um mestre no exercicio
da oracdo, que ele considerava como
uma 'arma’ extraordinaria para
redimir o mundo. Assim,
recomendava sempre: “Em primeiro
lugar, a oracdo; depois, a expiacao; e
em terceiro lugar, mas somente 'em
terceiro lugar', a acdo" (Caminho, n.
82). Néo se trata dum paradoxo,



prosseguia o Papa, mas duma
verdade perene: a fecundidade do
apostolado depende sobretudo da
oracdo e duma vida sacramental
intensa e constante. Em ultima
analise, este é o segredo da santidade
e do verdadeiro éxito dos Santos »
[79].

E uma atitude espiritual que este
santo sacerdote, o nosso Padre, p0s
em pratica desde que o Senhor
passou pela sua alma, e se reflete de
modo didfano nos primeiros anos do
Opus Dei, quando tudo estava por
fazer. Em 1930, o Opus Dei era entdo
como uma criatura recém-nascida, S.
Josemaria escrevia a Isidoro Zorzano,
0 unico fiel da Obra naqueles
momentos, umas palavras que
mantém validade perene. «Se
queremos ser o que o Senhor e nos
desejamos, anotava , havemos de
fundamentar-nos bem, antes de
tudo na oracgado e na expiacdo
(sacrificio). Orar: nunca, repito,



deixes a meditacgdo ao levantar; e
oferece em cada dia, como
expiacdo, todas as dificuldades e
sacrificios da jornada» [80].

Sigamos este padrao de conduta,
imprescindivel para aumentar a
nossa vida de fé e cumprir a missdo
sobrenatural que o Mestre confia aos
cristdos. Por isso, em primeiro lugar
havemos de crescer diariamente no
relacionamento pessoal com Jesus
Cristo. Tanto no meio do trabalho
profissional mais exigente, como na
quietude de uma capela ou igreja, ou
no transito das ruas, também nos
momentos de diversao ou descanso
e, naturalmente, nas ocupacoes
familiares, na doenca e nas
contrariedades, em todo o momento!,
havemos de falar a Deus com a alma,
com o coracdo, com os sentidos, com
os labios, esfor¢cando-nos por
converter tudo o que fazemos em
oracdo grata a Deus, muitas vezes
sem palavras. Mas, insisto, a oracao €



fruto da vida de fé. E preciso muita fé
para pedir realmente, com
conviccdo, como fez S. Josemaria:
Jesus, diz-me algo, diz-me algo,
Jesus.

Ndo esquecamos que a pessoa que
reza a sério avancga na virtude da
humildade; tem a alegria da filiacdo
divina; sente a urgéncia do
apostolado diario; atua sempre com
amabilidade e cordialidade; sabe
servir; procura desaparecer e é docil
na direcdo espiritual.

O sal da mortificacdo

43. Inseparavelmente do trato com o
Senhor, necessitamos da
mortificacdo, que se eleva a Deus
como «a oracdo dos sentidos» . Ha
pessoas que se assustam com a
palavra “expiacdo”, imaginando
sabe-se 14 que penas insuportaveis.
Nada mais distante da realidade.
Normalmente Deus pede-nos um
espirito de peniténcia, que se



manifesta no cumprimento bem
acabado dos proprios deveres de
estado e das circunstancias de cada
um; realizado perseverantemente
com alegria, ainda que custe, mas
sem descontinuidade, com fidelidade
heroica nas pequenas coisas.

S. Josemaria, que foi tdo generoso
nas grandes peniténcias a que o
Senhor o convidava, pois faziam
parte da sua missdo fundacional,
atribuia também extraordinaria
importancia a expiacdo pequena,
mas repleta de amor. Assim o expde
numas breves notas de 1930, sobre o
modo de fazer o exame de
consciéncia. « Expiacao : como
recebi, neste dia, as contradi¢cées
vindas da mdo de Deus? As que me
proporcionaram, com seu caradater,
os meus companheiros? As da
minha miséria? Soube oferecer ao
Senhor, como expiacao, a mesma
dor, que sinto, por té-lo ofendido
tantas vezes!? Ofereci-Lhe a



vergonha dos meus rubores e
humilhacoes interiores, ao
considerar o pouco que avang¢o no
caminho das virtudes?» [81]

O mundo tem hoje especial
necessidade, e té-la-a sempre, de
almas que amem o sacrificio
abracado voluntariamente por amor
de Deus. Em qualquer momento,
também se ergue como arma capaz
de vencer a luta contra o hedonismo,
que tantas vitimas causa entre os
cristdos e entre os nao cristaos:
contra o excessivo comodismo do
corpo e dos sentidos. Consideremos
que, para espezinhar o apego
desordenado ao proprio eu, 0
remeédio esta no oferecimento
submisso, verdadeiro holocausto, dos
nossos sentidos internos e externos,
das nossas poténcias, da nossa alma
e do nosso corpo, realizado em
estreita unido com Jesus Cristo.



Havemos de «oferecer a nossa
vida, a nossa dedicag¢do sem
reservas e sem regateios, em
expiacado pelos nossos pecados,
pelos pecados de todos os homens,
nossos irmaos; pelos pecados
cometidos em todos os tempos, e
pelos que se cometerao até ao fim
dos séculos: sobretudo pelos
catolicos, pelos escolhidos de
Deus, que nao sabem
corresponder, que atraicoaram o
amor de predilecao que o Senhor
lhes teve» [82] ; acrescentando uma
faceta que o nosso Padre cuidou
sempre: ganhar essa luta com
esperang¢oso otimismo, com a
seguranca de que o Senhor nos fara
vencedores, pela fé, pela confianca
n'Ele, e pela caridade com Deus e
com as almas.

44. Essas palavras de S. Josemaria
ajudam-nos a enfrentar com
generosidade as mortificacoes
habituais. Todos necessitamos de nos



purificar sem vacilagdes: s6 assim
estaremos em condicdes de sanear,
com o jubilo proprio dos filhos de
Deus, o ambiente em que estamos
inseridos. «Expiacdo e, além da
expiacdo, o Amor. - Um amor que
seja cautério: que abrase a
imundicie da nossa alma, e fogo
que incendeie, com chamas
divinas, a miséria do nosso
coragao» [83] . Sugiro-vos também
que, se nalgum momento, nos
sentirmos cobardes, contemplemos
Jesus nas horas da sua Paixdo por
nosso amor. «Depois... seras capaz
de ter medo a expiagdo?» [84]

Através destas coordenadas da
conduta cristd, fomentemos nos
outros a urgéncia duma acao
apostolica concreta e constante com
0s jovens e os mais velhos, com 0s
sdos e os doentes, ou com aqueles de
quem nos aproximamos por motivos
do trabalho profissional ou pelas
relacdes de amizade, parentesco,



gostos, etc., que compdem o tecido da
nossa participacdo no ambiente em
que habitualmente estamos
inseridos. Pecamos a Santissima
Virgem que nos aumente o zelo
apostolico nos proximos meses, para
sermos propagadores do jubilo da fé
em Deus, e que atuemos sempre
assim; roguemos-lhe também que
envie abundantes gracas do seu
Filho, para que muitos homens e
mulheres abram os coracdes a graca
de Deus, sem hermetismos, e se
decidam a caminhar com Cristo pela
senda que conduz a felicidade plena,
que Ele mesmo preparou para cada
um, desde toda a eternidade.

A TAREFA APOSTOLICA

45. A “missdo", a tarefa apostolica
que o Senhor nos confiou so €
possivel a partir da “vida de fé" que
temos vindo a descrever: deve ser
como a “epifania” da fé. E a fé,
doutrina e vida, que da solidez e



eficacia a existéncia crista e a torna
especialmente atraente, como prova
a realidade de que muitas pessoas
que ndo tém fé, desejam, talvez sem
levar a pratica esses desejos,
alcancar a felicidade e a seguranca, a
paz, que veem nos que acreditam em
Deus.

Ocupemo-nos do apostolado, desde a
virtude da fé, como acabo de vos
assinalar. Nao deve diminuir,
portanto, a nossa confianca diaria no
Senhor. F preciso reparar muito
pelas ofensas a Deus e pelo dano que
se causa as almas. Minhas filhas e
filhos, precatemo-nos da urgéncia e
continuidade desse desagravo,
precisamente pelo apostolado
pessoal que realizemos: essa
reparacao é como o termometro que
indica, sem qualquer duvida, a
profundidade dos sentimentos da
nossa alma cristd, a autenticidade de
nossa dor pela situacdo da sociedade.
Procedamos assim, sabendo-nos,



como dizia o nosso Padre, capazes de
cometer os erros e horrores da
criatura mais pecadora, se nos
desprendermos da méo de Deus.
Rejeitemos qualquer possibilidade de
permanecer inativos. Cada um
pessoalmente, cada uma, em unido
de objetivos apostdlicas, rezemos ao
Senhor pelas pessoas que
compartilnam duma forma ou
doutra os mesmos ideais;
participemos sem medo nesta
sementeira de paz, utilizando todos
os meios licitos para que os toques
dos sinos do gaudium cum pace
cheguem até ao ultimo recanto da
terra.

Cada um no seu lugar

46. Ao fortalecer, com fé firme e
perseverante, os fundamentos do
nosso didlogo com a Trindade, as
acOes apostolicas concretas serdo
eficazes: aproveitemos todas as
oportunidades que nos aparecerem,



para servir as almas e caminhemos
com o grande incentivo de criar
outras novas. Procuremos acabar os
nossos trabalhos, quaisquer que
sejam, com total retidao de intengao,
vigiando sobre nés proprios, para
que ndo se infiltre nessas tarefas
nenhuma vangldria. A retiddo de
intencdo ndo se ha de desvanecer
nem estar ausente no nosso trabalho
diario. Assim, qualquer atividade,
bem acabada e oferecida ao Céu,
converter-se-a em identificacdo com
Jesus Cristo, e contribuira
poderosamente para a propria
unidade de vida.

No coragdo da nova evangelizacdo da
sociedade, cada pessoa tem um lugar
preciso, atribuido pela Providéncia.
Mas ndo devemos comportar-nos
passivamente nem contentar-nos
com o esforco por sermos fiéis:
saiamos ao encontro das almas, para
as servir, ali onde estdo, nas mil
encruzilhadas da organizacdo social,



na universidade e nas escolas, nos
ambientes de trabalho e de descanso,
nas familias, a fim de lhes oferecer a
formacdo crista que necessitam.
Sintamos a urgéncia santa de
contribuir para o trabalho da Igreja
no mundo, imitando os primeiros
cristdos. As vezes os obstaculos
aparecerao diante dos nossos olhos,
com evidente crueza; e chega entdo a
hora de aplicarmos a nds proprios os
paragrafos de uma carta de S.
Josemaria, dirigida a todos, sem
excecao:

«E logico, meus filhos, que,
algumas vezes, (...) sintais a vossa
pequenez e penseis: comigo, todo
esse trabalho?, comigo, que sou
tdo pouca coisa?, comigo, tao
cheio de misérias e erros ? Eu digo-
vos que abrais, nesses momentos,
o Evangelho de S. Jodo e mediteis
devagar aquela passagem que
narra a cura do cego de nascenca.
Vede como Jesus faz lodo , com po



da terra e saliva, e aplica esse lodo
nos olhos do cego, para lhe dar luz
(cfr.Jo 9, 6). O Senhor usa como
colirio um pouco de lodo (...). Com
o conhecimento proprio da nossa
fraqueza, do nosso nenhum valor,
mas com a grac¢a do Senhor e a
boa vontade, somos medicina,
para dar luz; somos,
experimentando a nossa pequenez
humana, fortaleza divina para os
outros» [85].

Algumas e alguns estareis em
condig¢des de colaborar de modo
mais imediato na instaurac¢ao dessa
nova cultura, dessa nova legislacao,
dessa nova moda — a que ja me referi
varias vezes, que, informadas pelo
espirito evangélico, se hdo de
promover sem desfalecimentos. Mas
a todos, insisto, se nos atribui uma
posi¢do concreta nesta «guerra de
amor e de paz». Cada uma, cada um,
na linha de frente ou na retaguarda,
estamos em condicdes de efetuar um



apostolado diretissimo que, em
comunhdo com toda a Igreja, incidira
eficazmente na consecucgao desses
objetivos.

Como o fermento na massa

47. Quando, nalguma ocasido, noteis
com especial forga o peso do
ambiente adverso, no local de
trabalho, entre os proprios parentes,
no circulo de amigos e conhecidos,
pensai com profunda
responsabilidade que o Senhor
chama os cristdos para ser fermento
no meio da massa. O Reino dos céus é
comparado ao fermento que uma
mulher toma e mistura em trés
medidas de farinha e que faz
fermentar toda a massa ( Mt 13, 33). E
S. Jodo Crisostomo explica: «Como o
fermento comunica a sua propria
virtude a uma grande massa, assim
vés haveis de transformar o mundo
inteiro» [86].



Assim atuou e atua Deus na histdria
do mundo. Nas suas maos esta a
possibilidade de que todos caiam
rendidos a seus pés, porque
nenhuma criatura pode resistir ao
seu poder; mas entdo nao respeitaria
a liberdade que Ele mesmo nos
concedeu. Deus ndo quer vencer pela
forca, mas convencer pelo amor,
contando com a colaboracdo livre e
entusiasta doutras criaturas, sem
ignorar que ao Mestre interessam as
multiddes, as pessoas, 0s
desorientados como ovelhas sem
dono. Ndo quer impor
despoticamente a sua Verdade, mas
também nao fica indiferente ante a
ignorancia das pessoas ou 0s desvios
morais; e por isso, da boca do bom
pai de familia que convida para o
banquete, brota a indicacdo: Sai pelos
caminhos e atalhos e obriga todos a
entrar, para que se encha a minha
casa (Lc 14, 23 ): compélle intrdare !



«Mesmo que, permanecendo no
mesmo lugar, Cristo tivesse podido
atrair a Si as pessoas para ouvirem a
sua pregacdo, ndo atuou desse modo;
dando-nos exemplo, para que
percorramos também naos os
caminhos, buscando aqueles que se
perdem como o pastor procura a
ovelha perdida, como o médico
socorre o doente» [87].

Por este trabalho constante
produziram-se inumeras conversoes
ao longo do caminho que a Igreja foi
abrindo no mundo. Raramente
surgiram como resultado da acado
duma personalidade excecional, ou
como resultado duma estratégia
pensada até aos menores detalhes.
Surgiram como efeito do bom
exemplo de homens e mulheres, de
familias inteiras, que com a ajuda da
graca praticaram a sua fé com
naturalidade e souberam dar com
continuidade razdo da esperanga que
neles habitava (cfr. 1 Pd 3 15).



Que grande é a responsabilidade dos
cristios, de cada um de nds! Do nosso
comportamento, do zelo pelas almas,
dependem tantas tarefas grandes,
altamente eficazes e atraentes. Se as
pessoas se tornam insipidas, vos
podeis devolver-lhes o seu sabor; mas
se isso vos acontecer a vos, com a
vossa perda arrastarieis também os
outros. Por isso, quanto maiores
encargos tendes, mais necessitais de
maior fervor e zelo [88].

Ao largo!

48. Desde os comecos do Opus Dei, o
apostolado dos fiéis da Prelatura, dos
Cooperadores e amigos, surgiu no
seio da Igreja como um instrumento
nas maos do Senhor, para prestar
grandes servi¢os em todo o mundo,
apesar de nossa pequenez pessoal.
Grdatias tibi, Deus! , havemos de
exclamar constantemente. E, ao
mesmo tempo, devemos fazer mais.
Duc in altum! ( Lc 5, 4), ao largo, ir



mais longe, sem medo e sem vacilar,
apoiados sempre no firme alicerce
do mandato do Mestre, cheios de
segura fé n'Ele. Que panoramas
apostolicos nos abre o0 Ano da Fé !
Corresponde a cada um o empenho
de aproveita-los e esse trabalho de
almas deve levar-se a cabo em
qualquer situacdo em que nos
encontremos: cuidando, acima de
tudo, a peticdo a Deus por pessoas e
intencdes concretas.

Detenhamo-nos nas areas
prioritarias da nova evangelizacdo
que acima mencionei; e, perante o
Ano da Fé , examinemos a nossa
atuacdo individual para transmitir
mais sabor cristdo a propria familia,
ao ambiente profissional em que
estamos inseridos, ao circulo
cultural, social ou recreativo que
frequentamos. Detenhamo-nos
corajosamente neste exame, e
tiremos consequéncias para a
situacdo pessoal, sem ceder a



inquietacdes vas mas, quando for
necessario, com dor de amor. Entdo a
soma sera, nalgumas ocasiodes, a
convic¢ao de que ficAmos aquém;
podiamos ter rezado com mais
intensidade, confianca e
perseveranca; ou que, talvez, nos
faltou mais generosidade no
oferecimento de sacrificios, ou que
temos de atuar com maior exigéncia
nas conversas apostdlicas ao servico
dos outros; ou que estamos a
descuidar a formacdo doutrinal.
Noutras ocasides, daremos gracas
porque o Senhor quis servir-se de
nos para a sua colheita de almas.

Admitir esta realidade, longe de levar
ao desanimo, deve converter-se num
novo impulso para pedir ao Céu uma
fé mais viva e recomecar! Nunc
caepi! , repetia S. Josemaria com
palavras do Salmo: agora comecgo;
esta mudanca é efeito da mdo direita
do Altissimo (cfr. SI 76, 11, Vg). Assim
temos de reagir, quando verificamos



que os resultados sdo mais curtos
que os desejos, e inclusive quando se
veja com evidéncia a realidade da
nossa pequenez pessoal ou a
aparente ineficacia dos nossos
esforgos. Entdo, com mais urgéncia, a
solucdo consiste em comecar de
novo: euntes docéte! ( Mt 28, 19),
fiados na palavra do Senhor, como
para a expansdo a que Jesus Cristo
enviou os discipulos.

49. Este foi o convite que o beato Jodo
Paulo II dirigiu aos catodlicos ao
terminar o ano de 2000. «No inicio do
novo milénio (...) um novo percurso
de estrada se abre para a Igreja,
ressoam no nosso coracao as
palavras com que um dia Jesus,
depois de ter falado as multiddes a
partir da barca de Simdo, convidou o
Apostolo a “fazer-se ao largo"” para a
pesca: “Duc in altum" ( Lc¢ 5, 4). Pedro
e 0s primeiros companheiros
confiaram na palavra de Cristo e
lancaram as redes. “Assim fizeram e



apanharam uma grande quantidade
de peixe" (Lc 5, 6)» [89].

Esta cena, que o nosso Padre
considerou e pregou frequentemente
ao longo de toda a sua vida,
contemplamo-la de modo muito
imediato na leitura do Evangelho da
Missa na festa de S. Josemaria.
Convido-vos a meditar, uma vez
mais, com cuidado, cada versiculo,
porque também agora, como nos
tempos de Jesus, a multidao tem
fome de ouvir a palavra de Deus.

O Senhor subiu a barca de Pedro
para que a sua palavra chegasse a
multido; e pede logo a colaboracéo
material de Simdo e dos outros
discipulos: nessa ocasido para
remarem para o alto mar e em tantas
outras para que a sua mensagem se
estendesse cada vez mais.
Concretiza-se, por um lado, esse
primeiro modo de participar na
missdo evangelizadora: proporcionar



a Igreja, como Pedro com a sua pobre
barca, os recursos materiais
oportunos para trabalhar com maior
eficacia pelo bem das almas. Mas
esse esforco ndo é suficiente. O
Senhor chama-nos, além disso, a
contribuir pessoalmente no
apostolado, cada um segundo a sua
propria situacdo pessoal,
aproveitando as suas possibilidades
com generosidade completa. Existe
uma grande urgéncia de mulheres e
homens seriamente empenhados no
trabalho fascinante de levar as almas
aos pés de Cristo, como 0s primeiros
discipulos.

A pesca milagrosa aparece-nos como
um sinal da eficacia apostdlica com
raiz na obediéncia a palavra do
Mestre. Depois de ter doutrinado a
multidao, Jesus volta-se para Pedro e
para os outros, dizendo-lhes: faz-te
ao largo, e langai as vossas redes para
pescar ( Lc 5, 4). Simao obedece a
ordem do Senhor, apesar da sua



recente experiéncia negativa em
obter resultados, e entdo, por esta
docilidade, realiza-se o milagre:
apanharam peixes em muita
quantidade ( Lc 5, 6).

« Duc in altum! Estas palavras
ressoam, também hoje, para nos e
convidam-nos a recordar com
gratiddo o passado, a viver com
paixdo o presente e abrir-se para o
futuro com confianca: “ Jesus Cristo é
sempre o mesmo: ontem, hoje e por
toda a eternidade " ( Heb 13, 8) » [90].

Trago também a vossa mente, pela
sua atualidade, o que Bento XVI
pregou no inicio solene do seu
servico pastoral na Sé de Pedro:

«Também hoje é dito a Igreja e aos
sucessores dos apostolos que se
facam ao largo no mar da historia
e que lancem as redes, para
conquistar os homens para o
Evangelho, para Deus, para Cristo,
para a vida (...) Nos homens



vivemos alienados, nas aguas
salgadas do sofrimento e da morte;
num mar de obscuridade sem luz.
A rede do Evangelho tira-nos para
fora das dguas da morte e conduz-
nos ao esplendor da luz de Deus,
na verdadeira vida. E
precisamente assim: na missdo de
pescador de homens, no
seguimento de Cristo, € necessario
conduzir os homens para fora do
mar salgado de todas as alienacdes
rumo a terra da vida, rumo a luz
de Deus. E precisamente assim: nés
existimos para mostrar Deus aos
homens. E s6 onde se vé Deus,
comeca verdadeiramente a vida.
S6 quando encontramos em Cristo
0 Deus vivo, conhecemos o que é a
vida» [91].

Utilizar todos os meios

50. A condic¢do indispensavel e
primaria para recolher frutos
apostolicos é, insisto, cultivar a vida



de fé, que se traduz em recorrer aos
meios sobrenaturais. Se
fomentarmos a amizade com Jesus
na oracgao pessoal, se formos aos
sacramentos da Confissao e da
Eucaristia, se falarmos com Nossa
Senhora, com 0s anjos e com 0s
santos, nossos intercessores diante
de Deus, ajudaremos como
colaboradores eficazes nessa pesca
divina, na qual o Senhor Jesus nos
quer meter. Para isso, seguindo o
exemplo do Mestre, devemos amar
sinceramente os amigos, colegas,
todas as almas, vivendo o manddtum
novum , o mandamento novo através
do qual o Salvador anuncia que as
pessoas conhecerdo que somos seus
discipulos (cf. Jo 13, 34-35).

Além disso, o Senhor deseja também
que ponhamos ao seu servico os
meios materiais ao nosso alcance.
Podemos deduzi-lo do ensinamento
da primeira leitura da Missa de S.
Josemaria. Depois de ter criado o



mundo com a sua omnipoténcia, e
com particular amor o primeiro
homem e primeira mulher, o Senhor
Deus tinha plantado um jardim no
Eden, do lado do oriente, e colocou
nele o homem que havia criado (...),
para cultiva-lo e guardd-lo ( Gn 2,
8-15).

Esta passagem da Sagrada Escritura
tinha ficado profundamente gravada
na mente do Fundador do Opus Dei.
Desde o momento em que o Senhor
lhe fez ver a sua Vontade, percebeu
que nestas palavras do livro do
Génesis se encontrava uma das
chaves para levar a cabo a obrigacao
de santificar o trabalho e de se
santificar atraveés do trabalho.
Mostra-se-nos decisivo o exemplo de
Jesus que durante trinta anos se
ocupou duma tarefa profissional na
oficina de Nazaré, evidenciando o
dever de utilizar também os meios
humanos para a instauracéo do
Reino de Deus.



Em qualquer atividade apostolica
requer-se que confiemos, sobretudo,
na ajuda de Deus e, a0 mesmo tempo,
que utilizemos para essa finalidade
0s meios materiais. As iniciativas do
Opus Dei, por exemplo, necessitam
das oracoes e da ajuda de muitas
pessoas. E assim, com a graca de
Deus e a contribuicdo generosa dessa
piedade, de sacrificio, de esmola, de
tantas pessoas de condicdo social
muito diferente, ao servico da Igreja
em todo o mundo, leva-se a cabo um
trabalho evangelizador cada vez
mais amplo.

S. Josemaria sugeria que nos
perguntassemos todos os dias: que fiz
eu hoje para aproximar de Nosso
Senhor alguns conhecidos? Em
diferentes ocasides, essa urgéncia
sera concretizada com uma conversa
orientadora; com um convite para se
acercar do sacramento da Peniténcia;
com um conselho que ajuda a
compreender melhor algum aspeto



da vida crista. S. Ambraésio,
comentando a recuperacdo da fala
por Zacarias, pai de Jodo Batista (cfr.
Lc 1, 64), escreveu: «com toda a razao
se desprendeu em seguida a sua
lingua, porque a fé desatou o que a
incredulidade tinha atado» [92] . A
fé, se é viva, desata-nos a lingua para
dar testemunho de Cristo com o
apostolado de amizade e confidéncia.
E sempre preciso o oferecimento
generoso da oracdo e da peniténcia
pessoais, do trabalho bem terminado;
aqui se nos apresentam 0s
instrumentos mais importantes que
temos de usar, para alcancar os
objetivos apostdlicos.

A MODO DE CONCLUSAO

51. Antes de concluir, sugiro-vos trés
metas para fortalecer nos proximos
meses a vossa vida de fé : piedade
eucaristica, trato com o Espirito
Santo, devocdo a Santissima Virgem.
Cada um, cada uma, com a ajuda da



direcdo espiritual podera adapta-las
as suas circunstancias pessoais.

Piedade eucaristica

52. Bento XVI, na sua Carta
Apostdlica Porta fidei , expde o0 seu
desejo de que o0 Ano da Fé «suscite,
em cada crente, o anseio de
confessar a fé plenamente e com
renovada conviccao, com
confianca e esperanca». E
especifica: «sera uma ocasiao
propicia também para intensificar
a celebracao da fé na liturgia,
particularmente na Eucaristia, que
é “a meta para a qual se
encaminha a acdo da Igrejae a
fonte de onde promana toda a sua
forca " ( Sacrosanctum Concilium ,
10). Simultaneamente esperamos
que o testemunho de vida dos
crentes cresca na sua
credibilidade. Descobrir
novamente os conteudos da fé
professada, celebrada, vivida e



rezada e refletir sobre o proprio
ato com que se cré, é um
compromisso que cada crente deve
assumir, sobretudo neste Ano»
[93].

Durante 2012 tiveram ou terdo lugar
alguns aniversarios particularmente
significativos na histdria do Opus
Dei. Penso no centenario da primeira
Comunhdo de S. Josemaria, a 23 de
abril, no vigésimo aniversario da sua
beatificagdo (17 de maio) e no
décimo da sua canonizacdo (6 de
outubro), no trigésimo da erecdo
pontificia da Prelatura (28 de
novembro)... Estes e outros
momentos da nossa histdria, no
contexto da preparacdo e
desenvolvimento do Ano da Fé , hao
de se converter em ocasioes bem
aproveitadas para renovar a nossa
gratiddo e o nosso louvor a
Santissima Trindade. E que melhor
maneira de o conseguir sendo
atraves do Sacrificio de Cristo,



sacramentalmente presente na Santa
Missa?

Ao longo do Ano da Fé , portanto,
havemos de dar um novo impulso as
manifestacdes de piedade, vigorosa,
firme, a Sagrada Eucaristia, mistério
«que reuine em si todos os
mistérios do Cristianismo» [94] .
Vamos tentar melhorar ainda mais,
com consciéncia pessoal, nos dons
que nos foram entregues com a nossa
participacdo no unico sacerdocio de
Cristo: todos recebemos no Batismo o
sacerdocio comum dos fiéis e outros,
além disso, ao ser ordenados
sacerdotes, o sacerddcio ministerial.
Convido-vos a dar mais realce ao
exercicio da alma sacerdotal quando
assistis a Santa Missa ou a celebrais;
apresentai cada dia sobre o altar o
vosso trabalho, as vossas esperancas,
as vossas dificuldades, as vossas
penas e as vossas alegrias. Jesus
Cristo uni-las-a ao seu Sacrificio e
oferecera tudo ao Pai, convertendo



numa oblac¢do agradavel a Deus os
momentos e circunstancias do nosso
caminhar terreno, de modo que seja
um verdadeiro sacrificio de louvor,
de acdo de gracas, de reparacdo pelos
pecados. Tornar-se-a realidade a
aspiracdo que S. Josemaria alentava
no mais profundo do seu coracao:
que toda a nossa existéncia, as vinte
e quatro horas do dia se convertam
numa missa , pela sua intima unido
com o Sacrificio do Altar.

53. Convido-vos a que nestes meses
se multipliquem os vossos atos de fé
na Presenca real de Jesus Cristo na
Eucaristia. Com que amor e com que
profundidade se referia o nosso
Padre ao Santissimo Sacramento!
Sempre que, no decurso das suas
viagens de catequese, falava deste
tesouro da Igreja, aproveitava a
oportunidade para fazer um
profundo ato de fé. «O Senhor ndao
esta apenas no altar. Quando o
sacerdote guarda as espécies



sacramentais do Pdo no Sacrario,
ali fica Jesus Cristo, o Filho de
Santa Maria sempre Virgem, O que
nasceu do seu ventre, O que
trabalhou em Nazaré
caladamente depois de nascer em
Belém; O que pregou, O que
padeceu a Paixdo e Morte na Cruz,
O que ressuscitou e subiu aos
Céus» [95].

Animei-vos, no inicio de 2012, a
repetir a profissdo de fé do apostolo
Tomé: Dominus meus et Deus meus! (
Jo 20, 28) . Sugiro-vos também que,
ao contemplar o Senhor escondido
na Sagrada Eucaristia, Lhe dirijamos
essas ou outras palavras, como S.
Josemaria: «Senhor, creio que és
Tu, Jesus, o Filho de Deus e de
Maria sempre Virgem, que estas
realmente presente: com o teu
Corpo, com o teu Sangue, com a
tua Alma e com a tua Divindade.
Adoro-Te. Quero ser teu amigo,
porque Tu és O que me redimiste.



Quero ser o teu amor, porque Tu o
és para mim» [96].

Minhas filhas e filhos, é de bons
filhos assemelhar-se a tdo bom pai, a
S. Josemaria, com o esforgo de
percorrer cuidadosamente o
caminho que nos tragou. Esforcemo-
nos por cultivar o desejo santo de ser
cada dia mais delicados na piedade
eucaristica. Oferecamos todo o amor
e atencdo quando saudamos Jesus
Sacramentado, ao entrar e sair das
igrejas ou dos oratorios dos nossos
Centros. Nao seria logico que Lhe
manifestassemos com frequéncia
palavras de carinho, com o coragdo?
Assim havemos de agir, desde o local
de trabalho, saboreando jaculatorias
e comunhdes espirituais. E
desagravemos quando virmos ou
ouvirmos algo que suponha uma
ofensa ou descuido. Consideremos se
as nossas genuflexdes sdo verdadeira
adoracao.



Sao pinceladas — ha muitas mais -
desse amor eucaristico proprio de
quem quer ser Opus Dei e fazer o
Opus Dei.

Veni, Sancte Spiritus!

54. Invoquemos com fé e esperanca o
Paraclito, para que se renovem, na
Igreja dos nossos dias, os prodigios
do primeiro Pentecostes. Penso que
sempre ficamos admirados com a
profunda mudanca operada pelo
Espirito Santo nos Doze. Depois de
lancarem fora os seus temores,
foram para a rua com segura
ousadia, para falar de Cristo a todos
0s que encontravam. Quando
surgiram maiores dificuldades,
recorreram a oragao, firmemente
apoiados nas palavras do Senhor,
que tinha prometido uma assisténcia
especial do Consolador nesses
momentos (cfr. Jo 14, 15-18, Lc 21,
12-15). E assim, o livro dos Atos
relata que, mal acabavam de rezar,



tremeu o lugar onde estavam
reunidos. E todos ficaram cheios do
Espirito Santo e anunciaram com
intrepidez a palavra de Deus ( Act 4,
31).

O Mestre disse aos Apostolos: quando
vier o Pardclito, o Espirito da
Verdade, ensinar-vos-d toda a verdade
(Jo 16, 13). O Paraclito inspirou os
apostolos, até a Revelacao operada
por Jesus Cristo ter ficado concluida
com a morte do ultimo deles. Além
disso, essas palavras de Jesus dizem-
nos que a assisténcia do Espirito de
verdade ndo faltou nem faltara a
Igreja de todos os tempos, duma
maneira especial ao Magistério
auténtico; e, se recorrermos a Ele, o
mesmo Consolador conduz cada um
de nos a um conhecimento cada vez
mais profundo do mistério do
Salvador. Um conhecimento que é
também amor, pois a caridade
difunde-se nos nossos coragdes pelo
mesmo Espirito Santo (cfr. Rm 5, 5).



55. O Senhor também prometeu que
o Espirito convenceria o mundo do
pecado de ndo crer em Cristo (cfr. Jo
16, 8-9). NOs precisamos também
desta persuasdo, isto €, que ainda
devemos crer mais no Senhor,
confiar mais plenamente n'Ele, por
n'Ele a nossa seguranca, a nossa
alegria, e ndo em nos mesmos, nas
nossas capacidades ou nos nossos
recursos.

Pecamos ao Santificador que nos faga
entender essa necessidade, evitando
o risco de cair no pecado de nédo
acreditar totalmente em Jesus, e
roguemos também ao Paraclito que,
com a sua luz e o seu fogo, nos va
libertando dessa limitacdo, de modo
que a nossa fé e o nosso amor a
Cristo crescam cada vez mais. Talvez
possamos meditar e saborear com
frequéncia, diria diaria, aquelas
palavras que, nos anos 30 do século
passado, o nosso Padre compds como
oracao: «Vem, o Santo Espirito!:



ilumina o meu entendimento, para
conhecer os teus mandatos;
fortalece o meu coracgdo contra as
insidias do inimigo; inflama a
minha vontade... Ouvi a tua voz, e
ndo quero endurecer-me e resistir,
dizendo: depois..., amanhd. Nunc
ceepi ! Agoral!, ndo va a ser que o
manha me falte. Oh, Espirito de
verdade e de sabedoria, Espirito
de entendimento e de conselho,
Espirito de gozo e da paz!: quero o
que quiseres, quero porque queres,
quero como quiseres, quero
quando quiseres ... » [97] .

Se aprofundarmos nestas petigoes,
enriquecer-nos-emos cada vez mais
com a amizade intima com o
Paraclito, e teremos, como escreveu
S. Josemaria, necessidade de
conversar com cada Pessoa da
Trindade, distinguindo-As [98].

Roguemos também ao Santificador
que ponha nas nossas palavras e nas



nossas acgoes esse seu fogo, capaz de
transformar as almas. Desejemos
seriamente que nos acenda com a
sua chama, para fazer apostolado em
todos os lugares. Rezemos com a fé
de S. Josemaria: «Ure igne Sancti
Spiritus ! » ; queima Senhor, com o
fogo do Espirito Santo.

A devocdo mariana

56. A Santissima Virgem € o cume de
todas as grandes figuras da Sagrada
Escritura. Maria destaca-se como o
modelo de que, para amar a Deus e
identificar-se com Ele, é preciso
abandonar-se livremente a sua
Vontade e crer sempre com mais
profundidade. A Igreja no-la propoe
especialmente no Ano da Fé : «No
decorrer deste Ano serd util convidar
os fiéis a dirigirem-se com devocdo
especial a Maria, figura da Igreja,
que “reune em si e reflete os
imperativos mais altos da nossa fé" (
Lumen géntium , 65). Assim pois



deve-se encorajar qualquer iniciativa
que ajude os fiéis a reconhecer o
papel especial de Maria no mistério
da salvacdo, a ama-la filialmente e a
seguir a sua fé e as suas virtudes. A
tal fim sera muito conveniente
organizar romarias, celebracdes e
encontros junto dos maiores
Santuarios» [99].

Em primeiro lugar procuremos, com
profundo empenho durante este
tempo, alegrar-nos cada vez mais
com a celebracdo das memdrias
liturgicas de Nossa Senhora, que o
calendario assinala; rogo-vos que as
vivamos verdadeiramente como
festas de familia, em que os filhos se
enchem de alegria com 0s
aniversarios da Mée e a honram com
delicado carinho.

Demos de presente a Santa Maria,
com especial esmero, 0 nosso eu, e 0
dos outros e outras, nas visitas a
santudrios ou ermidas marianas,



quando ai formos em companhia dos
nossos familiares, amigos ou colegas,
estreitamente unidos ao Santo Padre
e aos seus colaboradores, e também a
todos os outros Pastores da Igreja,
para que se cumpram as intencoes
que levaram Bento XVI a convocar
este Ano da Fé . Que melhor modo de
manifestar esses desejos a Deus,
sendo recorrendo a intercessdo de
Nossa Senhora, intimamente
associada a Cristo na Redencgédo?

Confiantes na sua mediacao
poderosa, pedir-lhe-emos que nos
alcance da Santissima Trindade a
graca do regresso do mundo e da
sociedade a Deus. Recordo-vos que,
também com este fim, o nosso Padre
insistiu sempre na urgéncia de
cultivar a contrigdo, convencido de
que esta maneira de rezar se
acomoda as limitacdes e faltas de
generosidade das almas, em primeiro
lugar das nossas. Repararemos pelas
ofensas e omissdes pessoais, pelas do



povo cristdo, pelas de toda a
humanidade.

57. Comentando o cantico da Virgem
Maria, o Magnificat , Bento XVI
afirmava que «Maria deseja que
Deus seja grande no mundo, seja
grande na sua vida, esteja presente
entre todos nds. Nao teme que
Deus possa ser um “concorrente”
na nossa vida, que nos possa tirar
algo da nossa liberdade, do nosso
espaco vital com a sua grandeza.
Ela sabe que, se Deus é grande,
também nds somos grandes. A
nossa vida nao é oprimida, mas
elevada e alargada: justamente
entao torna-se grande no
esplendor de Deus» [100].

Ao recorrer a segura intercessao da
Omnipoténcia suplicante , insistamos
perseverantemente ao Senhor para
que torne eficazes os nossos esforcos,
e os de todos os catdlicos, na nova
evangelizacdo da sociedade. Para



isso nos ha de conduzir este ano,
bedta Maria intercedénte , por
intercessdo da Virgem Maria: para
despertar muitas pessoas da sua fé
adormecida ou deteriorada e para
suscitar noutras a fé inexistente. Nao
deixemos de aproveitar todas as
ocasides para dar a conhecer Cristo e
a sua doutrina, e para espalhar, ao
servico da Igreja, o espirito do Opus
Dei mediante um apostolado de
amizade e confidéncia mais decidido;
de modo que muitos mais homens e
mulheres, de todas as condicdes, se
incorporem ao trabalho apostdlico.

58. Examinemos até que ponto nos
comprometemos, cada uma, cada
um, diariamente, para converter em
realidade estes desejos. Sejamos
sinceros connosco proprios para
ponderar como tiramos partido das
varias circunstancias no ambito
habitual das relagdes sociais,
também nos fins de semana, no
tempo de férias, nos momentos



necessarios de descanso, para chegar
mais longe, para conhecer e servir
mais pessoas; como enchemos as
ruas e outros lugares, de oracao
apostolica, proselitista.

A Santissima Virgem é Mestra de fé.
«Do mesmo modo que o patriarca do
Povo de Deus, também Maria, ao
longo do caminho do seu fiat filial e
materno, “esperando contra toda a
esperanca, acreditou". Especialmente
ao longo dalgumas fases deste seu
caminhar, a béng¢do concedida
“aquela que acreditou" tornar-se-a
manifesta com particular evidéncia»
[101] . Este periodo da historia da
Igreja, que estamos a percorrer, ha
de caracterizar-se profundamente
pela vigorosa presenca maternal de
Nossa Senhora. «A sua excecional
peregrinacdo da fé representa um
ponto de referéncia constante para a
Igreja, para as pessoas singulares e
para as comunidades, para 0s povos



e para as nagoes e, em certo sentido,
para toda a humanidade» [102].

59. Apos a Ascensao de Jesus Cristo
ao Céu, os primeiros discipulos
aguardaram a vinda do Espirito
Santo, no Cendculo em Jerusalém,
reunidos a volta de Maria. Rezar com
Nossa Senhora e por meio de Nossa
Senhora é a mais firme garantia de
que seremos prontamente ouvidos.
Por isso havemos de recorrer a Mae
de Deus e nossa Méae em todas as
tarefas apostdlicas. Renovamo-lo
agora com palavras de S. Josemaria:

«Santa Maria, Regina
Apostolorum, rainha de todos
aqueles que desejam dar a
conhecer o amor de teu filho: tu,
que compreendes tdo bem as
nossas misérias, pede perdao pela
nossa vida, pelo que em nos
poderia ter sido fogo e ndo passou
de cinzas, pela luz que deixou de
iluminar, pelo sal que se tomou



insipido. Mde de Deus,
omnipoténcia suplicante: da-nos
juntamente com o perdao, a forca
de vivermos verdadeiramente de
fé e de amor, para podermos levar
aos outros a fé de Cristo» [103].

Com todo o afeto, abengoa-vos
o vosso Padre

+ Javier

Roma, 29 de Setembro de 2012

[1] Bento XVI, Carta Apost. Porta
fidei , 11-X-2011, n. 2.

[2] S. Josemaria, Carta 24-X-1965 , n.
4,

[3] Bento XVI, Carta Apost. Porta
fidei , 11-X-2011, n. 3.

[4] Cfr.Congregacdo para a Doutrina
da Fé, Nota Pastoral, 6-1-2012, III, 3.



[5] Congregacdo para a Doutrina da
Fé, Nota Pastoral, 6-I-2012, II, 5.

[6] Veneravel Alvaro del Portillo,
Carta , 25-XI1-1985, n. 4.

[7] S. Josemaria, Carta 28-11I-1973 , n.
18.

[8] Beato Jodo Paulo II, Exort. Apost.
Ecclésia in Europa , 28-VI-2003, n. 46.

[9] Beato Jodo Paulo II, Exort. Apost.
Ecclésia in Europa , 28-VI-2003, n. 46.

[10] S. Josemaria, Instrugdo ,
maio-1935/14-1X-1950, nota 231.

[11] Beato Jodo Paulo II, Exort. Apost.
Ecclésia in Europa , 28-VI-2003, n. 47.

[12] S. Josemaria, Carta 28-11I-1973 ,
n. 4.

[13] S. Josemaria, Carta 19-11I-1954 ,
n. 27.



[14] S. Josemaria, Amigos de Deus , n.
186.

[15] Beato Jodo Paulo II, Discurso, 9-
IX-1995.

[16] S. Josemaria, Carta 24-X-1965 , n.
13.

[17] S. Justino, Apologia 2, 10 (PG 6,
462).

[18] Minucio Félix, Octavio , n. 38 (PL
3, 357).

[19] Beato Jodo Paulo II, Carta Apost.
Tértio Millénnio adveniénte , 10-
XI-1994, n. 6.

[20] S. Josemaria, Notas de uma
reunido familiar, 7-IV-1974.

[21] Bento XVI, Homilia, 21-VIII-2005.
[22] Bento XVI, Homilia, 21-VIII-2005.

[23] S. Agostinho, Confissoes, 1, 1,3
(CCL 27, 1).



[24] S. Josemaria, Notas de uma
reunido familiar, 2-VI-1974.

[25] Bento XVI, Homilia na
Solenidade da Epifania do Senhor, 6-
I-2007.

[26] S. Josemaria, Cristo que passa , n.
33.

[27] Beato Jodo Paulo 11, Atravessar o
Limiar da Esperanca , p. 107.

[28] S. Josemaria, Discurso no ato de
investidura de doutores “honoris
causa" pela Universidade de Navarra,
7-X-1967.

[29] S. Josemaria, Caminho , n. 944.

[30] S. Josemaria, Discurso no ato de
investidura de doutores “honoris
causa" pela Universidade de Navarra,
9-V-1974.

[31] Beato Jodo Paulo II, Carta Enc.
Fides et ratio , 14-1X-1998, n. 17.



[32] S. Josemaria, Carta 9-1-1951 , n.
12.

[33] Beato Jodo Paulo II, Carta Apost.
Novo millénnio inetinte , 6-1-2001, n.
51.

[34] Bento XVI, Discurso a um grupo
de parlamentares da Unido Europeia,
30-I11-2006.

[35] Bento XVI, Discurso a um grupo
de parlamentares da Unido Europeia,
30-1I1-2006.

[36] Veneravel Alvaro del Portillo,
Carta , 1-1-1994.

[37] S. Josemaria, Caminho , n. 493.

[38] S. Gregorio Nazianzeno, Oragdo
I1, 71 (PG 35, 479); cit. em Beato Joao
Paulo II, Exort. Apost. Pastores
gregis, 16-X-2003, n. 12.

[39] S. Josemaria, Carta 28-11I-1973 ,
n. 10.



[40] Bento XVI, Discurso aos
participantes de um curso sobre o
foro interno, 9-111-2012.

[41] S. Josemaria, Caminho , n. 121.

[42] S. Josemaria, Notas de uma
reunido familiar, 20-V-1973.

[43] S. Josemaria, Amigos de Deus , n.
26.

[44] S. Josemaria, Amigos de Deus , n.
27.

[45] Bento XVI, Carta Apost. Porta
fidei , 11-X-2011, n. 6.

[46] Missal Romano, Oracao
Eucaristica I.

[47] Beato Jodo Paulo II, Carta sobre a
peregrinacdo aos lugares vinculados
com a historia da salvagdo , 29-
VI-1999, n. 5.

[48] Bento XVI, Carta Apost. Porta
fidei, 11-X-2011, n. 13.



[49] Bento XVI, Carta Apost. Porta
fidei, 11-X-2011, n. 13.

[50] S. Josemaria, Instrugdo , 19-
I11-1934, n. 45.

[51] S. Josemaria, Forja , n. 235.

[52] Bento XVI, Carta Apost. Porta
fidei , 11-X-2011, n. 9.

[53] Bento XVI, Carta Apost. Porta
fidei , 11-X-2011, n. 9.

[54] Bento XVI, Carta Apost. Porta
fidei , 11-X-2011, n. 10.

[55] Bento XVI, Carta Apost. Porta
fidei , 11-X-2011, n. 10.

[56] S. Josemaria, Cristo que passa , n.
144.

[57]S. Josemaria, Carta 9-1-1959 , n.
34.



[58] Bento XVI, Homilia nas Vésperas
da Festa da Conversao de S. Paulo,
25-1-2006.

[59] S. Josemaria, Carta 9-1-1959 , n.
34.

[60] S. Josemaria, Notas de uma
reunido familiar, 6-V-1968.

[61] S. Josemaria, Notas de uma
meditacao, 21-XI1-1954.

[62] Beato Jodo Paulo II, Discurso na
audiéncia geral, 24-IV-1991.

[63] Beato Jodo Paulo II, Discurso na
audiéncia geral, 24-IV-1991.

[64] S. Josemaria, Carta 6-V-1945 , n.
35.

[65] S. Anselmo, Proslogium, Precem .
(PL 158, 225).

[66] Bento XVI, Discurso na audiéncia
geral, 21-I11-2007.



[67] Bento XVI, Discurso na audiéncia
geral, 21-111-2007.

[68] Bento XVI, Discurso na audiéncia
geral, 21-I11-2007. A citacdo de
Tertuliano esta em Sobre o véu das
virgens, 1,1 (PL 2, 889).

[69] Bento XVI, Discurso na audiéncia
geral, 21-111-2007.

[70] S. Inacio de Antioquia, Carta aos
Romanos 1V, 1 (Funk I, 216).

[71] S. Josemaria, Forja , n. 518.
[72] Bento XVI, Homilia, 26-11I-2006.

[73] S. Josemaria, Notas de uma
meditacao, 28-V-1964.

[74] S. Josemaria, Caminho , n. 81.

[75] S. Josemaria, Carta 31-V-1954 , n.
29.



[76] Beato Jodo Paulo II, Carta Apost.
Tértio millénnio adveniénte , 10-
XI-1994, n. 45.

[77] Beato Jodo Paulo II, Carta Apost.
Tertio millénnio adveniénte , 10-
XI-1994, n. 45.

[78] S. Josemaria, Notas de uma
reunido familiar, 8-XII-1971.

[79] Beato Jodo Paulo II, Homilia na
Missa de canonizagdo de S.
Josemaria, 6-X-2002.

[80] S. Josemaria, Carta a Isidoro
Zorzano, 23-XI1-1930.

[81] S. Josemaria, 28-VII-1930,
Apuntes intimos , n. 75.

[82] S. Josemaria, Carta 9-1-1932 , n.
83.

[83] S. Josemaria, Santo Rosdrio , IV
Mistério gozoso.



[84] S. Josemaria, Santo Rosdario , 11
Mistério doloroso.

[85] S. Josemaria, Carta 29-1X-1957, n.
16.

[86] S. Jodo Crisostomo, Homilias
sobre o Evangelho de S. Mateus , 46, 2
(PG 58, 478).

[87] S. Jodo Crisdstomo, cit. por S.
Tomas de Aquino, Suma Teologica,
I11, q. 40, a. 1 ad 2.

[88] S. Jodo Crisostomo, Homilias
sobre o Evangelho de S. Mateus , 15, 7
(PG 57, 231).

[89] Beato Jodo Paulo II, Carta Apost.
Novo millénnio inetinte , 6-1-2001, n.
1.

[90] Beato Jodo Paulo II, Carta Apost.
Novo millénnio inetinte , 6-1-2001, n.
1.

[91] Bento XVI, Homilia no inicio do
Pontificado, 24-IV-2005.



[92] S. Ambrdsio, Exposicdo do
Evangelho segundo S. Lucas, II, 32
(CCL 14, 45).

[93] Bento XVI, Carta Apost. Porta
fidei , 11-X-2011, n. 9.

[94] S. Josemaria, Temas Atuais do
Cristianismo , n. 113.

[95] S. Josemaria, Notas de uma
reunido familiar, 11-XI-1972.

[96] S. Josemaria, Notas de uma
reunido familiar, 22-XI-1972.

[97] S. Josemaria, oracdo manuscrita,
1934.

[98] Cfr. S. Josemaria, Amigos de
Deus , n. 306.

[99] Congregacdo para a Doutrina da
Fé, Nota pastoral, 6-1-2012, I, 3.

[100] Bento XVI, Homilia na
Solenidade da Assuncdo, 15-
VIII-2005.



[101] Beato Jodo Paulo II, Carta Enc.
Redemptoris Mater , 25-111-1987, n.
14.

[102] Beato Jodo Paulo II, Carta Enc.
Redemptoris Mater , 25-111-1987, n. 6.

[103] S. Josemaria, Cristo que passa,
n. 175.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-
prelado-por-ocasiao-do-ano-da-fe/
(27/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-por-ocasiao-do-ano-da-fe/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-por-ocasiao-do-ano-da-fe/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-por-ocasiao-do-ano-da-fe/

	Carta do Prelado por ocasião do “Ano da Fé”

