
opusdei.org

Carta do Prelado
(Outubro 2009)

O Prelado do Opus Dei reflecte
este mês sobre o valor
santificador do trabalho e,
perante o momento de crise
global, convida na sua carta a
“purificar a fé, fomentar a
esperança e favorecer a
caridade”.

03/10/2009

Queridíssimos: que Jesus me guarde
as minhas filhas e os meus filhos!



Amanhã, dia 2 de Outubro,
agradeceremos ao Senhor um novo
aniversário da fundação do Opus Dei,
e quatro dias depois, a 6 de Outubro,
será o sétimo aniversário da
canonização do nosso Fundador. Na
proximidade destas duas datas,
penso que nos faz bem meditar nesta
sobrenatural intuição do nosso
Fundador, como João Paulo II a
qualificou [1]: o valor santificador do
trabalho diário no meio do mundo, a
necessidade de aproveitar o
acontecer quotidiano para responder
ao encontro permanente que o
Senhor quer manter com cada uma e
com cada um de nós. Compreende-se
perfeitamente que o nosso Padre
ficasse “louco de amor” ao meditar
com atenção as palavras que Deus
diz através do profeta: meus es tu [2].

Sabemos que o trabalho, esta
realidade universal e necessária que
acompanha a existência dos homens
na Terra, é o meio de subsistência



para as próprias necessidades e as da
família, vínculo de comunhão com as
outras pessoas, ocasião de
aperfeiçoamento pessoal. Para um
cristão, essas perspectivas
alargam-se e ampliam-se, porque o
trabalho aparece como partic‐
ipação na obra criadora de Deus
que, ao criar o homem, o abençoou
dizendo‑lhe: Crescei e multiplicai-
vos, enchei a terra e subjugai-a, e
dominai sobre todo o animal que
se mova à superfície da terra (Gn
1, 28). Além disso, ao ser assumido
por Cristo, o trabalho apresenta-
se-nos como uma realidade
redimida e redentora: é não só o
âmbito em que o homem vive, mas
também meio e caminho de
santidade, realidade santificável e
santificadora [3].

João Paulo II expôs com clareza este
ensinamento durante a canonização
do nosso Fundador, ao ilustrar o
relato da criação do homem: O



Senhor Deus tomou o homem e
colocou-o no Jardim do Éden, para
que o cultivasse e guardasse [4]. «O
Livro do Génesis – dizia o Santo
Padre – (…) recorda-nos que o
Criador confiou a terra ao homem,
para que a “cultivasse“ e
“guardasse”. Trabalhando nas várias
realidades deste mundo, os fiéis
contribuem para realizar este
projecto divino universal. O trabalho
e qualquer outra actividade que se
leva a cabo, com a ajuda da Graça,
transformam-se em meios de
santificação quotidiana» [5].

Já na cerimónia da beatificação, a 17
de Maio de 1992, tinha afirmado que
S. Josemaria «pregou
incansavelmente a chamada
universal à santidade e ao
apostolado. Cristo – acrescentava o
Romano Pontífice – convoca todos a
santificar-se na realidade da vida
quotidiana. Por isso, o trabalho é
também meio de santificação pessoal



e de apostolado quando se vive em
união com Jesus Cristo, pois o Filho
de Deus, ao incarnar, uniu-se de
certo modo a toda a realidade do
homem e a toda a Criação» [6].

Propor novamente este ponto capital
do espírito do Opus Dei não é
repetitivo, porque sempre podemos
aprofundar mais na sua inesgotável
riqueza espiritual e pô-lo em prática
com maior fidelidade, contando com
a ajuda de Deus e a intercessão do
nosso Padre. Como S. Josemaria
declarou frequentemente, enquanto
houver homens e mulheres que
desempenham um trabalho
profissional, haverá pessoas que,
impulsionadas por este espírito,
mostrarão aos seus amigos e colegas
que é possível alcançar a perfeição
cristã, a santidade, mediante a
santificação da actividade
profissional, colaborando com Deus
no aperfeiçoamento da Criação e



cooperando com Cristo na aplicação
da obra redentora.

Escutemos S. Josemaria: Somos
homens da rua, cristãos correntes,
metidos na corrente circulatória
da sociedade, e o Senhor quer-nos
santos, apostólicos, precisamente
no nosso trabalho profissional, isto
é, santificando-nos nesse trabalho,
santificando esse trabalho e
ajudando os outros a santificarem-
se com esse trabalho. Convencei-
vos de que Deus vos espera nesse
ambiente, com solicitude de Pai, de
Amigo. Pensai que com a vossa
actividade profissional realizada
com responsabilidade, além de vos
sustentardes economicamente,
prestais um serviço directíssimo
ao desenvolvimento da sociedade,
aliviais as cargas dos outros e
ajudais a manter muitas obras
assistenciais – a nível local e
universal – em prol dos indivíduos
e dos povos mais desfavorecidos



[7]. Temos de pensar mais nas
pessoas que estão à nossa volta.
Fazemos isto? Despertam elas em nós
uma clara vibração apostólica? O
trabalho profissional e as relações
daí resultantes são um campo
privilegiado para cultivar o
sacerdócio comum recebido no
Baptismo. Tenhamos isto muito
presente durante o ano sacerdotal.

Aquelas palavras do nosso Padre
ecoam com força nos momentos
actuais, marcados por uma profunda
crise económica e laboral que afecta
muitos países. Recordam-nos, ao
mesmo tempo, o carácter
instrumental do trabalho em todas as
suas manifestações. Por isso nos
dizia também que os bens da Terra
não são maus. Pervertem-se
quando o homem os toma como
ídolos e se prostra diante deles,
mas tornam-se nobres quando nós
os tornamos instrumentos para o
bem, nalguma actividade cristã de



justiça e de caridade. Não podemos
correr atrás dos bens económicos
como quem procura um tesouro. O
nosso tesouro está aqui (…), é
Cristo, e nele se há-de concentrar
todo o nosso amor, porque onde
está o teu tesouro, aí está também
o teu coração (Mt 6, 21) [8].

Se considerássemos o trabalho um
objectivo em si mesmo, e não um
meio para alcançar o fim último da
existência humana – a comunhão
com Deus e, em Deus, com os outros
homens –, a sua natureza ficaria
desvirtuada e perderia o seu mais
alto valor. Converter-se-ia numa
actividade fechada à transcendência
na qual a criatura não tardaria a
situar-se no lugar de Deus. Um
trabalho feito assim não poderia ser
um meio para colaborar com Cristo
na obra redentora, que Ele começou
nos seus anos de artesão em Nazaré e
consumou na Cruz, entregando a Sua
vida pela salvação dos homens.



São ideias que Bento XVI expôs
recentemente na encíclica Caritas in
Veritate, apresentando a Doutrina
social da Igreja no actual contexto de
globalização da sociedade. Ao
afirmar, nas circunstâncias actuais,
que o primeiro capital a preservar
e valorizar é o homem, a pessoa,
na sua integridade [9], o Papa
sublinha, como já o fez o Concilio
Vaticano II, que o homem é o autor,
o centro e o fim de toda a vida
económico-social [10]. Assim,
colocando no núcleo do debate actual
a pessoa humana, criada à imagem e
semelhança de Deus, e elevada à
dignidade da filiação divina, o Santo
Padre pronuncia-se decididamente
contra o determinismo que está
subjacente a muitas concepções da
vida política, económica e social.

Ao mesmo tempo, o Papa dá
relevância à energia transformadora
da sociedade, que traz consigo o
exercício de uma liberdade

https://opusdei.org/ssec.php?a=3559


rectamente entendida, ou seja, uma
liberdade firmemente ancorada na
verdade. Referindo-se ao
desenvolvimento dos povos, escreve: 
na realidade, as instituições
sozinhas não bastam, porque o
desenvolvimento humano integral
é primariamente vocação e, por
conseguinte, exige uma livre e
solidária assunção de
responsabilidade por parte de
todos. Além disso, tal
desenvolvimento requer uma
visão transcendente da pessoa,
tem necessidade de Deus: sem Ele,
o desenvolvimento é negado ou
acaba confiado unicamente às
mãos do homem, que cai na
presunção da auto-salvação e
acaba por fomentar um
desenvolvimento desumanizado
[11].

Numa época de crise como esta, com
repercussões que afectam de modo
directo tanta gente, poderia



apresentar-se um duplo perigo: por
um lado, confiar ingenuamente em
que as soluções técnicas resolverão
todos os problemas, e por outro,
deixar-se arrastar pelo pessimismo
ou pela resignação, como se tudo isso
fosse inevitável, consequência de leis
económicas que não podemos evitar.

Uma e outra atitude são falsas e
perigosas. Um homem ou uma
mulher de fé há-de aproveitar esta
situação para melhorar
pessoalmente na prática da virtude,
cuidando com esmero o espírito de
desprendimento, a rectidão de
intenção, a renúncia a bens
supérfluos, e tantos outros detalhes.
Sabe, por outro lado, que estamos
sempre nas mãos de Deus, nosso Pai.
E que, se a Providência divina
permite estas dificuldades, fá-lo para
que tiremos bem do mal: Deus
escreve direito por linhas tortas.
Atravessamos uma fase propícia para
purificar a fé, fomentar a esperança



e favorecer a caridade; e para
desempenhar o nosso trabalho, seja
qual for, com rigor profissional, com
rectidão de intenção, oferecendo
tudo para que na sociedade se crie
um autêntico sentido de
responsabilidade e de solidariedade.
Estamos a rezar para que se resolva
o grave problema do desemprego?

Por outro lado, as circunstâncias
difíceis fazem que brotem mais
facilmente recursos latentes no
interior de cada pessoa. Uma das
recomendações mais importantes da
recente Encíclica concretiza-se no
chamamento a purificarmos as
relações de estrita justiça com a
caridade, sem separar o exercício
destas duas virtudes. O grande
desafio destes momentos, afirma o
Romano Pontífice, é mostrar, tanto
a nível de pensamento como de
comportamentos, que não só não
podem ser descurados ou
atenuados os princípios



tradicionais da ética social, como
a transparência, a honestidade e a
responsabilidade, mas também
que, nas relações comerciais, o
principio de gratuidade e a lógica
do dom como expressão da
fraternidade podem e devem
encontrar lugar dentro da
actividade económica normal. Isto
é uma exigência do homem no
tempo actual, mas também da
própria razão económica. Trata-se
de uma exigência
simultaneamente da caridade e da
verdade [12].

Recordo um ensinamento que S.
Josemaria difundiu nos seus escritos
e nos seus encontros com gente
muito variada. Numa homilia, dirigia
estas palavras às pessoas de todo o
tipo que o ouviam: Convencei-vos
que só com a justiça nunca
resolvereis os grandes problemas
da Humanidade. Quando se faz
apenas justiça, não é de estranhar



que as pessoas se sintam feridas: a
dignidade do homem, que é filho
de Deus, pede muito mais do que
isso. A caridade tem que estar por
dentro e ao lado, porque dulcifica
tudo e tudo deifica: Deus é amor(1 
Jo 4, 16). Temos de actuar sempre
por amor de Deus, que torna mais
fácil amar o próximo e que
purifica e eleva os amores terrenos
[13]. E noutra altura, a uma pergunta
acerca da primeira virtude que um
empresário deveria cultivar, a sua
resposta imediata foi a seguinte: a
caridade, porque só com a justiça
não se chega lá (…). Trata as
pessoas sempre com justiça e
deixa-te levar um pouco pelo
coração (…). Faz o que puderes
pelos outros, com o teu trabalho. E
com a justiça, vive a caridade. Só a
justiça é uma coisa seca. Ficam
muitos espaços por preencher [14].

Um grande amor à justiça, imbuído
sempre na caridade, juntamente com



a preparação profissional própria de
cada um, é a arma cristã para
colaborar com eficácia na resolução
dos problemas da sociedade. Tendes
que fazer sobrenaturalmente
aquilo que já fazeis naturalmente,
aconselhava S. Josemaria. E depois,
dizia, levai estes ideais de caridade,
de fraternidade, de compreensão,
de amor, de espírito cristão a todos
os povos da Terra [15]. Alertava-nos
para as doutrinas que oferecem
falsas soluções – por serem
materialistas – para os problemas
sociais: para resolver todos os
conflitos dos homens bastam-nos a
justiça e a caridade cristãs [16].

Estas considerações não dispensam
os cristãos – especialmente os que
têm cargos de responsabilidade na
vida pública ou na sociedade – do
esforço por conhecer bem as leis da
economia. A caridade não exclui o
saber, antes reclama-o, promove-o
e anima-o a partir de dentro. O



saber nunca é obra apenas da
inteligência. Pode, sem dúvida, ser
reduzido a cálculo e a experiência,
mas se quer ser sapiência capaz de
orientar o homem à luz dos
princípios primeiros e dos seus
fins últimos, deve ser “temperado”
com o “sal” da caridade. A acção é
cega sem o Saber, e este é estéril
sem o Amor. De facto, “aquele que
está animado de verdadeira
caridade é engenhoso em
descobrir as causas da miséria,
encontrar os meios de a combater
e vencê-la resolutamente” (Paulo
VI, Carta Enc. Populorum
progressio, n. 75) [17].

Procuremos entender mais a fundo
estes ensinamentos do Magistério,
difundi-los e fazer que se gravem
profundamente na nossa consciência
e na nossa actuação diária.

Como sempre, lembro-vos que
permaneçais muito unidos às minhas



intenções. E, como é natural, em
primeiro plano está sempre a oração
pelo Papa e pelos seus colaboradores.
Além disso, este mês vai haver em
Roma uma sessão especial do Sínodo
dos Bispos, dedicada ao Continente
Africano. Recorramos desde já ao
Espírito Santo e à intercessão de S.
Josemaria, para que o Senhor
ilumine os Bispos que se reunirão
com o Papa e conceda a essa
Assembleia grande fruto espiritual.

Há outros aniversários da história da
Obra que não vou mencionar. Mas
sinto, isso sim, a urgência de que
cresça em todas e em todos o desejo
de conhecer os diferentes passos da 
vida de S. Josemaria. A sua
delicadeza em cuidar bem de tudo o
que o Céu pôs nas suas mãos
motivou-o a ser um leal servidor de
Deus, da Igreja – com esta partezita, a
Obra –, das suas filhas, dos seus
filhos, e de todas as pessoas, também
das que não o compreendiam. É de

https://www.pt.josemariaescriva.info/


grande importância que sigamos
estes passos.

Com todo o afecto, abençoa-vos

o vosso Padre 

+ Javier

Roma, 1 de Outubro de 2009

1. Cfr. João Paulo II, Homilia na
beatificação do Fundador do Opus
Dei, 17-V-1992.

2. Is 43, 1.

3. S. Josemaria, Cristo que passa, n.
47.

4. Gn 2, 15.

5. João Paulo II, Homilia na
canonização do Fundador do Opus
Dei, 6-X-2002.



6. João Paulo II, Homilia na
beatificação do Fundador do Opus
Dei, 17-V-1992.

7. S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
120.

8. S. Josemaria, Cristo que passa, n.
35.

9. Bento XVI, Carta Enc. Caritas in
Veritate, 29-VI-2009, n. 25.

10. Bento XVI, Carta Enc. Caritas in
Veritate, 29-VI-2009, n. 25. Cfr. Const.
Past. Gaudium et spes, n. 63.

11. Bento XVI, Carta Enc. Caritas in
Veritate, 29-VI-2009, n. 11.

12. Bento XVI, Carta Enc. Caritas in
Veritate, 29-VI-2009, n. 36.

13. S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
172.

14. S. Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 27-XI-1972.



15. S. Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 2-VI-1974.

16. S. Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 14-IV-1974.

17. Bento XVI, Carta Enc. Caritas in
Veritate, 29-VI-2009, n. 30.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-
prelado-outubro-2009/ (13/02/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-outubro-2009/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-outubro-2009/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-outubro-2009/

	Carta do Prelado (Outubro 2009)

