
opusdei.org

Carta do Prelado
(novembro 2015)

Uma visão cristã da morte é o
melhor antídoto contra o medo
lógico que pode inspirar esse
passo desconhecido que,
contudo, “chegará
inexoravelmente” (S.
Josemaria). Carta do Prelado do
mês de novembro.

04/11/2015

Queridíssimos: que Jesus me guarde
as minhas filhas e os meus filhos!



Grande é a minha alegria pela
ordenação diaconal de um grupo de
irmãos vossos, que se realizou ontem
na Basílica de S. Eugénio. Estes meus
filhos, dedicados às atividades
apostólicas da Prelatura, que é uma
parte viva do Corpo Místico de Cristo,
servirão com toda a sua alma a
Igreja, tão necessitada de ministros
sagrados que lutem por ser santos,
cultos, alegres e desportistas na vida
espiritual, como S. Josemaria
desejava. Peçamos insistentemente a
Deus que este dom nunca falte em
todo o mundo, com seminaristas e
sacerdotes santos nas dioceses.

O início deste mês traz à nossa mente
a tão consoladora verdade da
Comunhão dos santos. Hoje
recordamos especialmente os fiéis
que já desfrutam da Santíssima
Trindade no Céu. E amanhã estarão
muito presentes nas nossas orações
os fiéis defuntos que ainda se
purificam no Purgatório, com quem



havemos de travar uma profunda
amizade.

Lembro-me da devoção com que o
nosso Padre vivia este dia, esperando
que, graças também aos sufrágios
que a Igreja oferece, as benditas
almas recebessem a remissão total
das penas temporais devidas aos
pecados, e pudessem assim chegar à
presença beatificante de Deus. Tanto
o impulsionava esta manifestação de
misericórdia, de caridade, que dispôs
que no Opus Dei se aplicasse
frequentemente a celebração da
Santa Missa, a Sagrada Comunhão e
o Terço pelo descanso eterno das
suas filhas e dos seus filhos, dos
nossos pais e irmãos, dos
Cooperadores falecidos, e por todos
os que deixaram este mundo.
Sejamos generosos na aplicação
destes sufrágios, e acrescentemos da
nossa parte o que nos parecer
oportuno, sobretudo o oferecimento
de um trabalho bem acabado, com



espírito alegre de oração e de
penitência.

Muito pertinente é a recomendação
de S. Paulo: cotídie mórior [1], cada
dia morro para o pecado, para
ressuscitar com Jesus Cristo. S.
Josemaria, ao assumir o conselho do
Apóstolo, convidava-nos a meditar
muitas vezes no final da vida
terrena, com o objetivo de nos
prepararmos o melhor possível para
o encontro com Deus. A morte é uma
realidade que afeta todos, sem
exceção. Muitos a temem e fazem o
possível por esquecê-la. Não deve ser
assim para um cristão coerente com
a sua fé. Aos "outros", a morte
paralisa-os e espanta-os. A nós, a
morte - a Vida - dá-nos ânimo e
impulso. Para eles, é o fim, para
nós, o princípio [2].

Contudo, este passo apresenta-se-nos
às vezes com contornos dramáticos,
especialmente quando surge de



forma imprevista, ou quando atinge
gente jovem, diante de quem se abria
um futuro cheio de possibilidades. O
Santo Padre comenta que nesses
casos, para muitas pessoas, a morte
é como um buraco negro que se
abre na vida das famílias e ao qual
não sabemos dar explicação
alguma [3].

Mas não se pode esquecer que, como
diz a Sagrada Escritura, Deus não fez
a morte nem se alegra com a perda
dos que vivem [4]. O homem foi
criado com uma natureza mortal,
mas a Sabedoria e a Omnipotência
divinas tinham disposto que ele não
morresse, se os nossos primeiros pais
tivessem amado e obedecido
fielmente aos mandamentos de Deus.
Eles deixaram-se enganar pelo
tentador, e o resultado está à vista: 
assim como por um só homem entrou
o pecado no mundo e, pelo pecado, a
morte (...), assim também a morte



chegou para todos os homens, porque
todos pecaram [5].

Sobre este assunto, muito ajudam e
confortam tantas considerações do
nosso Padre, que, entre outros textos,
escreveu: A morte chegará
inexoravelmente. Portanto, que
oca vaidade a de centrar a
existência nesta vida! Repara
como sofrem tantas e tantos: uns,
porque ela se acaba, custa-lhes
deixá-la. A outros, porque dura
demais, aborrece-os...

Nunca se pode entender a nossa
passagem pela Terra como um fim.
É preciso sair dessa lógica errada,
e firmar-se na outra, na eterna. E
para isso é necessária uma
mudança total: esvaziar-nos de
nós mesmos, dos motivos
egocêntricos, que são caducos,
para renascermos em Cristo, que é
eterno [6].



Somente um olhar de fé, para Jesus
Cristo crucificado, nos permite
vislumbrar este mistério, que tem
mais de consolação que de tristeza. O
Catecismo da Igreja Católica ensina
que, «graças a Cristo, a morte cristã
tem um sentido positivo. Para mim,
viver é Cristo e morrer é lucro (Fl 1,
21). É digna de fé esta palavra: se
tivermos morrido com Cristo, também
com Ele viveremos (2 Tm 2, 11). A
novidade essencial da morte cristã
está nisto: pelo Batismo, o cristão já
“morreu com Cristo”
sacramentalmente, para viver uma
vida nova. Se morremos na graça de
Cristo, a morte física consuma este
“morrer com Cristo” e completa
assim a nossa incorporação n'Ele, no
Seu ato redentor» [7]. Embora não
seja totalmente correta tem uma
base de verdade, a resposta da mãe
de um nosso irmão ao comentar, com
fé, na hora da sua morte: “como não
há de o Senhor receber-me, se eu O



tenho recebido durante anos e anos
na Comunhão de cada dia?”

A certeza da fé, unida à esperança e à
caridade, tem a capacidade de
desfazer o véu de tristeza e medo
com que por vezes se encara o passo
final da existência terrena. Mais
ainda, com fé - como a partida dos
santos desta Terra mostra com
particular clareza - é possível acolher
a morte em paz, porque se vai ao
encontro do Senhor. Não tenhas
medo da morte. - Aceita-a, desde
agora, generosamente..., quando
Deus quiser..., como Deus quiser...,
onde Deus quiser. - Não duvides,
virá no tempo, no lugar e do modo
que mais convier..., enviada pelo
teu Pai-Deus. Bem-vinda seja a
nossa irmã, a morte! [8]

Estas reflexões são tradicionais na
doutrina e na atuação cristã. Não
pressupõem nada de negativo, nem
pretendem fomentar inquietações



irracionais, mas sim um santo temor
filial, cheio de confiança em Deus.
Encerram um realismo sobrenatural
e humano, com sinais claros de que a
sabedoria cristã, a partir da fé, dá
tranquilidade e confiança à alma.

O nosso Padre ensinou-nos a tirar
consequências práticas da meditação
sobre este momento e, em geral,
sobre as últimas realidades. Não
consideremos pois friamente estas
coisas, pregava numa ocasião para
um grupo de filhos seus, ainda
novos. Eu não quero que nenhum
de vós morra. Guarda-os, Senhor,
não os leves ainda pois são jovens,
e aqui em baixo tens poucos
instrumentos! Espero que o Senhor
me ouça... Mas a morte pode vir a
qualquer momento [9]. E concluía: 
que consciência tão objetiva nos
traz a consideração da morte! Que
bom remédio para dominar as
rebeliões da vontade e a soberba
da inteligência! Ama-a, e diz ao



Senhor, com confiança: como Tu
quiseres, quando Tu quiseres,
onde Tu quiseres [10].

Naturalmente que a realidade da
morte se torna mais dura quando se
trata das pessoas mais queridas: pais,
filhos, esposos, irmãos... Mas com a
graça de Deus, à luz da
Ressurreição do Senhor, que não
abandona nenhum daqueles que o
Pai Lhe confiou, nós podemos
privar a morte do seu «aguilhão»,
como dizia o apóstolo Paulo (1 Cor
15, 55), podemos impedir que ela
envenene a nossa vida, que torne
vãos os nossos afetos, que nos leve
a cair no vazio mais obscuro [11].
Nada mais certo do que isto: o
Senhor quer‑nos ao Seu lado para
desfrutarmos da Sua santa visão e
presença. Fomentamos diariamente
esta esperança? Rezamos com amor,
como o nosso Padre, o vultum tuum,
Dómine, requíram [12], procuro,
Senhor, o Teu rosto?



Estes momentos, que são
acompanhados pela dor, podem ser -
se a fé tem raízes profundas na
família cristã, e de facto assim
acontece muitas vezes - ocasião para
reforçar os laços que unem entre si
os diversos membros. Nesta fé,
podemos consolar-nos uns aos
outros, conscientes de que o
Senhor venceu a morte de uma vez
para sempre. Os nossos entes
queridos não desapareceram nas
trevas do nada: a esperança
assegura‑nos que eles estão nas
mãos bondosas e vigorosas de
Deus. O amor é mais forte do que a
morte. Por isso, o caminho consiste
em fazer aumentar o amor, em
torná-lo mais sólido, e o amor
preservar-nos-á até ao dia em que
todas as lágrimas serão enxugadas,
quando já não haverá morte, nem
luto, nem pranto, nem dor (Ap 21,
4) [13].



Esta visão cristã oferece o verdadeiro
antídoto para o temor que nos
costuma assaltar ao comprovarmos a
caducidade da existência terrena. Ao
mesmo tempo, como já referi, nada
mais natural que a morte dos entes
queridos nos doa, e que choremos a
sua partida. Também Jesus chorou
pela morte de Lázaro, o amigo tão
querido, antes de o ressuscitar. Mas
sem exagerarmos, porque para um
cristão coerente, morrer é ir para a
festa. Assim se exprimia S. Josemaria,
que comentava uma vez: quando
nos disserem: ecce spónsus venit,
exíte óbviam ei (Mt 25, 6) - sai,
porque vem o esposo, porque vem
Ele buscar-te - pediremos a
intercessão de Nossa Senhora.
Santa Maria, Mãe de Deus, rogai
por nós pecadores, agora... e
verás, na hora da morte! Que
sorriso terás na hora da morte!
Não haverá um gesto de medo,
porque estarão os braços de Maria
para te acolher [14].



O nosso Padre, quando o Senhor
chamava à Sua presença alguma
filha ou algum filho seu ainda jovem,
protestava filialmente e sentia uma
profunda dor, mas logo a seguir,
aceitava a Vontade divina, que sabe o
que realmente nos convém. E rezava:
Fiat, adimpleátur..., faça-se
cumpra-se, seja louvada e
eternamente exaltada a justíssima
e armabilíssima Vontade de Deus
sobre todas as coisas! Amen.
Amen [15]. E alcançava a paz.

Todos estes pensamentos devem
sempre estar unidos à consideração
de que a omnipotência de Deus nos
devolverá a vida: vita mutátur, non
tóllitur [16], a vida muda, não acaba.
A segurança de nos sabermos perto
de Deus, com todas as ajudas que,
nesses momentos finais, a nossa Mãe
Igreja nos dispensa, há de levar-nos a
raciocinar assim: Senhor, eu
acredito que ressuscitarei. Eu
creio que o meu corpo se voltará a



unir à minha alma, para reinar
eternamente Contigo: pelos Teus
méritos infinitos, por intercessão
da Tua Mãe, pela predileção que
tiveste comigo [17].

Filhas e filhos meus, esforcemo-nos
por transmitir esta alegria e esta
segurança da fé. Rezemos em cada
dia pelas pessoas que irão render a
alma ao Senhor, para que se abram à
graça abundantíssima que Deus, por
intercessão da Sua Mãe Santíssima,
concede nesses momentos. E
continuemos a rezar pela santidade
de todas as famílias na Terra, para
que as conclusões deste Sínodo nos
animem a seguir com total fidelidade
os desígnios de salvação que o
Senhor inscreveu no próprio núcleo
do casamento e da família.

Gostava que cada um meditasse na
sabedoria da santa Igreja, que uniu a
solenidade de Todos os Santos ao dia
dedicado à comemoração de todos os



fiéis defuntos, que é no dia seguinte:
saboreai a alegria celestial que enche
a liturgia deste mês e de todo o ano.

Com todo o afeto, abençoa-vos

o vosso Padre

+ Javier

Roma, 1 de novembro de 2015.

P.S. Dentro de alguns dias, irei para a
Clinica da Universidade de Navarra,
para me submeter a uma operação
cirúrgica. Estarei muito unido a
todas e a todos vós, e espero que me
sustenteis com a fortaleza da vossa
oração.

© Prælatura Sanctæ Crucis et Operis
Dei

[1]. 1 Cor 15, 31.



[2]. S. Josemaria, Caminho, n. 738.

[3]. Papa Francisco, Audiência geral,
17-VI-2015.

[4]. Sb 1, 13.

[5]. Rm 5, 12.

[6]. S. Josemaria, Sulco, n. 879.

[7]. Catecismo da Igreja Católica, n.
1010.

[8].S. Josemaria, Caminho, n. 739.

[9]. S. Josemaria, Notas de uma
meditação, 13-XII-1948.

[10]. S. Josemaria, Notas de uma
meditação, 13-XII-1948.

[11]. Papa Francisco, Audiência geral,
17-VI-2015.

[12]. Cfr. Sl 26 [27], 8.

[13]. Papa Francisco, Audiência geral,
17-VI-2015.



[14]. S. Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 23-VI-1974.

[15]. S. Josemaria, Forja, n. 769.

[16]. Missal Romano, Prefácio de
defuntos I.

[17]. S. Josemaria, Notas de uma
meditação, 13-XII-1948.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-
prelado-novembro-2015/ (14/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-novembro-2015/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-novembro-2015/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-novembro-2015/

	Carta do Prelado (novembro 2015)

