
opusdei.org

Carta do Prelado
(Novembro 2011)

Transmitir a própria fé aos
outros, especialmente com a
vida, é um “alegre dever” para
todos os cristãos, diz D. Javier
Echevarría na sua carta de
Novembro.

06/11/2011

Queridíssimos: que Jesus me guarde
as minhas filhas e os meus filhos!

No mês de Novembro, a Igreja
convida-nos a elevar o olhar para
além do horizonte terreno. A



Solenidade de Todos os Santos, que
celebramos hoje, e amanhã a
comemoração dos fiéis defuntos,
falam-nos de que Deus nos criou
para O servir e louvar na Terra, e
gozar d’Ele eternamente no Céu. A
vida terrena, por longa que seja, fica-
se num brevíssimo instante em
comparação com a eternidade. Diz
um dos Salmos: Os dias dos seres
humanos são como a erva: brota
como a flor do campo, mas, quando
sopra o vento sobre ela, deixa de
existir e não se conhece mais o seu
lugar. Mas o amor do Senhor é eterno
para os que O temem [1]. Ouvi muitas
vezes o nosso Padre comentar estas
palavras, coroando-as com o vultum
tuum, Domine requiram! [2]

A única coisa definitiva, o que
verdadeiramente vale a pena é
chegar à casa do Pai, onde Jesus
Cristo nos foi preparar uma morada
[3]. As almas bem-aventuradas, que
já gozam da visão beatífica no Céu,



sabem-no bem, e as que se purificam
no Purgatório, antes de serem
admitidas na glória, anseiam por
chegar lá.

Estas comemorações litúrgicas, e
todo o mês que agora iniciamos, são
uma boa altura para fazermos um
exame de consciência mais
profundo, reavivando a sede de Deus
e rectificando o que houver para
rectificar. Que aproveita ao homem
ganhar o mundo inteiro, se perder a
sua vida? Ou que poderá dar o homem
em troca da sua vida? [4]. Estas
perguntas de Nosso Senhor deviam
estar muito presentes em cada um
dos nos nossos dias e iluminar todo a
nossa actuação, porque Que
proveito terá para o homem tudo o
que existe na terra, todas as
ambições da inteligência e da
vontade? Que vale tudo isto, se
tudo se acaba, se tudo se desfaz, se
são fantasias de teatro todas as
riquezas deste mundo terreno, se



depois é a eternidade para
sempre, para sempre, para
sempre? (…) Mentem os homens ao
dizer para sempre em coisas
temporais. Só é verdade, com uma
verdade total, o para sempre em
relação a Deus. E assim hás-de
viver tu, com uma fé que te ajude a
sentir sabor de mel, doçura de céu,
ao pensares na eternidade, que é,
de verdade, para sempre [5].

Um olhar pelo mundo leva-nos a
considerar com dor que são muitos –
homens e mulheres, jovens e idosos –
os que percorrem os caminhos da
Terra sem ter praticamente em conta
o seu destino eterno. Outras
inquietações e necessidades ocupam
quase por completo os seus
horizontes de vida, e, às vezes sem
culpa própria, desconhecem a
dignidade a que Deus os chama, a
felicidade sem fim a que os convida.
Tu e eu, cada cristão consciente da
grandeza da sua vocação, não pode



ficar indiferente perante a sorte
dessas multidões que não conhecem
Deus ou O põem entre parêntesis.
Diante desta realidade, não cabem
pessimismos. Havemos de suplicar
ao Senhor que nos encha da Sua
solicitude e que sejamos conscientes
de que, com a oração e a
mortificação, chegamos ao último
recanto do planeta. Será que
amamos toda a humanidade? Como
reagimos às notícias de países mais
distantes?

Na Carta Apostólica publicada há
dias, convocando um ano da fé para
daqui por alguns meses, Bento XVI
reafirma esta responsabilidade
fundamental dos fiéis católicos. Não
podemos deixar que o sal se torne
insípido e a luz fique escondida
(cfr. Mt 5, 13-16). Também o
homem contemporâneo pode
sentir de novo a necessidade de ir,
como a samaritana, ao poço, para
ouvir Jesus que convida a crer



n’Ele e a beber na Sua fonte, donde
jorra água viva (cfr. Jo 4, 14) [6]. O
pensamento da Comunhão dos
santos, tão vivo nas próximas
semanas, levar-nos-á a pedir à
terceira Pessoa da Santíssima
Trindade que aumente em cada um o
desejo de aproximar d’Ele muitas
almas. Ure igne Sancti Spiritus!
clamamos, com a invocação que
tanto impressionava o nosso Padre:
queima-nos, Senhor, com o fogo do
Espírito Santo! Que a Tua acção nas
nossas almas – luz na inteligência,
decisões operativas na vontade,
fortaleza no coração – nos
impulsione para um apostolado
constante, aproveitando todas as
ocasiões, e sabendo criar ocasiões
novas, para ajudar a que as pessoas
com quem nos encontramos se
aproximem de Deus.

Temos de nos esforçar diariamente
na actividade apostólica, com
renovado ardor. Devemos



readquirir o gosto – prossegue o
Papa – de nos alimentarmos da
Palavra de Deus, transmitida
fielmente pela Igreja, e do Pão da
vida, oferecidos como sustento de
quantos são Seus discípulos (cfr. Jo
6, 51). De facto, nos nossos dias
ressoa ainda, com a mesma força,
este ensinamento de Jesus:
«Trabalhai, não pelo alimento que
desaparece, mas pelo alimento que
perdura e dá a vida eterna» ( Jo 6,
27). E a questão, então posta por
aqueles que O escutavam, é a
mesma que colocamos nós também
hoje: «Que havemos nós de fazer
para realizar as obras de Deus?» ( 
Jo 6, 28). Conhecemos a resposta de
Jesus: «A obra de Deus é esta: crer
n’Aquele que Ele enviou» ( Jo 6, 29).
Por isso, crer em Jesus Cristo é o
caminho para se poder chegar
definitivamente à salvação [7].

Fixemo-nos, como sempre, na figura
amabilíssima do Redentor. É preciso



acreditar n’Ele, o nosso Deus e
Salvador que nos quer levar à glória
de Deus Pai, com a assistência do
Espírito Santo. Tão intensamente o
deseja, que declarou, em certa
ocasião, aos Seus discípulos: ignem
veni mittere in terram, et qui volo nisi
ut accendatur? [8], Eu vim trazer o
fogo à Terra e que quero senão que
se ateie?

Estas palavras agitaram a alma de S.
Josemaria desde muito jovem. 
Durante anos, a consideração da
sede de Jesus por incendiar o
mundo com o Seu fogo abrasava-
me no amor de Deus. E não cabia
dentro de mim aquele fervor que
impetuosamente surgia na minha
alma, e que, exprimindo-se nas
próprias palavras do Mestre, saía
dos meus lábios, aos gritos: ignem
veni mittere in terram, et qui volo
nisi ut accendatur?... Ecce ego quia
vocasti me ( Lc 12, 49; 1 Re 3, 9), Eu
vim trazer o fogo à Terra e que



quero senão que arda?... Aqui
estou, Senhor, porque me
chamaste [9]. E acrescentava que,
para a sua alma, essas palavras eram 
um incentivo. Que o sejam também
para vós; que não estejais nunca
apagados; que vos assumais como
portadores do fogo divino, de luz
divina, do calor do Céu, de amor
de Deus, em todos os ambientes da
Terra [10].

Peçamos ao Paráclito que acenda os
nossos corações. Que nos faça
experimentar, com Cristo, o cuidado
pela salvação de todos. Aquele
ignem veni mittere in terram! – 
vim incendiar a Terra – deve
queimar-nos a alma . E havemos
de estar decididos, absolutamente
decididos a dizer ao Senhor: ecce
ego quia vocasti me! (1 Sm 3, 8),
aqui me tens! Porque me chamaste
a ser cristão. Pai de família? Pai
de família. Mãe de família? Mãe de
família. Filho? Filho. Mas pegando



fogo a tudo o que tocardes. Se não
pegais fogo ao que tendes à volta,
vós mesmos vos queimareis de
maneira tonta, para deixar só
umas cinzas, em vez de uma brasa
de luz e calor [11].

O apostolado – alegre dever para os
cristãos – anima-nos a continuar a
missão de Cristo que a Igreja leva a
cabo, cada um a partir da sua
posição no Corpo místico. O bom
exemplo, sempre fundamental, tem
particular importância nos
momentos actuais. Pode haver
pessoas afastadas de Deus ou da
prática religiosa, que não admitam
uma conversa de conteúdo
sobrenatural ou simplesmente
espiritual. Mas o testemunho de uma
recta actuação – na vida pessoal,
familiar, profissional, social – não
passa nunca despercebido. Essas
mulheres e esses homens, mesmo
que talvez nunca o reconheçam
abertamente, interrogam-se com



frequência, no seu íntimo, sobre as
razões dessa actuação, e assim se
começam a abrir à luz do Senhor. Os
cristãos são chamados a fazer
brilhar, com a sua própria vida no
mundo – escreve o Papa – , a
Palavra de verdade que o Senhor
Jesus nos deixou [12]. Neste sentido,
como Bento XVI sugere, o estudo ou a
revisão do Catecismo da Igreja
Católica ganham particular
importância: para conhecer melhor a
fé e as suas consequências e as
comunicar aos outros. Não deixemos
de recorrer a esta fonte e de o
recomendar aos que nos rodeiam.

A fé não se esgota no conhecimento
das verdades contidas no depósito da
Revelação, mas requer, pela sua
própria dinâmica, a manifestação
exterior. Como S. Paulo ensina, a fé 
per caritatem operatur [13], actua na
caridade. E a caridade mostra-se em
actos concretos de serviço aos outros,
de atenção, de interesse pelas suas



coisas, a começar pelos mais
próximos. A primeira manifestação
traduz-se em querer o mesmo que
Deus quer: que todos se salvem e
cheguem ao conhecimento da Verdade
[14]. Numa palavra, comunicar a fé
recebida. Este é o objectivo que o
Papa sublinha na sua recente carta
apostólica, pois a contece, não
poucas vezes, que os cristãos
sintam maior preocupação com as
consequências sociais, culturais e
políticas da fé do que com a
própria fé, considerando esta
como um pressuposto óbvio da sua
vida diária. Ora um tal
pressuposto não só deixou de
existir, mas frequentemente acaba
até negado. Enquanto, no passado,
era possível reconhecer um tecido
cultural unitário, amplamente
compartilhado no seu apelo aos
conteúdos da fé e aos valores por
ela inspirados, hoje parece que já
não é assim em grandes sectores
da sociedade [15].



S. Josemaria pregou, durante toda a
sua vida, a necessidade de
embebermos na fé os pensamentos,
as palavras e as obras. Insistia em
que, ao entrar em contacto com
outras pessoas, nos deveríamos
prontamente questionar sobre a
maneira de as ajudar a aproximar de
Deus. Costumava fazer uma
comparação. Já reparaste que
existe em todos nós – também em ti
e em mim – como que um
preconceito psicológico, uma
espécie de deformação
profissional? Quando um médico
vê pela rua outra pessoa, sem
querer, pensa: “este sofre do
fígado”. Se quem a vê é um
alfaiate, comentará: “que mal
vestido, ou, que bem, que belo
corte!” E o sapateiro repara nos
sapatos… E tu e eu, filhos de Deus,
dedicados a servir os outros no
mundo, por amor do Senhor,
quando olhamos para as pessoas,
temos de pensar nas suas almas,



temos de nos dizer: aqui está uma
alma que é preciso ajudar, uma
alma a compreender, uma alma
com quem havemos de conviver,
uma alma a salvar [16].

Esta maneira de agir é natural,
porque quem descobriu Cristo deve
levar os outros até Ele. Uma
grande alegria não se pode
guardar só para si próprio. É
preciso comunicá-la [17]. Assim
fizeram os fiéis seguidores do Senhor
em todos os tempos. «Quando
descobris que uma coisa vos ajudou –
pregava S. Gregório Magno –,
procurais chamar os outros. Deveis
pois desejar que outros vos
acompanhem pelos caminhos do
Senhor. Se ides ao fórum ou às
termas, e encontrais alguém
desocupado, convidai-o a
acompanhar-vos. Aplicai este
costume humano às coisas
espirituais, e quando vos aproximais
de Deus não o façais sozinhos» [18].



Pensemos que, apesar do clima de
desleixo e de relativismo, há no
coração de todos uma fome de
eternidade que só Deus pode
satisfazer. Este facto pode constituir
um firme ponto de apoio para
renovar diariamente a vibração
apostólica, sabendo que o Senhor se
quer servir dos cristãos, de ti e de
mim, como instrumentos para levar
aos outros o Céu. Embora nos
vejamos e sejamos realmente
pequenos, temos de nos acender no
desejo e na realidade de levar a
luz de Cristo, a vibração de Cristo,
as dores e a salvação de Cristo a
tantas almas de colegas, de
amigos, de familiares, de
conhecidos, de desconhecidos –
sejam quais forem as suas
opiniões em matérias temporais –,
para darmos a todos um grande
abraço fraterno. Então seremos
como um brilhante rubi, e
deixaremos de ser este nada, este
carvão pobre e miserável, para ser



a voz de Deus, luz de Deus, fogo de
Pentecostes! [19].

Nos últimos dias estive em Pamplona
para presidir à cerimónia de
atribuição de alguns doutoramentos 
honoris causa pela Universidade de
Navarra. Depois, em Madrid, tive
encontros com milhares de fiéis da
Prelatura, cooperadores e amigos.
Pedi à Santíssima Trindade que
renove em todos a vibração
apostólica, colaborando na nova
evangelização da sociedade, com o
seu apostolado pessoal, de amizade e
confidência, e promovendo também
actividades de formação que levem a
todos os ambientes a mensagem de
Cristo.

Antes de acabar, peço-vos orações
pelos vossos trinta e cinco irmãos
que serão ordenados diáconos, no
próximo dia 5, em Roma. Pedi para
eles e para todos os ministros da



Igreja um coração à medida do
Coração de Cristo.

Continuemos muito unidos ao
Romano Pontífice e em comunhão
com os Bispos diocesanos.
Agradeçamos ao Senhor os frutos
espirituais que tem dado à Igreja por
meio da actividade apostólica dos
fiéis da Obra. Vamos fazê-lo de modo
especial no próximo dia 28,
aniversário do dia em que o Opus Dei
foi erigido em prelatura pessoal. Que
o nosso reconhecimento chegue a
Deus pelas mãos da Santíssima
Virgem.

Com todo o afecto, abençoa-vos

o vosso Padre

+ Javier

Roma, 1 de Novembro de 2011

[1] Sl 102 (103), 15-17.

[2] Cfr. Sl 26 (27), 8.



[3] Cfr. Jo 14, 2-3.

[4] Mt 16, 26.

[5] S. Josemaria, Amigos de Deus , n.
200.

[6] Bento XVI, Carta Apostólica Porta
fidei , 11-X-2011, n. 3.

[7] Bento XVI, Carta Apostólica Porta
fidei , 11-X-2011, n. 3.

[8] Lc 12, 49 (Vg).

[9] S. Josemaria, Carta 9-I-1959 , n. 9.

[10] S. Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 12-II-1975.

[11] S. Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 9-II-1975.

[12] Bento XVI, Carta Apostólica 
Porta fidei , 11-X-2011, n. 6.

[13] Gl 5, 6.

[14] 1 Tm 2, 4.



[15] Bento XVI, Carta Apostólica 
Porta fidei , 11-X-2011, n. 2.

[16] S. Josemaria, Notas de uma
meditação, 25-II-1963.

[17] Bento XVI, Homilia, 21-VIII-2005.

[18] S. Gregório Magno, Homilias
sobre os Evangelhos , I, 6, 6 (PL 76,
1098).

[19] S. Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 2-VI-1974.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-
prelado-novembro-2011/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-novembro-2011/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-novembro-2011/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-novembro-2011/

	Carta do Prelado (Novembro 2011)

