
opusdei.org

Carta do Prelado
(Novembro 2010)

Na carta pastoral deste mês, o
Prelado do Opus Dei convida a
aprofundar no dogma da
Comunhão dos santos,
fomentando a união com os
membros da Igreja que estão no
Céu, no Purgatório e na Terra.

05/11/2010

Queridíssimos: que Jesus me guarde
as minhas filhas e os meus filhos!

Lembramos hoje os bem-
aventurados que gozam de Deus no



Céu. S. João relata, no Apocalipse,
uma das suas visões: Apareceu uma
multidão enorme que ninguém podia
contar, de todas as nações, tribos,
povos e línguas. Estavam de pé, com
túnicas brancas diante do trono e
diante do Cordeiro, e com palmas na
mão. Aclamavam em alta voz: A
salvação vem do nosso Deus, que está
sentado no trono, e ao Cordeiro! [1].

Vemos que a Sagrada Escritura
representa assim, como num quadro
grandioso, aquela inumerável
multidão que já chegou ao feliz
termo do seu caminhar terreno. É a 
Igreja triunfante. Junto de Nossa
Senhora e de S. José, junto dos santos
canonizados – entre os quais
veneramos, com especial alegria, o
nosso Padre – vivem para sempre,
em Deus e para Deus, milhões e
milhões de pessoas normais e
correntes, que travaram as batalhas
da vida espiritual na Terra e, com a
ajuda da graça, as venceram. Vai-me



o pensamento, cheio de gratidão,
para as mulheres e os homens da
Obra que serviram o Senhor com
uma fidelidade íntegra, e que do Céu
nos ajudam com a sua intercessão.
Mas isto não pode ficar numa mera
recordação: deve traduzir-se num
contar com elas e com eles, em
estreita união, para continuar a
seguir o caminho que tão
admiravelmente percorreram.

Dirijo-me também, com imenso
afecto, às pessoas que nos formaram
ou com quem lidámos na Terra: pais,
irmãos, parentes, amigos, colegas… e
a muitas outras que, sem as termos
conhecido, nos ajudaram ou a quem
ajudámos com a nossa luta pessoal,
pela Comunhão dos Santos, a
alcançar a meta preciosa da
contemplação da Santíssima
Trindade. Sugiro, como vi o nosso
Padre fazer, que rezeis e vos confieis
à intercessão de todos os vossos
antepassados.



Também não podemos esquecer essa
querida e grande multidão que
espera o momento de dar o passo
definitivo para a casa do Céu. São as
benditas almas do Purgatório – Igreja
purgante –, que se preparam para
entrar na Glória. «Já estão num
lugar afortunado – comentava S.
Josemaria –, pois têm assegurada a
salvação, embora ainda precisem
de se purificar um pouco para
irem para junto de Deus» [2].
Também a Igreja se recorda, e por
isso, amanhã, 2 de Novembro,
dedica-lhes uma comemoração
especial, e dispõe que cada sacerdote
celebre o Sacrifício Eucarístico em
sufrágio pelos defuntos.

Estas semanas são uma ocasião
privilegiada para crescer muito mais
na Comunhão dos Santos. Com as
nossas orações e mortificações, com
o oferecimento do nosso trabalho e,
sobretudo, aplicando pelas almas do
Purgatório os frutos da Santa Missa,



estamos em condições de as ajudar a
reparar as suas faltas e assim
chegarem ao Céu. Como não pensar
na constante devoção com que o
nosso Padre rezava e fazia rezar por
elas, sempre, mas de maneira
particular quando chegava o mês de
Novembro? Convidava-nos a ser
generosos no oferecimento de
sufrágios: a sua aspiração máxima
era que, entre todos, conseguíssemos
“esvaziar o Purgatório”, pela
abundância das Missas oferecidas e
pela generosidade dos nossos
sacrifícios e orações. Por isso me
pergunto e vos pergunto: como
estimamos as almas dos defuntos, e
também as dos vivos? Até que ponto
gastamos as nossas horas e os nossos
dias pelos outros?

São reflexões que servem para nos
metermos mais a fundo no mistério
da Igreja militante, a que agora
pertencemos. Dela fazemos parte,
não só de modo passivo, enquanto



destinatários da salvação que Cristo
nos oferece, mas também em sentido
activo, pois todos somos e nos
devemos sentir Igreja, chamados a
contribuir positivamente para a
edificação do Corpo místico de Cristo
na Terra e para a sua consolidação
definitiva no Céu. Com palavras de S.
Josemaria, podemos perguntar-nos:
«Partilho com Cristo o Seu
empenhamento pelas almas? Peço
por esta Igreja, de que faço parte,
e na qual hei-de realizar uma
missão específica, que nenhuma
outra pessoa pode fazer por
mim?» [3].

O Concílio Vaticano II, com
expressões tiradas da Sagrada
Escritura, ensina que a Igreja é uma
«edificação de Deus. O próprio
Senhor se comparou à pedra que os
construtores rejeitaram, mas que foi
posta como pedra angular. Sobre este
fundamento, os Apóstolos edificam a
Igreja, e dele a Igreja recebe firmeza



e coesão» [4]. S. Pedro, na sua
primeira Epístola, afirma que sobre
Cristo, que é a pedra viva, rejeitada
pelos homens, mas escolhida e
preciosa aos olhos de Deus, também
vós entrais – como pedras vivas – na
construção de um edifício espiritual,
em função de um sacerdócio santo,
cujo fim é oferecer sacrifícios
espirituais agradáveis a Deus, por
Jesus Cristo [5].

Isto aconteceu no Baptismo, quando
fomos incorporados na Igreja como
elementos vivos, para a construção
da casa de Deus sobre a Terra [6].
«Estar na Igreja já é muito, mas
não basta. Devemos ser Igreja,
porque a nossa Mãe nunca se há-
de tornar para nós estranha,
externa, alheia aos nossos
pensamentos mais íntimos» [7]. A
união total com Jesus Cristo é
requisito indispensável para ter
agora vida na Igreja e alcançar
depois a bem-aventurança eterna.



Não somos elementos inertes, mas
pedras vivas que hão-de colaborar
voluntária e livremente na aplicação
dos méritos de Cristo, em si mesmos
e nos outros. O Apóstolo das gentes
no-lo sugere: Segundo a graça de
Deus que me foi dada, eu, como sábio
arquitecto, assentei o alicerce, mas
outro edifica sobre ele. Cada um veja
como edifica, pois ninguém pode pôr
um alicerce diferente do que já foi
posto: Jesus Cristo. Se alguém, sobre
este alicerce, edifica com ouro, prata,
pedras preciosas, madeiras, feno ou
palha, a sua obra ficará em evidência:
o Dia do Senhor a tornará conhecida,
pois Ele manifesta-se pelo fogo e o
fogo provará o que vale a obra de
cada um [8].

Edifiquemos pois a Igreja na nossa
existência sobre o único alicerce,
Cristo, com o ouro de uma entrega
generosa a Deus, com a prata dos
nossos sacrifícios e mortificações,
com as pedras preciosas das nossas



virtudes, talvez pequenas, mas
agradáveis a Deus se
correspondemos às Suas contínuas
graças. Evitemos, com a ajuda do
Senhor, não apenas os pecados
graves: aborreçamos também o
pecado venial deliberado, as faltas e
imperfeições. Tudo o que não pode
ser oferecido a Deus é palha, feno,
material efémero, de que é preciso
desprender-se para entrar no Céu.
Aqui se enraíza a função das obras
de penitência no nosso peregrinar
terreno, e a necessidade de
purificação no Purgatório, depois da
morte.

S. Paulo acrescenta: Não sabeis que
sois templo de Deus e que o Espírito
de Deus habita em vós? [9]. A Liturgia
sublinha-o durante o mês de
Novembro, ao celebrar o aniversário
da dedicação da basílica de S. João de
Latrão, no dia 9, e das basílicas de S.
Pedro e S. Paulo, no dia 18.
Meditemos no simbolismo destas



festas, tirando consequências
práticas para a nossa actuação.
Porque, como reza o prefácio da
Missa da dedicação de uma igreja,
dirigindo-se a Deus Pai, «nesta casa
visível, que nos destes a graça de
construir, incessantemente concedeis
os vossos favores à vossa família,
que, neste lugar, peregrina para Vós.
Aqui nos dais o sinal admirável da
vossa comunhão connosco e nos
fazeis participar no mistério da vossa
aliança; aqui edificais o vosso
templo, que somos nós, e fazeis
crescer a Igreja, presente em toda a
Terra, na unidade do Corpo do
Senhor, que, um dia, tornareis
perfeita na visão de paz da celeste
cidade de Jerusalém» [10].

Detenhamo-nos nesta grandiosa
realidade: somos todos igualmente
membros da Igreja, embora cada um
com a sua função própria. Diz-nos o
Papa Bento XVI: «Cada um dos
elementos da estrutura da Igreja é



importante, mas todos vacilariam
e ruiriam sem a pedra angular que
é Cristo. Como “concidadãos” desta
“casa de Deus”, os cristãos devem
trabalhar juntos para fazer com
que o edifício permaneça seguro,
de tal modo que outras pessoas se
sintam inclinadas a entrar nela e a
descobrir os abundantes tesouros
de graça que se encontram no seu
interior» [11].

Meditemos, minhas filhas e meus
filhos, neste encargo que o Senhor
nos confiou, e cumpramo-lo com
sentido de responsabilidade, como
aqueles servos da parábola que
negociaram com os bens que o seu
senhor lhes confiara, para lhos
devolver incrementados no seu
regresso [12]. E há-de cumprir-se,
será uma encantadora realidade se
permanecemos unidos a Cristo
mediante os vínculos da fé, a
recepção dos sacramentos e a



comunhão com o Romano Pontífice e
o Colégio episcopal.

Aprofundemos sobre um símbolo
que não deve passar despercebido.
Refiro-me ao altar que, no interior
das igrejas, ocupa um lugar de tal
relevância que é dedicado ao culto
através de uma cerimónia específica,
cheia de significado. Em 1958, na
Solenidade de Todos os Santos, S.
Josemaria consagrou os altares do
oratório dos Santos Apóstolos, em
Villa Tevere. Como sempre em todas
as cerimónias litúrgicas, a sua
piedade era palpável: cada rúbrica e
cada palavra eram uma
manifestação de delicadeza com o
Senhor, por nos ter querido deixar o
Santo Sacrifício da Missa como
demonstração do muito que nos
amou e nos ama.

Com aquela cerimónia, a Igreja
recorda-nos que «também nós
fomos consagrados, colocados “à



parte” para o serviço de Deus e a
edificação do seu Reino. Muitas
vezes, porém, encontramo-nos
imersos num mundo que quereria
pôr Deus «de parte». Em nome da
liberdade e autonomia humanas, o
nome de Deus é passado em
silêncio, a religião fica reduzida a
devoção pessoal e a fé é banida da
praça pública. Por vezes – explica
Bento XVI –, uma semelhante
mentalidade, tão radicalmente
contrária à essência do Evangelho,
pode mesmo ofuscar a nossa
própria compreensão da Igreja e
da sua missão» [13].

Esforcemo-nos sempre por rejeitar
esta mentalidade que às vezes se
insinua no comportamento de
muitos cristãos. Recordo-vos, neste
contexto, o que S. Josemaria
costumava dizer quando oficiava a
dedicação de um altar. «Vós e eu
somos como altares. Ungiram-nos
com óleo, primeiro no Baptismo e



depois na Confirmação, e
esperamos com alegria o momento
de receber a Santa Unção (…),
quando, de novo, nos voltarão a
ungir. Por isso somos coisa santa,
e portanto o nosso corpo deve
estar consagrado a Deus Nosso
Senhor. Sem palermices, temos de
cuidar os detalhes de modéstia,
cuidar do nosso corpo, pô-lo ao
serviço de Deus, vesti-lo de modo
adequado. Para isso, é preciso
vestir também a alma com os
hábitos bons que se chamam
virtudes, e que são tão próprios de
um cristão» [14].

Poderíamos tirar muitas outras
consequências destas festas, para as
aplicar à nossa vida espiritual. Deixo-
as à vossa consideração. Mas não
quero terminar sem recordar outras
festas litúrgicas e aniversários da
história da Obra, nas próximas
semanas. Em primeiro lugar, a
solenidade de Cristo Rei, no dia 21.



Preparemo-nos para renovar a
Consagração do Opus Dei ao Sagrado
Coração de Jesus. Demos um sentido
novo aos compromissos que
assumimos com o Senhor no
Baptismo, ratificados no
chamamento ao Opus Dei. E
brevemente vos sugiro estas
perguntas: como O deixas reinar em
todo o teu dia? Como difundes o Seu
reinado através do trabalho e da
amizade?

Depois, a 28 de Novembro, data em
que a Prelatura do Opus Dei foi
erigida – que este ano coincide com o
primeiro domingo do Advento–,
agradeçamos a Deus, de todo o
coração, este passo tão importante.
Peçamos especialmente que, como
afirmou o Servo de Deus João Paulo
II na Constituição Apostólica Ut sit, a
Obra seja sempre um instrumento
eficaz ao serviço da missão universal
da Igreja.



Estive há poucos dias em Pamplona,
e celebrei a Santa Missa no campus
da Universidade de Navarra,
agradecendo a Deus – com milhares
de pessoas – os cinquenta anos da
Universidade e da Associação de
Amigos. Como bem podeis imaginar,
a presença de S. Josemaria foi
constante, também porque renovei o
Santo Sacrifício no mesmo lugar em
que o nosso santo Fundador celebrou
a Missa em Outubro de 1967. As suas
palavras de então serviram-me para
delinear a homilia, recordando a
todos que Deus nos chama a
santificar-nos na vida corrente.

Que a nossa gratidão se manifeste
também na intensidade da nossa
oração pela pessoa e intenções do
Romano Pontífice, a quem todos os
fiéis do Opus Dei, leigos e sacerdotes
– como os outros cristãos –, querem
permanecer estreitamente unidos,
em todas as circunstâncias. E
continuai a rezar pelas minhas



intenções, que não têm outra
finalidade senão a do melhor serviço
à Igreja e às almas. Sinto-me muito
unido a todos e preciso que me
sustenteis quotidianamente.

Vem-me agora à ideia que também
neste mês ocorre um novo
aniversário de quando o nosso Padre
encontrou a rosa de Rialp. A Santa
Maria peço que nos dê forças para a
travessia que todas e todos temos de
fazer até chegar ao Céu. E rezemos
pelos fiéis da Prelatura que vão
receber a ordenação diaconal no
próximo dia 13.

Com todo o afecto, abençoa-vos 

o vosso Padre

+ Javier

Roma, 1 de Novembro de 2010.

[1] Ap 7, 9-10.



[2] S. Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 9-IV-1974.

[3] S. Josemaria, Homilia Lealdade à
Igreja, 4-VI-1972.

[4] Concílio Vaticano II, Const. Dogm. 
Lumen Gentium, n. 6.

[5] 1 Pe 2, 4-5.

[6] Cf. 1 Tm 3, 15.

[7] S. Josemaria, Homilia Lealdade à
Igreja, 4-VI-1972.

[8] 1 Cor 3, 10-13.

[9] 1 Cor 3, 16.

[10] Missal Romano, Prefácio da
Missa da dedicação de uma igreja.

[11] Bento XVI, Discurso, 18-VII-2008.

[12] Cf. Mt 25, 20-33.

[13] Bento XVI, Homilia na dedicação
de um altar, 19-VII-2008.



[14] S. Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 27-X-1974.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-
prelado-novembro-2010/ (13/02/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-novembro-2010/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-novembro-2010/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-novembro-2010/

	Carta do Prelado (Novembro 2010)

