
opusdei.org

Carta do Prelado
(Novembro 2009)

O ano sacerdotal ajuda-nos a
recordar que todos os cristãos
têm que aproximar os outros a
Jesus Cristo, com a sua própria
vida. Este é o tema central da
carta pastoral do Prelado do
Opus Dei.

06/11/2009

Queridíssimos: que Jesus me guarde
as minhas filhas e os meus filhos!

Ao começar o mês de Novembro do
Ano sacerdotal, gosto de pensar que



está enquadrado por duas festas
litúrgicas em que se manifesta o
carácter sacerdotal do Povo de Deus:
a solenidade de Todos os Santos e a
de Cristo Rei. Na primeira, que hoje
celebramos, o sacerdócio de Cristo
revela-se nos Seus membros. Na
segunda, dia 22, sublinha-se que
Jesus Cristo, nossa Cabeça, é 
Sacerdote eterno e Rei do universo [1],
que tomará posse do seu Reino e o
entregará a Deus Pai, com a Sua
vinda gloriosa no final dos tempos
[2].

As duas solenidades convidam a
reflectir sobre a dignidade da
vocação cristã. S. Pedro, na sua
primeira epístola, diz o seguinte aos
baptizados: vós, porém, sois uma
geração escolhida, um sacerdócio
real, uma gente santa, um povo
adquirido por Deus, para que
publiqueis as perfeições d’Aquele que,
das trevas, vos chamou à luz
admirável. Vós que outrora não éreis



Seu povo, agora sois povo de Deus:
vós, que não tínheis alcançado
misericórdia, agora alcançastes
misericórdia [3]. O Príncipe dos
Apóstolos afirma que Deus, ao
tornar-nos Seus filhos pela graça do
Espírito Santo, nos inseriu no novo
Povo de Deus, a Igreja, a que se
pertence não pela descendência da
carne mas pela incorporação a Jesus
Cristo. E graças a tão incrível eleição,
gratuita e imerecida – sermos
participantes do sacerdócio de Cristo!
–, ele convida-nos a anunciar as
maravilhas divinas com o exemplo,
com a palavra e com as obras.

Admiremos a bondade de Deus Pai e
demos-Lhe graças. Não se contentou
com enviar o Seu Filho ao mundo
para nos salvar, mas quer que a
Redenção chegue a todos os homens,
até ao fim dos tempos, servindo-se da
Igreja, que é Corpo de Cristo e
presença salvífica do Senhor no
espaço e no tempo. S. Agostinho



afirmava que «assim como
chamamos cristãos a todos [os
baptizados], em virtude do único
crisma, assim também chamamos
sacerdotes a todos, porque são
membros do único Sacerdote» [4]. O
nosso Padre meditou muito sobre
este dom tão grande, e animava-nos
a todos a que tivéssemos os mesmos
sentimentos de Cristo [5]. Por isso
devemos reflectir: até que ponto me
esforço por assimilar esta riqueza?

O chamamento universal à santidade
e ao apostolado provém do carácter
baptismal, como sua raiz. O
sacerdócio comum precede o
sacerdócio ministerial, e este fica ao
serviço daquele. Sem o renascimento
do Baptismo não poderia haver
ministros sagrados, pois este
sacramento abre a porta a todos os
outros. E sem sacerdócio ministerial
não poderíamos progredir no
caminho da santidade, pois é através
dele que a Igreja anuncia aos



homens a doutrina de Cristo e os
incorpora à Sua vida com os
sacramentos – especialmente com a
Eucaristia – e os guia até ao Céu. «O
sacerdócio comum dos fiéis e o
sacerdócio ministerial ou
hierárquico, embora essencialmente
diferentes, e não apenas em grau,
ordenam-se, contudo, um para o
outro, pois ambos participam, cada
um à sua maneira, do único
sacerdócio de Cristo» [6].

O Santo Cura de Ars exprimia com
clareza a necessidade do sacerdócio
ministerial. E Bento XVI, na carta
para o Ano sacerdotal, transcreve
algumas expressões do santo: «Sem o
sacerdote, dizia, a morte e a paixão
de Nosso Senhor não serviriam de
nada. O sacerdote continua a obra da
redenção sobre a terra… De que nos
serviria uma casa cheia de ouro se
não houvesse ninguém que nos
abrisse a porta? O sacerdote tem a
chave dos tesouros do Céu: é ele



quem abre a porta, é ele o
administrador do bom Deus, o
administrador dos Seus bens… O
sacerdote não é sacerdote para si
mesmo, mas para vós» [7]. Como
rezamos diariamente, com fé
autêntica, para que não faltem
sacerdotes santos? Como exigência
da nossa condição de cristãos,
suplicamos ao Dono da messe que
envie trabalhadores para o Seu
campo, em número suficiente para
atenderem às abundantes
necessidades do mundo inteiro?

Mas voltemos à liturgia de hoje, que
sublinha o carácter sacerdotal do
Povo de Deus. Numa visão
impressionante, o Apocalipse mostra-
nos uma grande multidão que
ninguém podia contar, de todas as
nações, tribos, povos e línguas, em pé
diante do trono e diante do Cordeiro,
revestidos de vestes brancas, com
palmas nas mãos. E clamavam em
alta voz dizendo: a salvação ao nosso



Deus, que está sentado sobre o trono,
e ao Cordeiro! [8]. Essa multidão de
pessoas que se prostram em
adoração diante da Santíssima
Trindade, em união com os Anjos,
são os santos: uns conhecidos, a
maior parte desconhecidos. Aí se vê o
Povo de Deus na sua etapa final, que 
compreende os santos do Antigo
Testamento, desde o justo Abel e
do fiel patriarca Abraão, os do
Novo Testamento, os numerosos
mártires do início do cristianismo
e os beatos e santos dos séculos
seguintes, até aos testemunhos de
Cristo do nosso tempo. A todos os
une a vontade de incarnar o
Evangelho na sua vida, sob o
impulso do eterno animador do
Povo de Deus, que é o Espírito
Santo [9].

Tanto o sacerdócio ministerial como
o sacerdócio comum são para
santificar os homens. Os ministros
sagrados, configurados com Cristo,



Cabeça da Igreja, exercem-no
pregando a Palavra de Deus,
administrando os sacramentos e
sendo pastores que guiam os fiéis até
à vida eterna, como instrumentos
visíveis do Sumo e Eterno Sacerdote.
Mas também os leigos, pelo
sacerdócio real, participam a seu
modo nessa tripla missão de Cristo
Sacerdote. S. Josemaria explicava
que todos os cristãos, sem excepção, 
fomos constituídos sacerdotes da
nossa própria existência, para
oferecer vítimas espirituais que
sejam agradáveis a Deus por Jesus
Cristo (1 Pe 2, 5), para realizar
cada uma das nossas acções em
espírito de obediência à vontade
de Deus, perpetuando assim a
missão do Deus-Homem [10].

Não é preciso nenhum encargo
especial da autoridade da Igreja para
sentirmos a urgência de participar
na missão salvífica. Apóstolo é o
cristão que se sente inserido em



Cristo, identificado com Cristo pelo
Baptismo, habilitado a lutar por
Cristo pela Confirmação, chamado
a servir a Deus com a sua acção no
mundo, pelo sacerdócio comum
dos fiéis, que confere uma certa
participação no sacerdócio de
Cristo, a qual – sendo
essencialmente diferente da que o
sacerdócio ministerial confere – o
torna capaz de participar no culto
da Igreja e de ajudar os homens no
seu caminho para Deus, com o
testemunho da palavra e do
exemplo, da oração e da expiação
[11]. Detenhamo-nos com frequência
a meditar no que significa esta
missão do cristão, porque temos de
ser portadores de Cristo à
humanidade, e portadores da
humanidade a Cristo.

No decorrer do Ano sacerdotal, além
de pedirmos pela santidade dos
sacerdotes, havemos de rezar pela
santidade de todo o povo cristão. Se



houver famílias que educam os filhos
no amor de Deus com o seu exemplo
de vida cristã, se houver homens e
mulheres que procuram seriamente
Jesus Cristo nas circunstâncias da sua
existência corrente, haverá muitos
jovens que se sentirão chamados
pelo Senhor ao sacerdócio
ministerial. Nestes meses, oferece‑se-
nos uma nova oportunidade para
todos tomarmos mais consciência da
vocação universal à santidade e ao
apostolado, e para nos esmerarmos
em seguir decididamente este
chamamento, sem mediocridades,
sem nos deixarmos dominar pelos
estados de ânimo. Como e até que
ponto influem em nós o cansaço, as
contradições, os fracassos? Perdemos
com facilidade a paz e não nos
refugiamos em Deus? Temos em
consideração que a Cruz é
fundamento e coroa da Igreja?

S. Josemaria recebeu luzes divinas
especiais para ensinar como se pode



contribuir para a expansão do Reino
de Deus através das actividades
temporais. No próprio dia da sua
passagem deste mundo, recordava a
um grupo de mulheres, fiéis do Opus
Dei, que, como todos os cristãos,
também elas tinham alma sacerdotal.
Muitos anos antes escrevera: tanto
os sacerdotes como os leigos,
havemos de ter, em tudo e sempre,
alma verdadeiramente sacerdotal
e mentalidade plenamente laical,
para que possamos entender e
exercer, na nossa vida pessoal,
aquela liberdade de que gozamos
na esfera da Igreja e nas coisas
temporais, considerando-nos ao
mesmo tempo cidadãos da cidade
de Deus (cfr. Ef 2, 19) e da cidade
dos homens [12].

A alma sacerdotal, insisto, leva os
baptizados a terem os mesmos
sentimentos de Cristo, com fome de
se unirem a Ele em cada dia na Santa
Missa, e ao longo do dia. O espírito



sacerdotal impulsiona-nos para
crescer na santa ambição de servir,
com dedicação sincera e concreta,
pelo bem espiritual e material dos
nossos semelhantes, anima a cultivar
um sério empenho pelas almas, com
veemente desejo de ser
corredentores com Cristo, unidos à
Virgem Santíssima e filialmente 
pegados ao Romano Pontífice, leva a
que nos disponhamos a reparar pelos
pecados, pelos próprios e pelos de
todos os homens… Em suma, leva a
amar a Deus e ao próximo sem
nunca dizer basta no serviço da
Igreja e das almas. S. Josemaria
resumia assim esta ideia: com esta
alma sacerdotal, que peço ao
Senhor para todos vós, deveis
procurar que, no meio das vossas
ocupações habituais, a vossa vida
inteira se converta num contínuo
louvor a Deus: oração e reparação
constantes, petição e sacrifício por
todos os homens. E tudo isto em
íntima e assídua união com Cristo



Jesus, no Santo Sacrifício do Altar
[13].

Na Santa Missa, as nossas obras
ganham valor de eternidade. Nesses
momentos, com vigorosa
intensidade, o cristão torna-se
plenamente consciente do seu
compromisso de colaborar com Jesus
na santificação das realidades
humanas, mediante o oferecimento
da sua vida e de toda a sua
actividade. «Altare Dei est cor
nostrum» [14], dizia S. Gregório
Magno, altar de Deus é o nosso
coração. Havemos de O servir não
só no altar mas no mundo inteiro,
que é altar para nós. Todas as
obras dos homens se fazem como
que num altar, e cada um de vós,
nessa união de almas
contemplativas que é o vosso dia,
diz de algum modo a sua missa,
que dura vinte e quatro horas, à
espera da missa seguinte, que
durará outras vinte e quatro horas,



e assim até ao fim da nossa vida
[15].

Além disso, todos os fiéis, como
manifestação da sua participação no
ministério profético de Jesus Cristo,
devem esforçar-se por comunicar a
outros os ensinamentos divinos. Há
certamente muitas formas de
participar na missão evangelizadora
da Igreja, mas na base de qualquer
actividade apostólica, está sempre o
mandato de Jesus a todos os cristãos: 
ide, pois, fazei discípulos de todos os
povos (…) ensinando-os a cumprir
tudo quanto vos tenho mandado [16].

Assim também, a participação na
missão real de Cristo anima os
cristãos a santificar as realidades
terrenas: os leigos, em concreto, com
o seu esforço por ordenar os
assuntos temporais conforme a
Vontade de Deus [17], actuando no
mundo a modo de fermento [18],
para pôr Cristo no cume de todas as



suas actividades. «O sacerdócio
comum que recebemos no Baptismo
– explicava D. Álvaro, seguindo a
doutrina de S. Josemaria – é real,
régio (cfr. 1 Pe 2, 9), porque ao
oferecer a Deus o que somos e temos,
e ao oferecer-Lhe todas as
actividades humanas nobres
realizadas segundo o querer divino,
somos reino de Cristo e reinamos
com Ele» [19].

Como parte da missão específica que
Deus lhe tinha confiado, S. Josemaria
ensinou que uma característica
essencial do modo de tornar presente
o sacerdócio de Cristo segundo o
espírito do Opus Dei, tanto pela parte
dos ministros sagrados como dos
fiéis leigos, é a mentalidade laical
própria da sua condição secular e da
sua situação no mundo. Assim,
sacerdotes e leigos hão-de colaborar
no cumprimento da única missão da
Igreja, cada um conforme os dons
recebidos, respeitando a situação



específica de cada qual. Os leigos
exercem a sua missão no seio das
estruturas temporais, procurando
animá-las do espírito de Cristo. Os
sacerdotes servem os outros com a
pregação da Palavra divina e a
administração dos sacramentos. Isto
ajuda, como S. Josemaria escreve, a
que os clérigos não atropelem os
leigos nem os leigos os clérigos,
que não haja clérigos a
intrometer-se nos assuntos dos
leigos, nem leigos a intrometer-se
no que é próprio dos clérigos [20].

No próximo dia 28 de Novembro
celebramos a erecção do Opus Dei
como prelatura pessoal. Demos
graças a Deus e esforcemo-nos por
difundir o profundo significado
teológico e espiritual da cooperação
orgânica de sacerdotes e leigos no
Opus Dei, para participar na missão
da Igreja, sobretudo com uma vida
cristã coerente, permanecendo cada
um, como diz o Apóstolo, na condição



em que se encontrava quando foi
chamado [21], sendo sacerdotes ou
leigos a cem por cento. Assim
serviremos a Igreja com eficácia,
como sempre procurámos fazer. Com
mais razão agora, quando muitos
confundem o laicismo – que tenta
expulsar Deus das estruturas
seculares – com a laicidade. E
fomentaremos o santo espírito laical,
a que o Romano Pontífice se tem
referido em diversas alturas [22].

Dentro de dias, a 7 de Novembro, vou
ordenar diáconos 32 fiéis do Opus
Dei. Roguemos ao Senhor que sejam
bons e santos ministros seus, e
prossigamos na oração pela Pessoa e
intenções do Romano Pontífice, pelos
seus colaboradores, pelos sacerdotes
e diáconos, pelos candidatos ao
sacerdócio no mundo inteiro.
Recordaremos também o dia em que
a Virgem Maria fez ao nosso Padre a
carícia de encontrar a “rosa” em
Rialp: recorramos à nossa Mãe



Santíssima, para que nos consiga de
Deus a “rosa” perfumada da
fidelidade. Contamos também com a
ajuda de todos os que nos
precederam. Ao longo das semanas
deste mês, tornemos mais forte a
unidade da Igreja triunfante,
purgante e militante, com a nossa
oração e os nossos sufrágios.

Com todo o afecto, abençoa-vos

o vosso Padre

+ Javier

Roma, 1 de Novembro de 2009

[1] Missal Romano, Solenidade de
Nosso Senhor Jesus Cristo Rei do
Universo, Prefácio.

[2] Cfr. 1 Cor 15, 24. 

[3] 1 Pe 2, 9-10.

[4] S. Agostinho, A Cidade de Deus,
XX, 10 (CCL 48, 720).



[5] Cfr. Fl 2, 5.

[6] Concílio Vaticano II, Const. Dogm. 
Lumen Gentium, n. 10.

[7] S. João Maria Vianney, cit. por
Bento XVI em Carta aos sacerdotes,
16-VI-2009.

[8] Ap 7, 9-10.

[9] Bento XVI, Homilia na solenidade
de Todos os Santos, 1-XI-2006.

[10] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
96.

[11] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
120.

[12] S. Josemaria, Carta 2-II-1945, n.
1.

[13] S. Josemaria, Carta 28-III-1955, n.
4.

[14] S. Gregorio Magno, Moralia 25, 7,
15 (PL 76, 328).



[15] S. Josemaria, Notas de uma
meditação, 19-III-1968.

[16] Mt 28, 19-20.

[17] Cfr. Concílio Vaticano II, Const.
Dogm. Lumen Gentium, n. 31.

[18] Cfr. Concílio Vaticano II, Decr. 
Apostolicam actuositatem, n. 2.

[19] D. Álvaro del Portillo, Carta
pastoral, 9-I-1993, n. 11.

[20] S. Josemaria, Carta 19-III-1954, n.
21.

[21] 1 Cor 7, 20.

[22] Cfr. Bento XVI, Discursos dos
dias 18-V-2006 e 11-V-2007.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-novembro-2009/


opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-
prelado-novembro-2009/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-novembro-2009/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-novembro-2009/

	Carta do Prelado (Novembro 2009)

