
opusdei.org

Carta do Prelado
(Novembro 2008)

A carta que D. Javier Echevarría
escreve mensalmente está
centrada, neste mês, no tesouro
que é a Igreja. O Prelado do
Opus Dei sugere algumas
acções concretas para a amar e
servir.

06/11/2008

Queridíssimos: que Jesus me guarde
as minhas filhas e os meus filhos!

Há poucos dias acabou a Assembleia
Ordinária do Sínodo dos Bispos, na



qual pude saborear com alegria,
mais uma vez, a unidade e a
universalidade da Igreja. Comoveu-
me também a confiança no
apostolado do Opus Dei que muitos
Padres, de países muito diferentes,
me manifestavam: bastantes
agradeciam o serviço apostólico que
os fiéis e Cooperadores da Obra
realizam nas suas dioceses, e outros
pediam-me para começar quanto
antes o trabalho apostólico estável
nos seus países ou regiões. Pensei
muitas vezes nos sonhos do nosso
Padre, quando nos lembrava que nos
esperam em muitos sítios, e ao
mesmo tempo rezava pelos futuros
trabalhos.

Perante essas manifestações de
interesse e de afecto, perante tantas
chamadas urgentes, vinham-me à
ideia com mais insistência aquelas
palavras: Jesus! Almas!... Almas de
apóstolo! São para Ti, para a Tua
glória [1]. Façamos eco, em cada dia,



a este clamor que o nosso Padre quer
que ressoe nos nossos corações,
enquanto nos ajuda a partir do Céu.

Vibrar com as necessidades da Igreja,
em todos os continentes, é e será
sempre uma característica muito
própria dos cristãos. Esta profunda
atitude do coração manifesta-se
especialmente no dia de hoje,
solenidade de Todos os Santos. A
solenidade que celebramos não só
nos convida a recordar a imensa
multidão das almas bem
aventuradas, como nos faz também
um convite a aprofundar no mistério
da Igreja, da qual fazemos parte os
que ainda peregrinamos na Terra, os
que se purificam no Purgatório e os
que já gozam de Deus no Céu.

Não me posso esquecer do júbilo com
que S. Josemaria exprimia esta
verdade. «Na Santa Igreja – escrevia
a certa altura –, nós, os católicos,
encontramos a nossa fé, as normas



de conduta, a oração, o sentido da
fraternidade e a comunhão com
todos os irmãos que já
desapareceram e que estão a
purificar-se no Purgatório – Igreja
padecente – ou que já gozam da visão
beatífica – Igreja triunfante –,
amando eternamente Deus, três
vezes Santo. Por isso, a Igreja
permanece aqui e, ao mesmo tempo,
transcende a História. A Igreja que
nasceu sob o manto de Santa Maria
continua a louvá-la como Mãe na
terra e no céu» [2].

Um dos ensinamentos capitais de S.
Paulo é precisamente sobre a
natureza da Igreja: fala‑nos dos
discípulos do Senhor, convocados
por Deus Pai e reunidos pelo Espírito
Santo para formarem o Corpo
Místico de Cristo.Bento XVI
sublinhou-o várias vezes ao longo
deste ano dedicado ao Apóstolo dos
gentios. Ao compasso de alguns dos
seus ensinamentos, convido-vos a



meditar nestas verdades durante as
próximas semanas. Como fruto desta
consideração, espero de Deus que em
cada um de nós se intensifique o
amor à nossa Mãe a Igreja e o desejo
de a servir como a Igreja quer ser
servida, em qualquer situação em
que nos encontremos.

O Papa anima-nos a reparar, antes de
mais, que o «primeiro contacto [do
Apóstolo] com a pessoa de Jesus se
deu através do testemunho da
comunidade cristã de Jerusalém (…).
A História demonstra que
normalmente se chega a Jesus
passando pela Igreja» [3].O Santo
Padre comenta que, às vezes, como
aconteceu a Saulo, o primeiro
contacto com a Igreja (realidade
espiritual e visível ao mesmo tempo)
pode ser «um contacto turbulento.
Ao conhecer o novo grupo de crentes,
transformou-se imediatamente no
seu feroz perseguidor. Ele próprio o
reconhece por três vezes, em cartas



diferentes» [4].Normalmente não
tem por que ser assim, sobretudo se
nós, os cristãos, procuramos reflectir
fielmente a figura de Jesus nas
nossas palavras e na nossa actuação.
No caminho de Damasco, S. Paulo
compreendeu que, «ao perseguir a
Igreja, perseguia Cristo. Então, Paulo
converteu-se ao mesmo tempo a
Cristo e à Igreja. Assim se
compreende, conclui Bento XVI,
porque é que a Igreja esteve tão
presente no pensamento, no coração
e na actividade de S. Paulo» [5].

Meditemos de novo nas palavras de
Jesus Cristo ressuscitado. À pergunta
de Saulo – quem és tu, Senhor? –, o
Senhor responde: Eu sou Jesus, a
Quem tu persegues [6]. «No fundo,
nesta exclamação do Ressuscitado,
que transformou a vida de Saulo,
está contida toda a doutrina sobre a
Igreja como Corpo de Cristo. Cristo
não se retirou para o Céu, deixando
na Terra uma multidão de seguidores



que levam a “sua causa” para a
frente. A Igreja não é uma associação
que quer promover uma
determinada causa. Não se trata de
uma causa. Trata-se da pessoa de
Jesus Cristo que, também como
Ressuscitado, continua a ser “carne”.
Aparece aos discípulos, que
pensavam que era um espírito, em
“carne e osso” (Lc 24, 39), como o
próprio Ressuscitado afirma no
Evangelho de S. Lucas. Tem um
corpo. Está pessoalmente presente
na Sua Igreja» [7].

À luz destas considerações,
aprofundamos mais na realidade de
que qualquer ofensa à Igreja – à sua
doutrina, aos seus sacramentos e
instituições, aos seus Pastores,
especialmente à sua cabeça visível, o
Romano Pontífice – é menosprezar o
próprio Jesus Cristo. Porque, apesar
das fraquezas e erros que nós – os
seus membros – arrastamos, a Igreja
que contemplamos na Terra é



sempre a Igreja de Deus, tal como
Paulo repete inúmeras vezes: o Povo
que Deus Pai convocou à Sua
presença; o Corpo de Cristo que Jesus
Cristo fundou pelo preço do Seu
sangue, para prolongar a Sua
presença na história até ao final dos
tempos; o Templo do Espírito Santo,
que se ergue como a verdadeira
morada de Deus entre os homens.
Com palavras de um Padre da Igreja
que o Concilio Vaticano II assumiu,
«toda a Igreja aparece como “um
povo reunido em virtude da unidade
do Pai e do Filho e do Espírito
Santo”» [8]

A Unidade e Trindade de Deus
define, pois, o fundamento último da
realidade e natureza íntima da
Igreja. Por isso, «enganar-se-iam
gravemente aqueles que
procurassem separar uma Igreja 
carismática – que seria a
verdadeiramente fundada por Cristo
–, doutra jurídica ou institucional,



que seria obra dos homens e simples
efeito de contingências históricas. Há
uma Igreja só. Cristo fundou uma
única Igreja: visível e invisível, com
um corpo hierárquico e organizado,
com uma estrutura fundamental de
direito divino, e uma íntima vida
sobrenatural que a anima, sustenta e
vivifica» [9]

A sublime visão da Igreja, que S.
Paulo expõe nas suas epístolas,
alicerça a fortaleza com que actua
quando se põe em jogo a sua unidade
ou a sua universalidade. Aos cristãos
de Corinto, propensos a dividirem-se
em facções opostas, adverte-os: 
Contaram-me, irmãos, que há
contendas entre vós. E digo isto
porque cada um de vós diz “Eu sou de
Paulo”, “Eu de Apolo”, “Eu de Cefas”,
“Eu de Cristo”. Está Cristo dividido?
Porventura Paulo foi crucificado por
vós? Ou fostes baptizados em nome de
Paulo? [10]



A defesa da unidade desta Mãe santa
surge como uma paixão dominante
na vida do Apóstolo, como também o
foi a defesa da sua universalidade.
«Desde o primeiro momento – ensina
o Papa – tinha compreendido que esta
realidade não era destinada só aos
judeus, a um determinado grupo de
homens, mas que tinha um valor
universal e a todos dizia respeito,
porque Deus é o Deus de todos» [11] E
assim, perante o risco de que a
primitiva comunidade ficasse
fechada nos limites da Sinagoga, o
chamado Concílio de Jerusalém
declara que todos os homens e
mulheres, de qualquer raça, língua e
nação, são chamados a uma plena
incorporação na Igreja de Cristo [12],
onde já não há judeu nem grego, não
há servo nem livre, não há homem
nem mulher: todos vós sois um só em
Jesus Cristo [13].

Desta pertença da Igreja a Cristo
procede «o nosso dever de viver



realmente em conformidade com
Cristo. Daqui derivam também as
exortações de S. Paulo a propósito
dos diferentes carismas que animam
e estruturam a comunidade cristã.
Todos se reportam a um único
manancial, que é o Espírito do Pai e
do Filho, sabendo que na Igreja
ninguém carece de um carisma, pois,
como o Apóstolo escreve, “a cada um
é dada a manifestação do Espírito
para utilidade comum” (1 Cor 12, 7)»
[14]. É sinceramente piedosa a tua
petição pro unitate apostolatus?
Como rezas por todos os que gastam
a sua existência pela Igreja? Sabes
chegar com a oração até ao último
lugar onde se trabalha por Cristo?

Quantas graças havemos de dar a
Deus por ter querido que a Igreja
seja, ao mesmo tempo, única e tão
variada! E que respeito devemos
mostrar por todas as manifestações
com as quais o Espírito Santo quer
adornar a Esposa de Cristo! «Na



Igreja, há diversidade de ministérios,
mas um só é o fim: a santificação dos
homens. Nesta tarefa participam de
algum modo todos os cristãos, pelo
carácter recebido com os
Sacramentos do Baptismo e da
Confirmação. Todos temos de nos
sentir responsáveis por essa missão
da Igreja, que é a missão de
Cristo» [15]. Ninguém está a mais na
Igreja, todos somos precisos. O ponto
fulcral está na comunhão com a sua
Cabeça visível, com os Pastores e com
todo o Povo de Deus, cada um
segundo o chamamento e a graça que
recebeu.

No contexto dos ensinamentos
eclesiológicos de S. Paulo adquire
todo o seu relevo a realidade
teológica e jurídica da Obra, que é
uma pequena parte da Igreja. Gosto
de o considerar na altura em que
estamos quase a terminar o ano
mariano especial, que convoquei
para comemorarmos as bodas de



prata da Prelatura, erigida a nível
pontifício. O trabalho apostólico do
Opus Dei – dos seus fiéis leigos e dos
seus sacerdotes – é necessariamente
uma colaboração para a vitalidade
pastoral das Igrejas particulares nas
quais a Prelatura vive e actua.

Assim o recordava com imenso
afecto o Servo de Deus João Paulo II,
quando, ao falar da «natureza
hierárquica do Opus Dei»,
acrescentava: «A pertença dos fiéis
leigos, tanto à sua Igreja particular
como à Prelatura, em que estão
incorporados, faz que a missão
peculiar da Prelatura conflua no
compromisso evangelizador de toda
a Igreja particular, tal como o
Concílio Vaticano II previu, ao
apresentar a figura das prelaturas
pessoais» [16].

É mais um sinal do que Bento XVI
sublinhava recentemente: «“A Igreja
de Deus” não é apenas a soma de



diferentes Igrejas locais, porque as
diversas Igrejas locais são, por sua
vez, realização da única Igreja de
Deus. Todas juntas são a “Igreja de
Deus”, que precede as Igrejas locais e
que nelas se exprime, se
realiza» [17]. E o Opus Dei cumpre
esse fim, ao serviço da Igreja, do
Romano Pontífice e de todas as
almas, como uma das instituições
que o Romano Pontífice pode erigir
para realizar peculiares tarefas
pastorais. Estas, «enquanto tais,
pertencem à Igreja universal, se bem
que os seus membros sejam também
membros das Igrejas particulares
onde vivem e trabalham (…). Isto não
só não lesa a unidade da Igreja
particular fundamentada no Bispo
como, pelo contrário, contribui para
dar a esta unidade a diversificação
interior própria da comunhão» [18].

Neste sentido, alegra-me comunicar-
vos que já começámos o trabalho
apostólico estável na Indonésia. E



que está muito próximo, se Deus
quiser, o momento em que se abrirá
o primeiro Centro em Bucareste.
Também estamos a preparar o início
do trabalho estável na Bulgária e na
Coreia. À vossa oração e à dos que
participam nos trabalhos da Obra
confio a expansão apostólica nestes
lugares e em tantos outros.

Seguindo as pegadas do nosso Padre,
fui rezar diante da imagem da
Medalha Milagrosa da Rue du Bac,
em Paris. Ali apresentei a vossa
oração a Santa Maria, para que Ela
nos ajude a realizar o grande milagre
de converter a vida quotidiana em
santidade heróica. Percorramos estes
últimos dias do ano mariano e todo o
tempo da nossa vida bem agarrados
à mão de Nossa Senhora, cumprindo
a indicação que deu aos servos de
Caná: Fazei o que Ele vos disser [19].
Procuremos imitar aqueles criados,
com a vontade de responder – todas



e todos – usque ad summum,
plenamente, com oração e trabalho.

Não posso acabar sem vos pedir, uma
vez mais, que vos unais às minhas
intenções, especialmente na Santa
Missa. Rezai, nestes dias, pelos vossos
irmãos a quem vou administrar o
diaconado, em Roma, no próximo dia
22 de Novembro, véspera da
solenidade de Cristo Rei.

Com todo o afecto, abençoa-vos

O vosso Padre

+ Javier

Roma, 1 de Novembro de 2008

[1] S. Josemaria, Caminho, n. 804.

[2] S. Josemaria, Homilia O fim
sobrenatural da Igreja, 28-V-1972.

[3] Bento XVI, Discurso na audiência
geral, 22-XI-2006.



[4] Bento XVI, Discurso na audiência
geral, 22-XI-2006.

[5] Bento XVI, Discurso na audiência
geral, 22-XI-2006.

[6] Act 9, 5.

[7] Bento XVI, Homilia na
inauguração do ano paulino, 28-
VI-2008.

[8] Concílio Vaticano II, Const. dogm. 
Lumen gentium, n. 4; cfr. S. Cipriano, 
Tratado sobre o Pai Nosso, 23.

[9] S. Josemaria, Homilia O fim
sobrenatural da Igreja, 28-V-1972.

[10] 1 Cor 1, 11-13.

[11] Bento XVI, Discurso na audiência
geral, 25-X-2006.

[12] Cfr. Act 15, 23-29.

[13] Gl 3, 28.



[14] Bento XVI, Discurso na audiência
geral, 22-XI-2006.

[15] S. Josemaria, Homilia Lealdade à
Igreja, 4-VI-1972.

[16] João Paulo II, Discurso aos
participantes numas Jornadas de
estudo sobre a Carta apostólica “Novo
millennio ineunte”, 17-III-2001.

[17] Bento XVI, Discurso na audiência
geral, 15-X-2008.

[18] Congregação para a Doutrina da
Fé, Carta Communionis notio, 28-
V-1992, n. 16.

[19] Jo 2, 5.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-
prelado-novembro-2008/ (27/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-novembro-2008/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-novembro-2008/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-novembro-2008/

	Carta do Prelado (Novembro 2008)

