
opusdei.org

Carta do Prelado
(março 2015)

O tempo da Quaresma que
percorre a Igreja durante este
mês centra a carta do Prelado e
propõe refletir de modo
especial sobre a atenção aos
outros.

05/03/2015

Queridíssimos: que Jesus me guarde
as minhas filhas e os meus filhos!

Já passaram alguns dias desde o
início da Quaresma. Além de rever,
com agradecimento e disposição de



aprender, os quarenta dias de oração
e jejum de Jesus Cristo no deserto, e a
Sua luta vitoriosa contra o espírito
maligno, a Igreja propõe-nos que nos
preparemos muito bem para entrar
mais a fundo nas cenas da Paixão,
Morte e Ressurreição de Nosso
Senhor, na próxima Páscoa. Por isso
nos convida a percorrer este tempo
litúrgico muito unidos ao Mestre,
como S. João Paulo II recordava há
uns anos.

«Vamos subir a Jerusalém (Mc 10, 33).
Com estas palavras, o Senhor
convida os discípulos a percorrer
com Ele o caminho que os conduz da
Galileia até ao lugar onde a Sua
missão redentora se consumará. Este
caminho para Jerusalém, que os
Evangelistas apresentam como o
culminar do itinerário terreno de
Jesus, constitui o modelo de vida do
cristão comprometido em seguir o
Mestre no caminho da Cruz.



Cristo também faz aos homens e às
mulheres de hoje o convite a "subir a
Jerusalém". E fá-lo com um vigor
particular na Quaresma, tempo
favorável para se converterem e
encontrarem de novo a plena
comunhão com Ele, participando
intimamente no mistério da Sua
Morte e Ressurreição. Portanto, a
Quaresma representa para os crentes
ocasião propícia para uma profunda
revisão de vida» [1].

Conhecemos as principais práticas
que a Igreja recomenda durante a
Quaresma, para manifestarmos este
desejo de conversão: a oração, a
penitência, as obras da caridade.
Gostaria que nos fixássemos agora
particularmente nestas últimas. O
Papa Francisco, na sua Mensagem
para a Quaresma, refere-se à 
globalização da indiferença: um mal
que se acentuou na nossa época e
que se opõe frontalmente à forma de
atuar de Deus. Com efeito, o Senhor,



na Sua infinita misericórdia, cuida de
todos e de cada um, procura-nos,
também quando nos afastamos, não
deixa de nos enviar a claridade da
Sua luz e a força da Sua graça, para
que nos decidamos a viver em cada
momento como bons filhos Seus. 
Mas acontece-nos – sublinha o Santo
Padre – que quando estamos bem e
comodamente instalados,
esquecemo-nos dos outros (isto,
Deus Pai nunca o faz), não nos
interessam os seus problemas,
nem a sua dor, nem as injustiças
que sofrem… [2].

Para superar este perigo, devemos
considerar que somos solidários uns
com os outros. E sobretudo refletir
sobre a Comunhão dos santos, que
nos impulsionará a servir, a ocupar-
nos, dia após dia, das nossas irmãs e
dos nossos irmãos necessitados de
atenção espiritual ou material. A
Quaresma converte-se assim num
tempo especialmente propício a



imitar Cristo, com uma entrega
generosa aos membros do Seu Corpo
místico, pensando em como Ele Se
nos entrega.

A força para atuarmos assim provém
da escuta atenta da Palavra de Deus e
da receção dos sacramentos – a
Confissão, a Eucaristia – referidos de
modo concreto nos Mandamentos da
Igreja relativos a esta época.
Consideremos que, ao receber o
Corpo do Senhor na Comunhão com
as disposições espirituais
necessárias, nos vamos parecendo
cada vez mais com Ele, a nossa
identificação com Jesus vai-se
tornando mais perfeita até chegar a
ser, como o nosso Padre repetia, ipse
Christus, o próprio Cristo. E faremos
muito nossas as indigências dos
outros, sem deixar que se forme nos
nossos corações a crosta do egoísmo,
de nos centrarmos no próprio eu: 
quem é de Cristo pertence a um só
Corpo e n'Ele não se é indiferente



com os outros [3]. Como não
recordar a pregação de S. Paulo: se
um membro sofre, todos os membros
sofrem com ele. E se um membro é
honrado, todos os outros se alegram
com ele [4].

Interessa-me e muito, minhas filhas e
filhos, que apliquemos estas
considerações ao cuidado dos
doentes: uma obra de misericórdia
que Jesus Cristo premeia de modo
especial. Rezemos também
diariamente pelos que sofrem
perseguição por causa das suas
convicções religiosas. Ninguém nos é
alheio! Roguemos ao Senhor que os
assista com a Sua graça e lhes dê
forças. E como a caridade é
ordenada, ela deve chegar em
primeiro lugar a quem está mais
perto – membros da nossa família
sobrenatural ou humana, amigos e
vizinhos, colegas de trabalho –, a
todos aqueles a quem nos unem laços
especiais de fraternidade, pelas



variadas situações em que nos
encontramos.

Muito claras são as sugestões que
transcrevo: consegue-se porventura
experimentar que fazemos parte
de um único corpo? Um corpo que,
simultaneamente, recebe e
partilha aquilo que Deus nos quer
dar? Um corpo que conhece e
cuida dos seus membros mais
frágeis, pobres e pequeninos? Ou
refugiamo-nos num amor
universal, pronto a comprometer-
se lá longe, no mundo, mas que
esquece o Lázaro sentado à sua
porta fechada (cfr. Lc 16, 19‑31)?
[5]

Aproveito estas linhas para
agradecer novamente às minhas
filhas e filhos, e a tantas pessoas que
cuidam dos doentes e dos idosos, a
sua generosa dedicação a esse
trabalho: como Deus lhes sorri! Bem
sei que, às vezes, surge nessa tarefa o



cansaço. Mas voltemos então o olhar
para uma realidade muito clara à luz
da fé: atender quem não se pode
valer por si mesmo, tanto na própria
casa como noutros sítios, introduz-
nos diretamente no Coração
misericordioso do Senhor.
Esmeremo-nos em dedicar-lhes os
nossos melhores serviços, sem nunca
regatear o sacrifício pessoal. Leio
com frequência registos de como S.
Josemaria visitava, alegre, os doentes
– era uma necessidade, também para
fazer o Opus Dei –, saía para estar
com elas ou com eles. E daqueles
momentos tirava forças para
cumprir o que Deus lhe pedia.

Contamos na Obra com uma ampla
experiência destas obras de
misericórdia: não foi em vão, repito,
que o Opus Dei nasceu e se
consolidou entre os pobres e os
doentes. É muito significativo para o
nosso caminhar que no dia 19 de
março de 1975, poucos meses antes



de ir para o Céu – passaram quarenta
anos – o nosso Padre tenha
recordado com clareza aqueles
começos, durante uma tertúlia
familiar. Convido-vos a deter-nos
novamente nas suas palavras.

Fui buscar fortaleza nos bairros
mais pobres de Madrid. Horas e
horas por todo o lado, todos os
dias, a pé, de um lugar a outro,
entre pobres envergonhados e
pobres miseráveis, que não tinham
nada de nada. Entre crianças de
ranho na boca, sujos, mas
crianças, que quer dizer almas
agradáveis a Deus (…). E que
salutar, que alegria! Foram
muitas horas naquele trabalho,
mas tenho pena que não tenham
sido mais. E nos hospitais, e nas
casas onde havia doentes, se se
podem chamar casa àqueles
casebres… Eram gente
abandonada e doente, alguns com



uma doença que na altura era
incurável, a tuberculose (…).

Foram anos intensos, em que o
Opus Dei crescia para dentro, sem
darmos conta. Mas quis dizer-vos
– algum dia vo-lo contarão com
mais detalhe, com documentos e
papéis – que a fortaleza da Obra
foram os doentes dos hospitais de
Madrid: os mais miseráveis, os
que viviam nas suas casas,
perdida até a última esperança
humana, os mais ignorantes
daqueles bairros mais periféricos
[6].

Às doentes e aos doentes, sugiro que
sejam dóceis e se deixem cuidar, que
agradeçam o carinho humano e
cristão que o próprio Jesus Cristo
lhes dá através dos que se ocupam
delas e deles. Quantas pessoas,
também entre as que não possuem o
tesouro da fé, ficam tocadas perante
as manifestações de verdadeiro amor



cristão e humano, e acabam por
descobrir o rosto de Jesus nos
doentes ou nas pessoas que por eles
se gastam!

Que alegria nos causa também a
proximidade das solenidades de S.
José e da Anunciação de Nossa
Senhora! Neste ano mariano
dedicado à família, elas ganham uma
relevância significativa, pois
oferecem ao nosso olhar o ambiente
do lar de Nazaré. Ali se fez presente a
grande misericórdia de Deus com a
humanidade, o amor da Santíssima
Trindade, mediante a Encarnação do
Verbo no seio puríssimo de Maria. Ali
passou Jesus longos anos, rodeado
em cada momento pelo carinho e
cuidados da Sua Mãe e de S. José. Ali
trabalhou o santo Patriarca com
perfeição humana e sobrenatural.
São excelentes motivos para lhes
confiarmos a santidade dos lares
cristãos e impetrar a sua proteção
sobre todas as famílias da Terra.



Nas suas recentes catequeses, o Papa
sublinhou o importantíssimo papel
da mãe e do pai no seio da família: 
As mães, dizia numa destas ocasiões,
são o antídoto mais forte contra a
propagação do individualismo
egoísta [7]. O mesmo se pode dizer
dos pais, que desempenham
igualmente um papel fundamental.
Cada família precisa da presença de
um pai, embora infelizmente, hoje se
tenha chegado a afirmar que a
nossa seria «uma sociedade sem
pais» (…). Sobretudo na cultura
ocidental, a figura do pai estaria
simbolicamente ausente, diluída,
desvanecida [8]. Esta atitude
constitui um erro muito grave, pois
tanto o pai como a mãe são
totalmente imprescindíveis para o
desenvolvimento harmonioso dos
filhos em todas as suas vertentes. É
intensa a nossa oração por esta
célula vital da Igreja e da sociedade
civil, a família? Rezamos para que
cada lar seja um prolongamento



daquele que acolheu o Filho de Deus
em Nazaré? Como agradecemos a
generosa e alegre abnegação de
tantos pais e mães? Lembramo-nos
de rezar pela felicidade dos esposos a
quem Deus não concede filhos, para
que amem a Vontade do Céu, dando,
além disso, exemplo de serviço a
toda a humanidade?

Em qualquer caso, sejam os filhos
que Deus concede muitos, poucos ou
nenhum, é preciso que todos os lares
cristãos promovam a alegria de se
saberem igreja doméstica. Por isso
transcrevo os seguintes
ensinamentos de S. Josemaria,
quando afirmava que devemos
receber os filhos sempre com
alegria e gratidão, porque são
presente e bênção de Deus e uma
prova da Sua confiança [9]. E
acrescentava: não duvideis que a
diminuição dos filhos nas famílias
cristãs redundaria na diminuição
do número de vocações



sacerdotais e de almas que
querem dedicar a sua vida ao
serviço de Jesus Cristo. Eu vi
bastantes casais que, não lhes
dando Deus mais que um filho,
tiveram a generosidade de o
oferecer a Deus. Mas não são
muitos os que o fazem. Nas
famílias numerosas, é mais fácil
compreender a grandeza da
vocação divina e, entre os seus
filhos, há-os para todos os estados
e caminhos [10].

Nem sempre os esposos têm
descendência. Nestes casos, não se
devem considerar fracassados,
porque não o são. É outro modo que
o Senhor tem, também divino, de
abençoar o amor conjugal. As
famílias numerosas, afirmava o
nosso Padre, dão-me muita alegria.
Mas quando me encontro com um
casal sem filhos, porque Deus não
lhos concedeu, também me encho
de alegria: não só podem



igualmente santificar o seu lar,
como dispõem além disso de mais
tempo para se dedicar aos filhos
dos outros, e são já muitos os que
o fazem com uma abnegação
impressionante. Tenho o orgulho
de poder assegurar que nunca
apaguei um amor nobre da Terra,
pelo contrário, sempre o animei,
porque deve ser, cada dia mais,
um caminho divino [11].
Agradeçamos a Deus a fidelidade
alegre destes esposos.

Na festa de S. José, todas e todos
recorremos ao santo Patriarca
pedindo‑lhe que encha de fidelidade
a Deus toda a nossa existência, dia a
dia, como fez este varão justo,
correspondendo a todos os pedidos
divinos. E antes de concluir, quero
recordar que no dia 28 de março se
completam noventa anos da
ordenação sacerdotal do nosso
Padre. Invocai-o especialmente com
uma súplica piedosa e constante pela



Igreja e pelo Papa, pelas vocações
sacerdotais e religiosas, pelas
vocações, também divinas, a uma
entrega total no meio do mundo, no
celibato apostólico ou no
matrimónio; pela fidelidade de todos
os cristãos. Dirigi as vossas orações,
com fé e confiança, a Nossa Senhora
e a S. José, para que saibamos
caminhar de modo contemplativo no
meio do mundo. E continuai a rezar
por todas as minhas intenções.

Tenho muita alegria em vos dizer
que, antes de começar o retiro, fui
rezar a Loreto, com todas e com
todos, e com o nosso Padre. Pude
acompanhá-lo em várias ocasiões e
apreciar como sabia amar a nossa
Mãe e deixar nas suas mãos a vida
das suas filhas e dos seus filhos, a
sua: a Obra, para servir mais e
melhor a santa Igreja.

Com todo o afeto, abençoa-vos

o vosso Padre



+ Javier

Roma, 1 de março de 2015

© Prælatura Sanctæ Crucis et Operis
Dei

[1]. S. João Paulo II, Mensagem para a
Quaresma, 7-I-2001.

[2]. Papa Francisco, Mensagem para
a Quaresma de 2015, 4-X-2014.

[3]. Papa Francisco, Mensagem para
a Quaresma de 2015, 4-X-2014.

[4]. 1 Cor 2, 16.

[5]. Papa Francisco, Mensagem para
a Quaresma de 2015, 4-X-2014.

[6]. S. Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 19-III-1975 ("Por las
sendas de la fé", ed. Cristiandad,
2013, pp. 146-147).



[7]. Papa Francisco, Discurso na
Audiência geral, 7-I-2015.

[8]. Papa Francisco, Discurso na
Audiência geral, 28-I-2015.

[9]. S. Josemaria, Carta 9-I-1959, n.
54.

[10]. S. Josemaria, Carta 9-I-1959, n.
55.

[11]. S. Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 10-IV-1969.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-
prelado-marco-2015/ (28/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-marco-2015/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-marco-2015/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-marco-2015/

	Carta do Prelado (março 2015)

