
opusdei.org

Carta do Prelado
(Março 2012)

D. Javier Echevarría centra a
carta deste mês “numa das
tradicionais obras de
misericórdia espirituais, que S.
Josemaria nos ensinou a
valorizar e à qual o Santo Padre
atribui um relevo especial: a
prática da correção fraterna”.

04/03/2012

Queridíssimos: que Jesus me guarde
as minhas filhas e os meus filhos!



Entrámos na Quaresma, tempo
litúrgico em que comemoramos os
quarenta dias de oração e jejum de
Jesus Cristo no deserto, antes de
começar o Seu ministério público. E
tal como o Mestre começou a Sua
pregação com uma premente
chamada à conversão – o tempo
cumpriu-se e o Reino de Deus está a
chegar, convertei-vos e acreditai no
Evangelho [1] –, assim a Igreja nos
exorta a aproveitar as grandes graças
deste tempo litúrgico forte , para
darmos um passo decidido na nossa
aproximação de Deus.

A chamada à conversão, sendo uma
necessidade de cada dia, ressoa de
forma mais premente nas semanas
que agora começámos. No caminho
que conduz à vida eterna, podemos,
pessoalmente, desviar-nos um pouco
do rumo certo, e de forma quase
impercetível. Por isso a Igreja, boa e
sábia Mãe, mostra-nos claramente a
necessidade de retificar, servindo-se



também das orações e leituras da
Missa, ensinando cada fiel a
converter-se, um dia e outro, em
pontos concretos. Se nós, os filhos de
Deus, nos esforçamos, por tirar
partido desses textos, considerando-
os na meditação pessoal, nestes
quarenta dias que nos conduzirão
à Páscoa de Ressurreição, podemos
encontrar nova coragem para
aceitar com paciência e com fé
todas as situações de dificuldade,
de aflição e de prova, conscientes
de que o Senhor fará nascer, das
trevas, o novo dia [2].

A Liturgia da Quaresma oferece-nos
uma graça especial que nos leva à
mudança do coração, da qual
brotarão necessariamente as boas
obras. Vamos reler uma consideração
do nosso Padre: a conversão é coisa
de um instante; a santificação é
tarefa para toda a vida. A semente
divina da caridade, que Deus pôs
nas nossas almas, aspira a



crescer, a manifestar-se em obras,
a dar frutos que correspondam,
em cada momento, ao que é
agradável ao Senhor. Por isso, é
indispensável estarmos dispostos
a recomeçar, a reencontrar – nas
novas situações da nossa vida – a
luz, o impulso da primeira
conversão. E essa é a razão pela
qual havemos de nos preparar
com um exame profundo, pedindo
ajuda ao Senhor para podermos
conhecê-Lo melhor e conhecer-nos
melhor a nós mesmos. Não há
outro caminho para nos
convertermos de novo [3]. Como
começámos nós a viver isto desde
Quarta-feira de Cinzas? Que nos
propusemos fazer? Vivemos cada dia
com a alegria de uma penitência que
nos aproxime mais de Jesus Cristo?

Como lema da mensagem deste ano,
o Santo Padre pega num parágrafo
da Epístola aos Hebreus e convida-
nos a refletir nele: Prestemos atenção



uns aos outros, para nos
estimularmos ao amor e às boas
obras [4]. Explica depois que estas
palavras estão inseridas num
contexto mais amplo: a necessidade
de acolher Cristo pela prática das
virtudes teologais. Trata-se de nos
aproximarmos do Senhor «com um
coração sincero, com a plena
segurança da fé » (v. 22), de
conservarmos firmemente «a
profissão da nossa esperança » (v.
23), numa solicitude constante por
praticar, juntamente com os
irmãos, «o amor e as boas
obras» (v. 24). Na passagem em
questão afirma-se também que é
importante, para apoiar esta
conduta evangélica, participar nos
encontros litúrgicos e na oração da
comunidade, com os olhos fixos na
meta escatológica: a plena
comunhão em Deus (v. 25)[5].

Como em anos anteriores, Bento XVI
centra-se de novo nas obras de



caridade, que constituem –
juntamente com a oração e o jejum –
as práticas penitenciais
características da Quaresma. Noutras
alturas, animei-vos a esmerar-vos
nos tempos dedicados à oração
pessoal, e a renovar assim o espírito
de penitência, cuidando com mais
interesse as mortificações que dão
sabor à existência cristã, e ajudando
o próximo nas suas necessidades
materiais e espirituais. Agora, para
além de vos exortar a viver essas
manifestações do espírito cristão,
quero centrar-me numa das
tradicionais obras de misericórdia
espirituais, que S. Josemaria nos
ensinou a valorizar e à qual o Santo
Padre atribui um relevo especial: a
prática da correção fraterna, que o
próprio Jesus Cristo recomendou aos
Seus Apóstolos: se o teu irmão pecar
(…) vai e corrige-o a sós. Se te escutar,
ganhaste o teu irmão [6].



Esta manifestação de caridade não se
limita a um ensinamento isolado. Já
no Antigo Testamento ele aparece
várias vezes e se aconselhava, por
exemplo: repreende o sábio e ele te
amará. Dá conselhos ao sábio e ele
tornar-se-á ainda mais sábio, ensina o
justo e ele aumentará o seu saber [7].
E noutra passagem: quem guarda a
instrução caminha para a vida, mas
quem abandona a correção anda
perdido [8]. No Novo Testamento,
seguindo a pregação do Mestre,
concretiza-se ainda mais como há de
ser esta urgência de fina
fraternidade, que ampara os outros
para caminharem diretamente para
Deus. S. Paulo avisa que se há de
exercer com espírito de mansidão [9],
vendo na outra pessoa não um
inimigo mas um irmão[10]. A
Escritura faz também notar que toda
a correcção, no momento em que é
aplicada, não parece ser motivo de
alegria, mas de tristeza; mais tarde,
porém, produz um fruto de paz e de



justiça nos que foram exercitados por
ela [11]. E o Apóstolo S. Tiago conclui:
Meus irmãos, se algum de vós se
extravia da verdade e alguém o
converte, saiba que aquele que
converte um pecador do seu erro
salvará da morte a sua alma e obterá
o perdão de muitos pecados [12]. Não
nos podemos esquecer que S.
Josemaria, quando chegava a um
Centro da Obra, depois de perguntar
se estava alguém doente,
acrescentava: estais contentes?
Vive-se a correção fraterna?

Infelizmente, apesar de tanta
insistência por parte do Senhor,
servindo-se também dos Apóstolos,
de muitos santos, do nosso Padre,
esta obra de caridade é ignorada por
bastantes cristãos. O Papa lamenta
este facto. Desejo recordar um
aspecto da vida cristã que me
parece esquecido: a correcção
fraterna, tendo em vista a
salvação eterna. De forma geral,



hoje é-se muito sensível ao tema do
cuidado e do amor que visa o bem
físico e material dos outros, mas
quase não se fala da
responsabilidade espiritual pelos
irmãos. Na Igreja dos primeiros
tempos não era assim, como não o
é nas comunidades
verdadeiramente maduras na fé,
nas quais as pessoas cuidavam não
só da saúde corporal do irmão,
como também da sua alma, tendo
em vista o seu destino último [13].

Graças a Deus, nesta porção da Igreja
que é a Prelatura do Opus Dei – não
porque nos consideremos melhores –
ama-se e vive-se esta prática tão
evangélica. O nosso Fundador, com
uma luz especial de Deus, que o
levava a aprofundar nalguns
ensinamentos da Sagrada Escritura,
praticou-a pessoalmente e ensinou-a
a outros, desde o princípio. Dizia que
tem tradição evangélica [14], e
acrescentava que é sempre uma



prova de afeto sobrenatural e de
confiança, que, além disso, nos faz
saborear o gosto da primitiva
cristandade [15].

Tanto valorizava S. Josemaria este
costume evangélico que não
descansou enquanto não conseguiu
que a Santa Sé – ao aprovar
definitivamente o espírito da Obra,
em 1950 – aceitasse que também o
Fundador e os seus sucessores no
governo do Opus Dei pudessem
beneficiar deste meio de santificação,
de que o Espírito Santo se serve para
melhorar as almas. Contava-o ele aos
seus filhos, com enorme
simplicidade: quando apresentei à
Santa Sé os nossos Estatutos (…),
ao falar da correção fraterna ao
Padre, sempre me puseram uma
dificuldade: como se pode corrigir
quem dirige? Não se lhe pode dizer
nada! Eu não me conformava. E
explicava-lhes: como me vão
deixar a mim – que sou um pobre



homem, e aos que vierem depois de
mim, que serão melhores que eu,
mas também uns pobres homens –,
sem usufruir deste meio de
santidade? Ao praticar este
costume, profundamente cristão,
os que fazem a correção fraterna –
mesmo que lhes custe e tenham
que se vencer – e os que a recebem,
mesmo que lhes doa e tenham que
ser humildes, estão na posse de
um meio de santidade
maravilhoso, que parte do
Evangelho. E este argumento
convenceu-os [16].

O nosso Fundador deixou muito
clara a maneira de fazer e de receber
a correção fraterna. Falava-nos das
normas de prudência e caridade com
que é preciso atuar sempre, de modo
que seja verdadeiramente um
instrumento de santificação própria
e alheia. Em primeiro lugar, há de
ser sempre expressão clara de
caridade sobrenatural e de carinho



humano, de cuidado pela santidade
própria e dos outros. S. Josemaria era
diáfano. Afirmava: a correção
fraterna (…) deve estar cheia de
delicadeza – de caridade! – na
forma e no conteúdo, pois naquele
momento és instrumento de Deus
[17]. Porque, como o Papa explica na
sua mensagem, a advertência cristã
nunca há de ser animada por
espírito de condenação ou censura.
É sempre movida pelo amor e a
misericórdia [18].

Com este claro princípio, na Obra,
antes de advertir alguém com uma
correção fraterna, consulta-se a sua
oportunidade. Além de verificarmos
a retidão de intenção que leva a falar
a esse irmão, poderão sugerir-nos a
maneira de o fazer, tendo em conta
as circunstâncias concretas de cada
caso, de modo que sirva
efetivamente de ajuda a quem a
recebe. Garante-se assim que este
meio de servir os outros seja sempre



uma prova clara de prudência e
delicadeza, de respeito pelos outros.
Comove-me pensar na retidão com
que o nosso Padre atuava em todos
os ambientes. Se alguém se queixava
de outra pessoa ou de algum
comportamento, perguntava sempre:
já falou com o interessado? Faça-o,
acrescentava, que assim o animará a
mudar, se for preciso.

Recordemos a todos os cristãos que
estamos chamados a pôr em prática
esta recomendação de Nosso Senhor,
sem esquecer, como o Santo Padre
afirma na sua mensagem, que se
trata de uma coisa muito
desconhecida na época atual.
Infelizmente, as pessoas falam mal
dos outros nas suas costas com
frequência, sem se atrever a
manifestar cara a cara, com sentido
sobrenatural, as faltas ou defeitos
que deveriam corrigir. E assim, o
vício da murmuração vai causando



estragos no convívio familiar e na
sociedade.

Empenhemo-nos em redescobrir –
por parte de todos – a importância da
lealdade, virtude humana
fundamental no relacionamento de
uns com os outros, na vida social,
profissional, etc. Neste sentido, a
prática da correção fraterna, com as
necessárias medidas de prudência e
caridade, torna-se particularmente
necessária. S. Josemaria, com
realismo sobrenatural, dizia que 
todos estamos cheios de defeitos
que cada um de nós vê, contra os
quais procuramos lutar, mas há
muitos outros defeitos que não
vemos (…), e desses, mostram-nos
alguns na correção fraterna (…).
Fazem-no porque nos querem bem,
porque a nossa é uma convivência
de família cristã, cheia de afeto.
Conviver com todos: e conviver
quer dizer amar-se, compreender,
desculpar. Mas há coisas que,



mesmo desculpando-as, não
devemos passar por alto: essas
são as que devemos manifestar na
correção fraterna a cada um [19].

Esta recomendação de raiz
evangélica reveste particular
importância quando está em jogo a
fidelidade a Deus. Por isso, escreve o
Papa, é importante recuperar esta
dimensão do amor cristão. Não
devemos ficar calados diante do
mal. Penso aqui na atitude
daqueles cristãos que, por
respeitos humanos ou mera
comodidade, preferem adequar‑se
à mentalidade comum em vez de
alertar os próprios irmãos contra
modos de pensar e agir que
contradizem a verdade e não
seguem o caminho do bem [20].
Certamente que é sempre difícil
ajudar os outros nesses pontos. 
Sofre-se ao recebê-la, porque custa
humilhar‑se, pelo menos no
princípio. Mas, fazê-la custa



sempre. Bem o sabem todos [21]. E
acrescentava o nosso Padre, noutra
altura: Custa. É mais cómodo
esquivar-se. É mais cómodo, mas
não é sobrenatural! E destas
omissões darás contas a Deus [22]
.

Quando receberdes estas linhas
estarei a fazer retiro. Peço-vos que
rezeis pelos seus frutos: que me
converta ao Senhor uma vez mais,
para melhor servir a Igreja, a Obra,
as minhas filhas e os meus filhos, e
todas as almas. Uni-vos, insisto, às
minhas intenções. Por esta mesma
altura, também na Cúria Romana se
fazem os exercícios espirituais a que
o Papa assiste, com os seus mais
próximos colaboradores: outro bom
momento para que redobremos as
petições pela sua Pessoa e intenções,
que com tanta frequência vos
reitero. Confiai-o ao Senhor
especialmente durante a sua viagem
pelo México e por Cuba, de 23 a 29 de



Março, para que os frutos apostólicos
sejam muito abundantes.

Ainda que brevemente, não quero
deixar de vos recordar as festas e
aniversários de família nas próximas
semanas. No dia 11 é o aniversário
do queridíssimo D. Álvaro, e a 23, o
do seu dies natalis , a sua ida para o
Céu. A 19, a Solenidade de S. José,
padroeiro da Igreja e da Obra. Depois
vem a Anunciação de Nossa Senhora,
que este ano se celebra, liturgica‐
mente, a 26 de Março. E no dia 28
recordaremos um novo aniversário
da ordenação sacerdotal de S.
Josemaria. Com a intercessão da
nossa Mãe, se vivemos estas datas
com sincero desejo de melhoria, as
graças de conversão próprias da
Quaresma alcançarão mais
facilmente o seu objetivo.

Confesso que me consome
diariamente uma impaciência:
queria ir a todos os sítios onde vós



trabalhais. E lembro-me daquele
comentário de S. Josemaria: Então
porque fica em Roma? Podia alguém
perguntar. Porque o devo fazer,
concluía. E eu acrescento: que perto
estava de todas e de todos!

Com este desejo de profunda
renovação interior e de uma
crescente vibração apostólica,
abençoa-vos

o vosso Padre

+ Javier

Roma, 1 de março de 2012

[1] Missal Romano, 1º Domingo da
Quaresma, Evangelho (B) ( Mc 1, 15).

[2] Bento XVI, Discurso na Audiência
geral , 22-II-2012.

[3] S. Josemaria, Cristo que passa , n.
58.

[4] Heb 10, 24.



[5] Bento XVI, Mensagem para a
Quaresma 2012 , 3-XI-2011.

[6] Mt 18, 15.

[7] Pr 9, 8-9.

[8] Pr 10, 17.

[9] Gl 6, 1.

[10] Cfr. 2 Ts 3, 15.

[11] Heb 12, 11.

[12] Tg 5, 19-20.

[13] Bento XVI, Mensagem para a
Quaresma 2012 , 3-XI-2011.

[14] S. Josemaria, Forja , n. 566.

[15] S. Josemaria, Novembro de 1964.

[16] S. Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 21-XI-1958.

[17] S. Josemaria, Forja , n. 147.



[18] Bento XVI, Mensagem para a
Quaresma 2012 , 3-XI-2011.

[19] S. Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 30-XII-1962.

[20] Bento XVI, Mensagem para a
Quaresma 2012 , 3-XI-2011.

[21] S. Josemaria, Forja , n. 641.

[22] S. Josemaria, Forja , n. 146.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-
prelado-marco-2012/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-marco-2012/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-marco-2012/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-marco-2012/

	Carta do Prelado (Março 2012)

