
opusdei.org

Carta do Prelado
(Março 2011)

A vida diária oferece-nos
muitas ocasiões para
mostrarmos a Deus os nossos
desejos de nos aproximarmos
d’Ele. A Quaresma, diz o
Prelado do Opus Dei, é um
momento especial para nos
empenharmos com mais amor.

05/03/2011

Queridíssimos: que Jesus me guarde
as minhas filhas e os meus filhos!



«Não há nada tão grato nem tão
querido por Deus como o facto de
nos convertermos a Ele com sincero
arrependimento» [1]. São sempre
palavras de especial actualidade, e
ainda mais nas próximas semanas,
pois dentro de oito dias começa a
Quaresma. Na Liturgia de Quarta-
feira de Cinzas, a Igreja exorta-nos,
com afecto e cuidado, através das
palavras de S. Paulo, a não receber
em vão a graça de Deus. Pois Ele diz:
No tempo favorável, ouvi-te e, no dia
da salvação, vim em teu auxílio. É este
o tempo favorável, é este o dia da
salvação [2].

Numa visão cristã da vida, cada
momento é favorável e cada dia é
dia de salvação, comenta o Santo
Padre, mas a Liturgia da Igreja
refere estas palavras de um modo
muito especial à Quaresma [3]. As
semanas que nos dispomos a
percorrer são particularmente
adequadas para nos aproximarmos



do Senhor uma vez mais, atraídos
pela Sua graça. Peçamos ao Espírito
Santo que nos faça descobrir a
seriedade deste chamamento, de
forma a que não passem estes dias
pela nossa alma – assim escreveu S.
Josemaria – como passa a água
sobre as pedras, sem deixar rasto
[4]. Digamos ao Senhor: deixar-me-
ei inundar, transformar,
converter-me-ei, dirigir-me-ei de
novo ao Senhor, amando-O como
Ele quer ser amado [5].

Não pensemos só na conversão de
um pecador que decide abrir-se à
graça, passando da morte espiritual à
Vida com maiúscula. São também as
mudanças quotidianas que levam
uma mulher ou um homem cristãos
a aproximar-se mais de Deus, a
participar com maior intensidade na
vida de Cristo mediante a frequência
dos sacramentos, a cultivar o espírito
de oração, a pôr-se ao serviço
concreto e efectivo do bem espiritual



e material dos outros. Como explica
Bento XVI, conversão é ir contra a
corrente, onde a “corrente” é o
estilo de vida superficial,
incoerente e ilusório, que muitas
vezes nos arrasta, nos domina e
nos torna escravos do mal ou
prisioneiros da mediocridade
moral. Com a conversão, pelo
contrário, tem-se como objectivo a
medida alta da vida cristã,
aderimos ao Evangelho vivo e
pessoal, que é Cristo Jesus [6].

Na Igreja, o Senhor oferece-nos
muitos caminhos, muitas maneiras
de impulsionar as sucessivas
conversões pessoais, tão necessárias
na existência cristã. Com palavras de
S. Josemaria, recordemos que estas
mudanças espirituais se hão-de fazer
com perseverança e mesmo com
frequência, ao longo de um mesmo
dia: Recomeçar? Sim! Cada vez que
fazes um acto de contrição – e
diariamente deveríamos fazer



muitos – recomeças, porque dás a
Deus um novo amor [7]. Pensamos
muitas vezes que Deus nos espera
nesse instante? Paramos para
perguntar: que queres, Senhor, de
mim? Motiva-nos o ideal de nos
aproximarmos cada vez mais de
Jesus Cristo?

Mas queria agora referir algumas
formas específicas de nos
reencaminharmos para a amizade
com a Santíssima Trindade: os retiros
anuais, que em muitos lugares se
realizam em maior número durante
a Quaresma. Como é natural, não se
organizam apenas nestas semanas,
mas a Liturgia deste Tempo, com o
seu apelo urgente a uma mudança de
vida, convida muitos cristãos a
participar, nesta época, nalguma
dessas actividades. O mesmo se pode
dizer das recolecções mensais, que
têm lugar destacado entre os meios
de formação espiritual que a



Prelatura facilita a milhares de
pessoas em todo o mundo.

S. Josemaria fazia notar que esta
tradição espiritual é comum na
Igreja desde os primeiros séculos:
sempre que alguém se procurava
preparar para uma missão, ou,
simplesmente, percebia a urgência
de corresponder com maior entrega
aos toques da graça, procurava
intensificar a sua intimidade com
Deus. Retiros já os primeiros
cristãos os faziam. Depois da
Ascensão de Cristo ao Céu,
encontramos os Apóstolos e um
numeroso grupo de fiéis reunidos
dentro do Cenáculo, na companhia
da Santíssima Virgem, esperando
a efusão do Paráclito que Jesus
lhes tinha prometido. Aí os
encontra o Espírito Santo
perseverantes unanimiter in
oratione (Act 1, 14), recolhidos em
oração. Assim fizeram também
aquelas pessoas que, na primitiva



cristandade, sem se demarcar da
vida dos outros, se entregavam a
Deus nas suas casas. E os
anacoretas que iam para os
desertos para se dedicarem, na
solidão, à intimidade com Deus… e
ao trabalho (…)! Todos os cristãos
que sinceramente cuidaram da
sua alma fizeram, de uma forma
ou de outra, os seus retiros.
Porque se trata de uma prática
cristã [8].

Desde os primeiros anos da Obra, o
nosso Fundador atribuiu grande
importância a estes tempos
dedicados exclusivamente à oração e
ao exame, que são muito necessários
para manter vibrante a vida interior.
Perguntava-se, em determinada
ocasião: Que faremos tu e eu nestes
dias de retiro? E respondia:
conviver muito com o Senhor,
procurá-Lo, como Pedro, para
manter com Ele um diálogo
íntimo. Repara que digo diálogo,



conversa a dois, cara a cara, sem
se esconder no anonimato.
Precisamos dessa oração pessoal,
dessa intimidade, desse
relacionamento directo com Deus
Nosso Senhor [9].

No início do seu Pontificado, Bento
XVI voltava a recomendar os dias de
retiro espiritual, particularmente os
que se fazem em completo silêncio
[10]. E, na tradicional Mensagem
para a Quaresma deste ano,
referindo-se ao Evangelho do
segundo Domingo, o da
Transfiguração do Senhor, insiste: É
o convite a distanciar-se do ruído
da vida quotidiana para mergulhar
na presença de Deus: Ele quer
transmitir-nos, todos os dias, uma
Palavra que penetra nas
profundezas do nosso espírito,
onde se distingue o bem e o mal
(cfr. Hb 4, 12) e que reforça a
vontade de seguir o Senhor [11].



Para tirar fruto destes meios de
formação e de transformação,
como o nosso Padre os definia, é
preciso recolher os sentidos e as
potências. Sem este esforço, torna-se
muito difícil, para não dizer
impossível, descobrir as luzes que o
Paráclito acende na alma e ouvir a
Sua voz, que nos sugere pontos
concretos de luta, para seguir de
perto Jesus Cristo e caminhar ao Seu
passo.

Por isso, filhas e filhos meus,
recomendo-vos que não descureis
este aspecto – o silêncio – nas
recolecções mensais e nos retiros
anuais, com a necessária adaptação
às circunstâncias concretas dos que
assistem a esses meios de formação.
Efectivamente, não é a mesma coisa
que estejam pessoas que têm uma
certa familiaridade com as coisas do
espírito, ou pessoas que estão a dar
os primeiros passos na vida cristã.
Como o administrador fiel e



prudente de que o Evangelho fala, é
preciso saber dar, a seu tempo, a
ração de trigo [12].

Assim, atendendo ao
desenvolvimento das diversas
actividades apostólicas e das pessoas
que as frequentam, convém
organizar os dias de retiro
ponderando, com sentido
sobrenatural, as situações concretas
dos assistentes, mesmo que isso
implique a necessidade de aumentar
o seu número. Pela mesma razão,
como o nosso Fundador sempre nos
animou, não se deixam de dar as
recolecções, os círculos, etc., mesmo
que venham menos pessoas do que
as previstas inicialmente, mesmo que
apareça só uma.

Enfim, como lemos no Sulco, os dias
de retiro e as recolecções hão-de ser
um tempo de recolhimento para
conheceres Deus, para te
conheceres a ti mesmo e assim



progredires. Um tempo necessário
para descobrir em quê e como
temos de nos renovar: Que tenho
de fazer? Que devo evitar? [13]
Nesses dias, diz-nos também S.
Josemaria, o teu exame de
consciência deve ser mais
profundo e mais extenso que o
habitual exame da noite. Senão,
perdes uma grande ocasião de
rectificar a tua vida [14].

A Liturgia da Quaresma facilita
matéria abundante de meditação,
como o Santo Padre sublinha na sua
Mensagem. A cena das tentações de
Jesus Cristo no deserto, que lemos no
primeiro Domingo, recorda-nos que 
a fé cristã implica, a exemplo de
Jesus e em união com Ele, uma luta
“contra os dominadores deste
mundo de trevas” (Ef 6, 12), no
qual o diabo é activo e não se cansa
– também hoje – de tentar o
homem que se quer aproximar do
Senhor [15]. Temos portanto de



considerar se nos preparamos para
este combate, recorrendo cheios de
confiança aos meios sobrenaturais. S.
Josemaria propunha-nos uma
estratégia muito sobrenatural: 
Sustentas a guerra – as lutas
diárias da tua vida interior – em
posições que colocas longe dos
muros principais da tua fortaleza.
E o inimigo acode aí: à tua
pequena mortificação, à tua
oração habitual, ao teu trabalho
metódico, ao teu plano de vida. E é
difícil que chegue a aproximar-se
dos torreões, fracos para o
assalto, do teu castelo. E, se
chegar, chega sem eficácia [16].

No Domingo seguinte ouviremos a
voz do Pai celestial que, apontando
para Cristo, nos diz: Este é o Meu
Filho muito amado, no qual pus todo
o Meu agrado. Escutai-O [17]. Temos
de nos esforçar mais por descobrir,
nos tempos de oração pessoal, o que
o Senhor nos diz a cada um, para o



pormos em prática. E examinemos
como nos estamos a apoiar na graça
que nos vem dos Sacramentos, e
também nos conselhos recebidos na
direcção espiritual pessoal.

Ao chegar o terceiro Domingo da
Quaresma, a 27 de Março, a Liturgia
apresenta-nos o pedido de Jesus à
Samaritana: «Dá-Me de beber» (Jo
4, 7), que (...) exprime a paixão de
Deus por todos os homens e quer
suscitar no nosso coração o desejo
do dom da «água a jorrar para a
vida eterna» (Jo 4, 14) [18].
Procuremos com energia descobrir o
chamamento – a ter sempre presente
– que nós, Seus discípulos, havemos
de levar a Sua luz e a Sua graça a
todo o lado, ajudando sobretudo os
nossos amigos e familiares a
reconciliar-se com Deus, no recurso
ao sacramento da Penitência. E
convidando-os também a participar
nalguma recolecção ou retiro, ao
longo destas semanas.



Aproximamo-nos da solenidade de S.
José, Padroeiro da Igreja e da Obra.
Preparemo-nos para renovar, no dia
19, com agradecimento e alegria, o
nosso compromisso de amor com o
Senhor e com a Obra, e para pedir ao
Santo Patriarca que obtenha de Deus
a graça de que muitos homens e
mulheres, de todas as idades e
condições, se decidam a seguir Jesus
Cristo no Opus Dei.

Além disso, aquele dia é o
aniversário da execução solene da
Bula Ut sit, com a qual o muito
querido João Paulo II erigiu o Opus
Dei em Prelatura Pessoal,
determinando a cooperação orgânica
de sacerdotes e leigos, para levar a
cabo a inspiração que o Senhor
infundiu na alma de S. Josemaria no
dia 2 de Outubro de 1928. Temos a
obrigação de ser muito fiéis,
conscientes de que o Senhor quis esta
figura no Concílio Vaticano II,



abrindo o caminho a necessidades
pastorais da Igreja.

O dia 28 é um novo aniversário da
ordenação sacerdotal do nosso
Padre. Demos muitas graças à
Santíssima Trindade, porque cada
um de nós é verdadeiramente filho
da resposta do nosso Fundador ao
receber o sacerdócio de Cristo. Sem a
sua aceitação generosa, total, do
querer divino, não haveria Opus Dei
na Igreja. A fundação da Obra surge
como resposta à pergunta – porque
me faço sacerdote? – que o nosso
Padre se formulava durante os seus
anos no seminário de Saragoça, e que
fundamenta a razão mais profunda
da sua determinação de empreender
e continuar esse caminho.

Rezemos, recorrendo à sua
intercessão, para que aumente em
todos os países o número de vocações
sacerdotais: homens fiéis,
enamorados de Deus, que se



dediquem, com alegria, ao serviço
das almas, com plena fidelidade ao
Papa e em estreitíssima união com os
respectivos Bispos diocesanos. E que
também não faltem na Obra os
sacerdotes necessários para atender
os trabalhos apostólicos que o Senhor
nos pede. Ao mesmo tempo,
insistamos com a Santíssima
Trindade para que todos os católicos,
homens e mulheres, alimentemos a
alma sacerdotal que o Céu concedeu
a cada uma, a cada um.

Não deixeis de rezar pelo Papa e
pelos seus colaboradores,
especialmente durante a primeira
semana da Quaresma, durante a qual
se pregam os exercícios espirituais
na Cúria Romana. Também nós
aproveitaremos essa altura para o
nosso retiro anual. Espero com
verdadeiro interesse que me
acompanheis espiritualmente
durante esses dias. Não me importo
de vos contar que invoco



quotidianamente o Senhor para que
nenhuma nem nenhum desperdice a
torrente de graça que Deus nos
concede nestes meios de formação.

Com todo o afecto, abençoa-vos

o vosso Padre

+ Javier

Roma, 1 de Março de 2011

[1] S. Máximo o Confessor, Epístola
11 (PG 91, 454).

[2] Missal Romano, Quarta-feira de
Cinzas, 2ª Leitura (2 Cor 6, 1-2).

[3] Bento XVI, Discurso na Audiência
geral, 17-II-2010.

[4] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
59.

[5] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
59.



[6] Bento XVI, Discurso na Audiência
geral, 17-II-2010.

[7] S. Josemaria, Forja, n. 384.

[8] S. Josemaria, Notas de uma
Meditação, 25-II-1963.

[9] S. Josemaria, Notas de uma
Meditação, 25-II-1963.

[10] Bento XVI, Discurso a um grupo
de Bispos em visita ad limina, 26-
XI-2005.

[11] Bento XVI, Mensagem para a
Quaresma de 2011, 4-XI-2010, n. 2.

[12] Lc 12, 42.

[13] S. Josemaria, Sulco, n. 177.

[14] S. Josemaria, Caminho, n. 245.

[15] Bento XVI, Mensagem para a
Quaresma de 2011, 4-XI-2010, n. 2.

[16] S. Josemaria, Caminho, n. 307.



[17] Mt 17, 5.

[18] Bento XVI, Mensagem para a
Quaresma de 2011, 4-XI-2010, n. 2.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-
prelado-marco-2011/ (13/02/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-marco-2011/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-marco-2011/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-marco-2011/

	Carta do Prelado (Março 2011)

