
opusdei.org

Carta do Prelado
(Março 2010)

Com esta carta, enviada em
plena Quaresma, D. Javier
Echevarría sugere que façamos
"o esforço por nos
convertermos a Deus em cada
dia, nalgum ponto concreto da
nossa existência".

04/03/2010

Queridíssimos: que Jesus me guarde
as minhas filhas e os meus filhos!

Este ano o Papa, na sua Mensagem
para a Quaresma, toca o amplo tema



da justiça. Referindo-se à clássica
definição desta virtude – dar a cada
um o que é seu – Bento XVI explica
que aquilo de que o homem mais
precisa não lhe pode ser garantido
por lei. Para gozar de uma
existência em plenitude, precisa de
algo mais íntimo, que só lhe pode
ser concedido gratuitamente:
poderíamos dizer que o homem
vive daquele amor que só Deus lhe
pode comunicar [1].

Dar a cada um o que é seu, no âmbito
das relações humanas, é pressuposto
indispensável para o
desenvolvimento de uma sociedade
justa, verdadeiramente humana. E,
neste sentido, cada um se há-de
esforçar por cumprir os seus deveres
para com os outros o melhor
possível, seja a nível individual ou no
seio da comunidade a que pertence:
família, empresa, sociedade civil.
Mas não nos podemos conformar
com isso. S. Josemaria aconselhava:



«pratica a justiça, ampliando-a com a
graça da caridade» [2].

A honradez, a rectidão no
cumprimento dos deveres para com
os outros constituem a base de uma
convivência correctamente
organizada, mas não é suficiente. O
Senhor preocupou-se em curar os
doentes, alimentar os que tinham
fome, etc., mas ocupou-se sobretudo
em aliviar as necessidades
espirituais: a ignorância das coisas
divinas, a doença do pecado…
porque, como escreve Santo
Agostinho, se «a justiça é a virtude
que distribui a cada um o que é seu
(…), não é justiça humana aquela que
afasta o homem do verdadeiro
Deus» [3]. Por isso, o nosso Padre
insistia: «Convencei-vos de que só
com a justiça nunca resolvereis os
grandes problemas da Humanidade.
Quando se faz apenas justiça, não é
de estranhar que as pessoas se
sintam feridas: a dignidade do



homem, que é filho de Deus, pede
muito mais do que isso. A caridade
tem que estar por dentro e ao lado,
porque dulcifica tudo e tudo deifica: 
Deus é amor (1 Jo 4, 16). Temos de
actuar sempre por amor de Deus,
que torna mais fácil amar o próximo
e que purifica e eleva os amores
terrenos» [4].

Estas considerações, no início da
Quaresma, ajudam-nos também a
pôr em prática o convite à conversão,
que a Liturgia nos faz ao longo destas
semanas, como preparação para a
Páscoa. Para colaborar de forma
eficaz com a implantação de uma
ordem mais justa na sociedade, é
preciso, em primeiro lugar, pôr
ordem dentro de nós mesmos.

Já Nosso Senhor declarou, quando
repreendia os fariseus a propósito
dos alimentos “puros” e “impuros”,
que não há nada fora do homem que,
ao entrar nele, o possa tornar impuro.



O que sai do homem é que torna o
homem impuro [5]. De facto, o
coração do homem, ferido pelo
pecado original e pelos pecados
pessoais, é a fonte dos maiores
males. Por outro lado, no coração do
homem, resgatado e elevado pela
graça, encontra-se também a fonte
dos maiores bens.

O pecado das origens foi a causa de
desagregação da primitiva
comunhão que unia estreitamente os
homens com Deus e entre si. Os
pecados pessoais abrem ainda mais
profundamente essa fractura até a
converter em funda separação.
Vemos isso em tantos aspectos da
vida individual e colectiva. Embora
aberto por natureza aos outros, o
homem «sente dentro de si uma
força de gravidade estranha que o
leva a dobrar-se sobre si mesmo, a
afirmar-se acima e contra os outros:
é o egoísmo, consequência do pecado
original. Adão e Eva, seduzidos pela



mentira de Satanás, ao pegar no
fruto misterioso, desobedeceram ao
mandamento divino, substituíram a
lógica de confiar no Amor pela da
suspeita e da competição, a lógica do
receber, da espera confiante do
Outro, pela da auto-suficiência (cfr. 
Gn 3, 1-6). Daí resultou uma sensação
de inquietação e de incerteza. Como
pode o homem libertar-se deste
impulso egoísta e abrir-se ao
amor?» [6].

Esta pergunta exprime a aspiração
mais profunda de cada pessoa,
porque, tendo sido criados por amor
e para o amor, todos os homens e
todas as mulheres – por muito que às
vezes pareçam escondê-lo – aspiram
a preencher o seu coração com um
amor puro e grande, que significa
doação a Deus, e aos outros por Deus,
de modo que não sobre espaço para
o amor-próprio desordenado. E isto
só é possível com a ajuda da graça
divina que cura, fortalece e eleva a



nossa alma. Graça que nos chega de
forma abundante, sobretudo através
dos sacramentos da Penitência e da
Eucaristia.

Fomentemos pois, nesta Quaresma, o
desejo de renovação espiritual,
cuidando melhor a preparação para
nos aproximarmos da Confissão com
a devida frequência, e esmerando-
nos na preparação diária para
recebermos o Senhor na Eucaristia.
Além disso, façamos o possível para
que as pessoas com quem
habitualmente estamos percorram
este mesmo caminho. Concretizámos
já a maneira de viver as práticas
quaresmais que a Igreja recomenda
para estas semanas? Procurar a
intimidade com Nosso Senhor e com
a Santíssima Virgem, viver com
maior generosidade o espírito de
penitência, estabelecer as nossas
metas concretas de ajuda aos outros,
também e antes de mais no
apostolado, traça o caminho para



chegar com a alma bem disposta a
receber os frutos da Páscoa.

Neste itinerário, ganha maior
importância o esforço por nos
convertermos a Deus em cada dia,
nalgum ponto concreto da nossa
existência. Estas mudanças contínuas
– talvez em coisas pequenas, mas
com a mesma determinação como se
fossem grandes questões – são
momentos de grande importância
para a nossa santificação. O Senhor
deseja ardentemente que esta
mudança se dê em nós, mas precisa
da nossa colaboração pessoal.
Lembremos aquelas palavras de
Santo Agostinho: «Deus, que te criou
sem ti, não te salvará sem ti» [7].

Sob o impulso do Espírito Santo, os
pequenos progressos diários
possuem a virtude de abrir de par
em par as portas do nosso eu, para
que a graça divina o purifique, o
incendeie no amor de Deus e do



próximo. Por isso, como escreveu S.
Josemaria, não«podemos considerar
esta Quaresma como uma época
mais, repetição cíclica do tempo
litúrgico. Este momento é único, é
uma ajuda divina que é necessário
aproveitar. Jesus passa ao nosso lado
e espera de nós – hoje, agora – uma
grande mudança» [8].

Reparemos que a palavra justiça tem
na Sagrada Escritura um significado
muito profundo, sobretudo quando
se trata de Deus. Neste sentido,
designa sobretudo a santidade
divina, que o Senhor nos quer
comunicar gratuitamente, por meio
da fé em Jesus Cristo, como S. Paulo
mostra na Carta aos Romanos. Sem
distinção, porque todos pecaram e
estão privados da glória de Deus e são
justificados gratuitamente pela Sua
graça, por meio da redenção que está
em Jesus Cristo, a quem Deus pôs, pelo
Seu sangue derramado, como um
meio de propiciação, que opera pela



fé, a fim de manifestar a Sua justiça
[9].

Só unidos a Jesus pela fé e pelos
sacramentos tornamos nossa a
santidade, que Ele nos alcançou
morrendo na Cruz pelos nossos
pecados e ressuscitando para a nossa
justificação. «Aqui se manifesta a
justiça divina profundamente
diferente da justiça humana. Deus
pagou por nós, no Seu Filho, o preço
do resgate, um preço
verdadeiramente exorbitante.
Perante a justiça da Cruz, o homem
pode revoltar-se, porque ela põe em
evidência que o homem não é um ser
auto-suficiente mas precisa de um
Outro para ser plenamente homem.
Converter-se a Cristo, acreditar no
Evangelho, no fundo, significa
precisamente isto: sair da ilusão da
auto-suficiência para descobrir e
aceitar a própria indigência,
indigência dos outros e de Deus,



enfim, descobrir a necessidade do
Seu perdão e da Sua amizade» [10].

Que bem se compreende, neste
contexto, a constante pregação do
nosso Padre –primeiro com o seu
exemplo – de reviver diariamente, na
sua própria existência, «o papel do
filho pródigo!» Um ensinamento a
que devemos voltar a toda a hora,
mas especialmente ao longo das
próximas semanas. «De certo modo,
a vida humana é um constante
regresso à casa do nosso Pai, um
regresso mediante a contrição, a
conversão do coração, que significa
um desejo de mudar, a decisão firme
de melhorar a nossa vida, e que,
portanto, se manifesta em obras de
sacrifício e de doação: regresso à
casa do pai, por meio do sacramento
do perdão, em que, ao confessarmos
os nossos pecados, nos revestimos de
Cristo e nos tornamos assim Seus
irmãos, membros da família de Deus.



Deus espera-nos como o pai da
parábola, estendendo para nós os
braços, embora não o mereçamos.
Não importa o que Lhe devemos.
Como no caso do filho pródigo, o que
é preciso é que Lhe abramos o
coração, que tenhamos saudades do
lar paterno, que nos maravilhemos e
nos alegremos perante o dom que
Deus nos fez de nos podermos
chamar e sermos realmente, apesar
de tanta falta de correspondência da
nossa parte, Seus filhos» [11].

Teremos mais facilidade em
percorrer este caminho sem cansaço
se permanecermos muito perto da
Virgem Santa, nossa Mãe, e de S. José,
o seu castíssimo Esposo. Recorramos
a eles com grande confiança, neste
ano mariano que começámos a viver
na Obra, com a urgência de renovar
na festa do santo Patriarca a nossa
dedicação na Obra.
Impressionaram‑me de novo outras
palavras de S. Josemaria, que



havemos de ponderar com
serenidade. Referindo-se ao início do
trabalho apostólico do Opus Dei
entre as mulheres, dizia às suas
filhas: «pensava eu que no Opus Dei
não haveria senão homens. Não é
que não estimasse as mulheres (…),
mas antes do dia 14 de Fevereiro de
1930, eu não sabia nada da vossa
futura existência no Opus Dei, ainda
que, isso sim, estava bem latente no
meu coração o desejo de cumprir em
tudo a Vontade de Deus» [12]. Filhas
e filhos meus, procuramos alimentar
esta disposição – o desejo de cumprir
a Vontade de Deus – em cada
instante? Compreendemos que só
com esta vibração é que o
comportamento de uma mulher, de
um homem cristão, tem sentido?

No mês passado fiz uma viagem
rápida a Valência – convidado pelo
Arcebispo da Arquidiocese, no
contexto do Ano sacerdotal – e a
Palma de Maiorca, nas Ilhas



Baleares, onde o trabalho da
Prelatura está a crescer com força.
Nos dois sítios toquei, uma vez mais,
a necessidade de Deus que se abriga
em tantas almas. E observei como
recebem com gratidão o espírito do
Opus Dei, que lhes facilita a procura
e o encontro com a Santíssima
Trindade no viver quotidiano. Como
faço sempre que empreendo estas
deslocações, apoiei‑me na oração de
todas e de todos. Continuai sempre a
acompanhar-me!

No próximo dia 23 é um novo
aniversário da morte do
queridíssimo D. Álvaro. Ao recordar
a constância com que sempre nos
impeliu para a Virgem Maria, sugiro
que recorrais à sua intercessão, de
forma privada, para que as graças
deste ano mariano cheguem fundo
nas vossas almas.

No fim do mês, a 28, comemoramos
um novo aniversário da ordenação



sacerdotal do nosso Padre. Peçamos-
lhe pelo Papa e pelos seus
colaboradores, por todos os Bispos,
pelos sacerdotes do mundo inteiro,
pelas vocações sacerdotais e
religiosas, pela santidade de todo o
povo de Deus, que Jesus Cristo
conquistou pelo preço do Seu sangue
[13].

Com todo o afecto, abençoa-vos

o vosso Padre

+ Javier

Roma, 1 de Março de 2010

1. Bento XVI, Mensagem para a
Quaresma do ano 2010, 30-X-2009.

2. S. Josemaria, Cristo que passa, n.
77.

3. Santo Agostinho, A Cidade de Deus
XIX, 21.



4. S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
172.

5. Mc 7, 15.

6. Bento XVI, Mensagem para a
Quaresma do ano 2010, 30-X-2009.

7. Santo Agostinho, Sermão 169, 13
(PL 38, 923).

8. S. Josemaria, Cristo que passa, n.
59.

9. Rm 3, 22-25.

10. Bento XVI, Mensagem para a
Quaresma do ano 2010, 30-X-2009.

11. S. Josemaria, Cristo que passa, n.
64.

12. S. Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 11-VII-1974.

13. Cfr. 1 Cor 6, 20; 7, 23.



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-
prelado-marco-2010/ (28/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-marco-2010/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-marco-2010/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-marco-2010/

	Carta do Prelado (Março 2010)

