
opusdei.org

Carta do Prelado
(Junho 2010)

As numerosas celebrações
litúrgicas deste mês de Junho
servem de fio condutor à carta
que o Prelado do Opus Dei
dirige aos fiéis da Obra.

07/06/2010

Queridíssimos: que Jesus me guarde
as minhas filhas e os meus filhos!

O Sacrifício eucarístico, a que Cristo
nos chama em cada dia, introduz-nos
no coração do Mistério pascal. Cada
vez que celebramos ou assistimos à



Santa Missa participamos no
supremo acto de amor que Cristo
realizou na Cruz, e para o qual
encaminhou toda a Sua vida. Mas há
momentos e circunstâncias em que a
adoração e a acção de graças, a
reparação e a súplica que elevamos a
Deus, por Cristo, na Santa Missa,
ganham particular relevo.

As celebrações litúrgicas das
solenidades que celebrámos ou
vamos celebrar nestes dias unem-se
a este júbilo e gratidão a Deus – que
havemos de actualizar em cada dia –
por um dom tão grande, enquanto
nos põem em íntima comunhão com
vários aspectos do mistério de Cristo
e nos comunicam, ao mesmo tempo,
graças específicas.

Os Actos dos Apóstolos narram que,
na Igreja primitiva, o Espírito Santo
se manifestou, na festa de
Pentecostes, como vento impetuoso e
como línguas de fogo que pousavam



sobre as cabeças dos Apóstolos,
enchendo-os dos Seus dons e
concedendo-lhes a paz que o próprio
Mestre lhes tinha prometido: deixo-
vos a paz, dou-vos a Minha paz [1].
Através destes sinais da vinda do
Espírito Santo, o Senhor dá-nos
também a conhecer os efeitos da
acção do Paráclito nas almas que se
abrem docilmente à Sua graça.

No vento impetuoso que se
menciona, descobrimos a força
divina capaz de ultrapassar os
maiores obstáculos, e também o ar
fresco que dissipa as nuvens tóxicas
que muitas vezes envenenam o
ambiente. Este símbolo – explica
Bento XVI – «faz pensar no modo
como é precioso respirar o ar puro,
quer com os pulmões, o ar físico,
quer com o coração, o ar espiritual, o
ar salubre do espírito que é a
caridade!» [2]. As línguas de fogo
falam-nos do grande Amor com que
Ele quer acender os corações dos



homens. Essa chama «desceu sobre
os discípulos reunidos, acendeu-se
neles e infundiu-lhes o novo ardor de
Deus. Realiza-se assim aquilo que o
Senhor Jesus tinha predito: “Vim
lançar fogo sobre a terra, e como
gostaria que ele já tivesse sido
ateado!” ( Lc 12, 49). Juntamente com
os fiéis das diversas comunidades, os
Apóstolos levaram esta chama divina
até aos extremos confins da Terra.
Abriram assim um caminho para a
humanidade, uma senda luminosa, e
colaboraram com Deus que, com o
Seu fogo, quer renovar a face da
Terra » [3].

Agradeçamos à Virgem Maria a sua
constante intercessão para nos
tornar mais sensíveis às inspirações
do Espírito Santo, como aconteceu
aos Apóstolos reunidos à sua volta no
Cenáculo. Penso especialmente nos
bens que ela nos conseguiu durante o
mês de Maio, em que procurámos
honrá-la com verdadeiro afecto filial,



e detenho-me concretamente na
intimidade que nos convidou a
manter com Jesus.

Por outro lado, o Domingo passado,
festa da Santíssima Trindade, foi
mais uma chamada do Céu para que
os nossos pensamentos e os nossos
corações estejam onde se encontram
as verdadeiras alegrias: junto do Pai,
do Filho e do Espírito Santo, único
Deus que enche o universo, que
habita pela graça nos nossos
corações e que quer admitir-nos na
comunhão definitiva da Sua própria
vida, na glória do Céu. Como
rezámos nós o Triságio Angélico nos
dias que precederam aquela festa?
Fizemos eco aos Anjos no seu perene
louvor à Santíssima Trindade? E
agora, que a festa passou,
continuamos a procurar conviver
com cada uma das Pessoas divinas,
distinguindo-as sem as separar?



Quero contar-vos uma coisa. No
Oratório do Padre, no Colégio
Romano da Santa Cruz, estão
gravadas no mármore frontal do
baldaquino as palavras BENEDICTA
SIT SANCTA TRINITAS ATQUE
INDIVISA UNITAS. Quando S.
Josemaria lá ia – foi muitas vezes,
mas com o local ainda em obras – já
não via bem. Conhecia bem o texto
da inscrição, mas, convidando a
rezar, perguntava sempre: que está
ali escrito? Oxalá toda a nossa vida
seja um louvor a Deus Uno e Trino.

Preparamo-nos agora para as festas
do Corpo de Deus e do Sagrado
Coração de Jesus, tão unidas entre si,
não apenas no tempo, mas porque
celebram duas manifestações da
imensa complacência de Deus pelos
homens. O amor revela-se na
Encarnação, nessa caminhada
redentora de Jesus Cristo pela
Terra, até ao sacrifício supremo da
Cruz. E na Cruz manifesta‑se com



um novo sinal: um dos soldados
abriu o lado de Jesus com uma lança e
no mesmo instante saiu sangue e água
( Jo 19, 34) . Água e sangue de Jesus 
– pregava o nosso Padre – que nos
falam de uma entrega realizada
até ao último extremo, até ao
consummatum est ( Jo 19, 30), ao
“tudo está consumado”, por amor
[4].

O Ano Sacerdotal acaba precisamente
na festa do Sagrado Coração, a 11 de
Junho. Continuemos a rezar – e a
levar outros a rezar – pelas vocações
sacerdotais, pela santidade dos
sacerdotes e de todo o povo cristão.
Peço ao Senhor que esse clamor, que
procurámos incrementar ao longo
destes meses, não cesse nunca nas
nossas almas, também para calar os
que atacam a grande maravilha do
sacerdócio.

Há dias fui em peregrinação a Turim
para rezar diante do Santo Sudário



exposto à veneração dos fiéis. Causa
verdadeira impressão pensar quanto
sofrimento custámos nós ao Senhor.
Como disse João Paulo II, «o Santo
Sudário é espelho do Evangelho. Com
efeito, se reflectimos sobre este Pano
sagrado, não podemos prescindir da
consideração de que a imagem aqui
presente tem uma relação tão
profunda com o que os evangelistas
narram sobre a Paixão e Morte de
Jesus, que qualquer pessoa sensível
se sente interiormente
impressionada e comovida ao
contemplá-lo» [5].

Fui venerar o Sudário acompanhado
de todas e de todos – como faço
sempre nas minhas viagens – para
pedir ao Senhor que incendeie os
nossos corações com o fogo do
Espírito Santo. Como Bento XVI dizia
há poucas semanas, ao regressar da
sua estadia na capital do Piemonte,
«aquele santo Pano pode nutrir e
alimentar a fé e revigorar a piedade



cristã, porque encoraja a orientar-se
para o Rosto de Cristo, para o Corpo
de Cristo crucificado e ressuscitado, a
fim de contemplar o Mistério pascal,
centro da Mensagem cristã» [6].

Ver Deus, contemplar o rosto de Jesus
Cristo, ser eternamente feliz com a
visão da glória divina é o desejo mais
profundo de todas as criaturas
humanas, mesmo que milhões delas
não tenham consciência dessa
aspiração. Vem-me à lembrança o
desejo do nosso Padre de contemplar
a face do Senhor. E comentava que
esse desejo é razoável. Os que se
amam procuram ver-se. Os
apaixonados só têm olhos para o
seu amor. Não é lógico que seja
assim? O coração humano sente
esses imperativos. Mentiria se
negasse que o desejo de
contemplar a face de Jesus Cristo
me dá tanta força. Vultum tuum,
Domine, requiram ( Sl 26, 8),
procuro, Senhor, o Teu rosto.



Gosto muito de fechar os olhos –
acrescentava, sobretudo nos últimos
anos da sua vida terrena -, e pensar
que chegará o momento, quando
Deus quiser, em que O poderei ver,
não como num espelho e sob imagens
obscuras… mas cara a cara (1 Cor 13,
12). Sim, filhos, o meu coração está
sedento de Deus, do Deus vivo!
Quando poderei contemplar a face de
Deus? ( Sl 41, 3) [7].

Fomentemos também nós esta
aspiração, procurando Jesus Cristo
no Tabernáculo – onde se encontra
realmente presente – e na nossa
alma em graça. Procuremos
encontrá-Lo também nos membros
da Igreja, o Seu Corpo Místico,
especialmente nos mais
desprotegidos: os doentes, os pobres,
os que sofrem perseguição por causa
das suas convicções religiosas, os que
sofrem muitos outros tipos de
injustiça em tantos lugares do
mundo! Ninguém nos deve ser



indiferente. Todos estamos
chamados a ser membros do Corpo
de Cristo, que ressuscitou e continua
activo na História: «membros vivos,
cada qual segundo a própria função,
ou seja, com a tarefa que o Senhor
nos quis confiar» [8], com a nossa
incorporação a Ele mesmo no
Baptismo.

O nosso ser cristão enraíza-se na
amabilíssima profundidade deste
sacramento. A nossa chamada à
santidade e ao apostolado concretiza-
se em saber-nos mediadores em
Cristo Jesus para a salvação do
mundo. Que claras se nos tornam
estas palavras de S. Josemaria! 
Apóstolo é o cristão que se sente
inserido em Cristo, identificado
com Cristo, pelo Baptismo; habili‐
tado a lutar por Cristo pela
Confirmação; chamado a servir a
Deus com a sua acção no mundo,
pelo sacerdócio comum dos fiéis,
que confere uma certa



participação no sacerdócio de
Cristo, a qual - sendo
essencialmente diferente da que
constitui o sacerdócio ministerial -
o torna capaz de tomar parte no
culto da Igreja e de ajudar os
homens no seu caminho para Deus,
com o testemunho da palavra e do
exemplo, com a oração e a
expiação [9].

Saboreemos estas considerações,
agora que termina o Ano sacerdotal ,
e procuremos tirar consequências
pessoais. Pode servir-nos outra
confidência que S. Josemaria nos
deixou em Forja : Cristo Jesus, Bom
Semeador, aperta cada um dos
seus filhos na sua mão chagada –
como o trigo – inunda-nos com o
seu Sangue, purifica-nos, limpa-
nos, embriaga-nos!... E depois,
generosamente, lança-nos pelo
mundo um a um: porque o trigo
não se semeia aos sacos, mas grão
a grão [10].



Em primeiro lugar o Senhor inunda-
nos com o Seu Sangue por meio dos
sacramentos, e assim nos purifica,
nos limpa, nos embriaga : conduz-
nos à santidade. Mas só se queremos,
se deixamos actuar o Paráclito, que é
o Artífice da nossa identificação com
Jesus.

Temos de procurar o contacto com a
Humanidade Santíssima do Senhor
na Penitência e na Eucaristia.
Havemos de assimilar os Seus
ensinamentos, não só lendo a
Sagrada Escritura e esforçando-nos
para adquirir e melhorar a formação
doutrinal, mas permanecendo em
diálogo sincero com Ele, na oração:
implorando que a Sua Palavra entre
até ao mais recôndito do nosso pobre
eu e inunde os nossos afectos e
desejos. E havemos de desejar que
Ele nos conduza: seguir os Seus
passos, aprender das Suas virtudes,
para nos identificarmos cada vez



mais com a Sua maneira de sentir, de
compreender e de amar.

Logo que o Espírito Santo realiza em
nós estas operações, ou melhor, ao
mesmo tempo, o Senhor lança-nos
pelo mundo fora , como o semeador
lança os grãos de trigo no sulco, para
que dêem fruto, sendo nós mesmos
união entre Deus e os homens, graças
à nossa alma sacerdotal . Os
ministros sagrados têm, além disso, o
sacerdócio ministerial recebido no
sacramento da Ordem, que os
habilita a actuar in persona Christi
Capitis , para que Cristo Cabeça da
Igreja esteja presente nas
celebrações litúrgicas.

No Opus Dei, o Senhor fez-nos uma
chamada específica, dentro da
comum vocação cristã, que nos
impulsiona a servi-Lo com o espírito
que S. Josemaria viveu desde 1928.
Sobre a base do carácter baptismal, a
graça específica do chamamento à



Obra impele-nos a ajudar Cristo na
salvação das almas, sempre, mas não
porque sejamos melhores que os
outros. Jesus Cristo é o único
Mediador entre os homens e Deus
[11], mas quer que colaboremos com
Ele nesta tarefa.

Antes de mais, temos de nos unir
muito intimamente ao Sacrifício de
Cristo na Missa. Por esse vínculo à
Eucaristia, a vida inteira converte-se
num acto de adoração, de acção de
graças e de reparação: transforma-se
em entrega total da nossa pessoa e do
nosso agir, como instrumentos de
Jesus Cristo no mundo. Convertendo
o nosso dia numa Missa , como o
nosso Padre dizia, somos
verdadeiramente almas de
Eucaristia : homens e mulheres que
se esforçam por reproduzir em todo
o seu actuar o do divino Mestre.

Estaremos então em condições de
ajudar todos a receberem os frutos



da Redenção. Convertemo‑nos em
instrumentos de Cristo para mostrar
aos outros a Sua doutrina, para os
aproximar da fonte da graça que são
os sacramentos e para os conduzir
pelos caminhos da vida eterna,
percorrendo essas mesmas etapas no
nosso caminhar quotidiano. Guiados
pelo Espírito Santo, seguiremos
verdadeiramente os passos do
Senhor, e há-de realizar-se em nós
aquele ideal de S. Josemaria: dar a
vida pelos outros. Só assim se vive
a vida de Jesus e nos fazemos uma
só coisa com Ele [12].

Aproxima-se um novo aniversário da
passagem do nosso Padre para a casa
do Céu. Recorramos com fé à sua
intercessão nas semanas que ainda
faltam para o 26 de Junho, para que,
seguindo fielmente o seu exemplo e
os seus ensinamentos, também nós
saibamos conformar as nossas vidas
com a vida de Cristo, até ser uma só
coisa com Ele.



Um dia antes, recordaremos a
ordenação dos três primeiros
sacerdotes da Obra, que tantas pistas
de fidelidade nos deixaram.
Estiveram sempre “na onda de
Deus”, e por isso souberam ser
inteiramente dóceis ao que o nosso
Padre lhes pedia, para fazer o Opus
Dei fielmente, ao serviço da Igreja.
Diziam deles, referindo-se também
ao nosso Fundador: ordenou-os e
agora “mata-os” com trabalho.
Reparemos em cada um – tanto os
sacerdotes como os leigos – para
aprendermos a não dizer nunca
“basta” perante as exigências da
nossa alma sacerdotal.

Continuai a estar muito unidos à
minha oração e às minhas intenções.
Apoio-me especialmente nos doentes
– que nunca faltam na Obra – e nos
que sofrem por uma razão ou por
outra. Se unem os seus sofrimentos à
Cruz de Cristo, oferecendo com
alegria as suas penas e dores, podem



converter-se, no meio da sua
fragilidade, em colunas firmes que
nos sustentam a todos.

Com todo o afecto, abençoa-vos

o vosso Padre

+ Javier

Roma, 1 de Junho de 2010

[1] Jo 14, 27.

[2] Bento XVI, Homilia na solenidade
de Pentecostes, 31-V-2009.

[3] Bento XVI, Homilia na solenidade
de Pentecostes, 23-V-2010.

[4] S. Josemaria, Cristo que passa , n.
162.

[5] João Paulo II, Discurso em Turim,
24-V-1998.

[6] Bento XVI, Discurso na audiência
geral, 5-V-2010.



[7] S. Josemaria, Notas de uma
meditação, 25-XII-1973.

[8] Bento XVI, Discurso na audiência
geral, 5-V-2010.

[9] S. Josemaria, Cristo que passa , n.
120.

[10] S. Josemaria, Forja , n. 894.

[11] Cfr. 1 Tm 2, 5.

[12] S. Josemaria, Via-Sacra , 14ª
Estação.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-
prelado-junho-2010/ (28/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-junho-2010/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-junho-2010/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-junho-2010/

	Carta do Prelado (Junho 2010)

