opusdei.org

Carta do Prelado
(Julho 2010)

Fazer do trabalho uma oracdo a
Deus: esta é a mensagem
principal que a formacéao
oferecida pelo Opus Dei recorda
a tantos cristdos. Neste tema
aprofunda o Prelado na sua
carta do més de Julho.

05/07/2010

Queridissimos: que Jesus me guarde
as minhas filhas e os meus filhos!

Passaram trinta e cinco anos desde
que, a 26 de Junho de 1975, Deus



chamou o nosso Padre a gozar para
sempre da Sua presenca no Céu.
Como em aniversarios anteriores,
inumeras pessoas participaram nas
Missas em honra de S. Josemaria,
celebradas em todo o mundo por
ocasido da sua festa liturgica. Por
toda a parte se elevou ao Senhor uma
intensa acg¢ao de gracas, por ter
concedido ao mundo e a Igreja um
pastor como o nosso santo Fundador,
que é modelo de vida crista e valioso
intercessor em todas as nossas
necessidades espirituais e materiais.

Para além disso, a festa ainda recente
€ uma boa ocasido para meditarmos
bem na mensagem que S. Josemaria
difundiu, por vontade divina, entre
as mulheres e os homens: que, com a
ajuda de Deus, podemos e devemos
alcancar a santidade — ou seja, a
perfeicdo da caridade, a unido plena
com Deus - através da realizacdo fiel
e acabada do trabalho profissional e



no meio das outras circunstancias
habituais da vida.

Pensemos melhor naquilo que é o
nucleo deste ensinamento: a
necessidade de se esforcar por
converter o trabalho — qualquer
trabalho, manual ou intelectual — em
verdadeira oracdo. O Evangelho
afirma claramente a necessidade de
orar sempre, sem deixar de o fazer
[1]. E S. Paulo, difundindo este
ensinamento, acrescenta: sine
intermissione orate [2], orai sem
interrupcdo. A recomendacdo tem a
forca de um mandato. Mas néo seria
possivel po-lo em pratica se o
interpretassemos erradamente, no
sentido de que é preciso estar
constantemente a rezar, vocal ou
mentalmente, actuacao impossivel
na nossa actual condigdo terrena. A
realizagdo das tarefas que nos
ocupam - familiares, profissionais,
sociais, desportivas, etc. — exige
muitas vezes uma atencdo total da



nossa memoria e da nossa
inteligéncia, um empenho firme da
nossa vontade. E isto, sem contar
com a necessidade de dedicar ao
sono as horas necessarias. Recordo, a
propdasito, a grande alegria de S.
Josemaria, quando, depois de ter
ensinado durante anos que até o
sono podemos converter em oracao,
leu um texto de S. Jeréonimo em que
se comunica a mesma ideia [3].

Mas vamos considerar essa
premeéncia do Mestre na sua
verdadeira grandeza. Convida-nos a
vivificar toda a existéncia humana,
em todas as suas dimensoes, com 0
esforgo de a transformar em prece:
uma oracdo continua, como o bater
do coragdo [4], mesmo que, com
frequéncia, ndo se exprima em
palavras. Assim o ensinou S.
Josemaria as suas filhas e filhos, e a
todas as pessoas que se querem
santificar segundo o espirito da Obra.
Repetia: a arma do Opus Dei néo é o



trabalho, é a oracao. Por isso
convertemos o trabalho em oracao
e temos alma contemplativa [5].

Converter o trabalho em oracdo. Esta
tentativa didria de vivermos como
mulheres e homens contemplativos
nas mais variadas circunstancias da
existéncia, mostra-nos a meta alta,
como a santidade, que —
conveng¢amo-nos — se torna acessivel
com a ajuda da graca. «E preciso
viver uma espiritualidade que ajude
os fiéis a santificar-se através do seu
proprio trabalho» [6], declarava
oPapa a proposito da figura de S.
José. S6 pondo o trabalho corrente
em intima relacdo com o esforgo pela
santidade é possivel, para a maioria
dos cristdos, aspirar seriamente a
plenitude da vida crista.

Lembro-me das ac¢des de gragas que
brotavam da alma do nosso Padre
quando lia as cartas das suas filhas e
dos seus filhos. Comoveu-se muito



quando um camponés, um fiel da
Obra, lhe dizia que se levantava
muito cedo e pedia logo ao Senhor
que o nosso Padre tivesse um sono
descansado, acrescentando que
depois, com o tractor, quando abria
os sulcos na terra, rezava Lembrai-
vos e outras oracoes. O nosso
Fundador ficou muito contente ao
confirmar a realidade de uma vida
contemplativa no meio dos trabalhos
do campo.

Na Carta Apostdlica que o Servo de
Deus Jodo Paulo II escreveu no inicio
do novo milénio, apelando a
santidade, 1é-se: «Este ideal de
perfeicdo ndo deve ser mal
entendido, como se exigisse uma
espécie de vida extraordindaria, so
exequivel por alguns “génios” da
santidade. Os caminhos da santidade
sdo multiplos e adequados a vocacgao
de cada um (...). E a hora de propor
de novo a todos, com convic¢do, esta
“medida alta”da vida crista didria.



Toda a vida da comunidade eclesial e
das familias cristds deve apontar
nesta direcgao [7].

O nosso Padre reiterou esta doutrina
uma vez e outra, afirmando que a
contemplagdo ndo é coisa de
privilegiados. Algumas pessoas
com conhecimentos elementares
de religido - afirmava de maneira
grafica, para que ficasse bem
gravado nos ouvintes — pensam que
os contemplativos estado todo o dia
como que em éxtase. E é uma
ingenuidade muito grande. Os
monges, nos seus conventos, tém o
dia cheio de mil trabalhos: limpam
a casa e dedicam-se a tarefas com
que ganham a vida. Muitas vezes
me escrevem religiosos e religiosas
de vida contemplativa, com
entusiasmo e afecto pela Obra,
dizendo que rezam muito por nos.
Compreendem o que muitos nao
compreendem: a nossa vida
secular de contemplativos no meio



do mundo, no meio das
actividades temporais. A nossa
cela é arua. Essa é a nossa
clausura. Onde se pée o sal?
Havemos de procurar que nada
fique insipido. Por isso 0 nosso
retiro hao-de ser todas as coisas
do mundo [8].

Assim como o corpo precisa do ar
para respirar e da circulacdo do
sangue para se manter vivo, também
a alma precisa de permanecer em
contacto com Deus ao longo das vinte
e quatro horas do dia. Por isso, a
auténtica piedade leva a referir tudo
ao Senhor: o trabalho e o descanso,
as alegrias e as dores, 0s éxitos e 0s
fracassos, o sono e a vigilia. Como D.
Alvaro escrevia em 1984, «entre as
ocupacdes temporais e a vida
espiritual, entre o trabalho e a
oracdo, nao pode haver s6 um
“armisticio” mais ou menos
conseguido. Deve existir uma unido
plena, uma fusdo que ndo deixa



residuos. O trabalho alimenta a
oracgdo e a oracdo enche o
trabalho» [9].

Para alcancar esta meta, além do
auxilio da graca, requer-se um
esforco pessoal constante, que
muitas vezes se concretiza em
pequenos detalhes: dizer uma
jaculatoria ou uma breve oragao
vocal aproveitando uma deslocacéo
ou uma pausa na tarefa, dirigir um
carinhoso olhar a imagem do
crucifixo ou da Santissima Virgem,
que discretamente colocamos no
nosso lugar de trabalho, etc. Tudo
isto serve para manter viva na alma
uma orientacdo de fundo para o
Senhor, a qual procuramos fomentar
quotidianamente na Missa e nos
tempos dedicados expressamente a
meditacdo. E assim, mesmo que em
muitas ocasides estejamos
concentrados nas varias ocupacoes,
porque a mente se dedica
completamente as diversas tarefas, a



alma continua presa ao Senhor, e
mantém com Ele um didlogo que nao
é de palavras, nem sequer de
pensamentos conscientes, mas de
afectos do coracdo, do desejo de fazer
tudo, até o mais trivial, por Amor,
com o oferecimento daquilo que nos
ocupa.

Quando actuamos com este interesse,
o trabalho profissional converte-se
numa palestra onde se exercitam as
mais variadas virtudes humanas e
sobrenaturais: a laboriosidade, a
ordem, o aproveitamento do tempo,
a fortaleza para rematar a tarefa, o
cuidado das coisas pequenas... e
tantos detalhes de atencdo aos outros
que sdo manifestacdes de uma
caridade sincera e delicada.

Convencei-vos de que nao é dificil
converter o trabalho num dialogo
de oracdo. Assim que o oferecemos
e metemos maos a obra, ja Deus
nos esta a ouvir e a alentar. Assim,



nos, no meio do trabalho
quotidiano, conquistamos a
maneira de ser das almas
contemplativas, porque nos
conquista a certeza de que Deus
nos olha, sempre que nos pede
uma nova e pequena vitoria: um
pequeno sacrificio, um sorriso a
pessoa importuna, comecar pela
tarefa menos agradavel e mais
urgente, ter cuidado com os
pormenores de ordem, ser
perseverante no dever quando era
tao facil abandona-lo, nao deixar
para amanha o que temos de
acabar hoje... E tudo isto para dar
gosto ao Nosso Pai Deus!
Entretanto, talvez sobre a tua
mesa ou num lugar discreto que
nao chame a atencdo, para te
servir de despertador do espirito
contemplativo, pdes o crucifixo,
que ja se tornou para a tua alma e
para a tua mente o manual onde
aprendes as licoes de servico [10].



Com a mesma forca com que
impulsionava a converter o trabalho
em oracdo, o nosso Padre insistia na
necessidade de ndo abandonar os
tempos dedicados exclusivamente ao
Senhor: a Missa e a Comunhéo
frequentes, os tempos de oracao
mental, o Tergo e outras praticas de
piedade amplamente
experimentadas na Igreja. Com tanto
mais cuidado e atenc¢do quanto
maiores forem as dificuldades, por
causa de um horario de trabalho
apertado, da fadiga ou dos momentos
aridos que, mais tarde ou mais cedo,
ndo faltam na vida de ninguém. «Tais
exercicios — recordava D. Alvaro -
nao se hdo-de conceber como
interrupcdes do tempo dedicado ao
trabalho, ndo sdo como paréntesis no
decorrer do dia. Quando rezamos,
ndo abandonamos as actividades
“profanas” para nos metermos nas
actividades “sagradas”. Pelo
contrario, a ora¢gao é o momento
mais intenso de uma atitude que



acompanha o cristdo em toda a sua
actividade e que cria o laco mais
forte, porque é o mais intimo, entre o
trabalho realizado antes e o que se
voltara a realizar imediatamente a
seguir. E, de forma paralela,
precisamente do trabalho sabera o
cristdo obter matéria com que
alimentar o fogo da ora¢do mental e
vocal, impulsos sempre novos para a
adoracdo, a gratidao, o confiado
abandono em Deus» [11].

Dentro de poucos dias irei ao
Equador, Peru e Brasil, para estar
com as minhas filhas e com os meus
filhos, e animar a sua actividade
apostolica. Rogo-vos que, como
sempre, me acompanheis nesta
viagem, com a vossa ora¢do, com o
oferecimento do vosso trabalho e do
vosso descanso, 0s que estais agora a
gozar um tempo de férias. Cuidai a
intimidade com Deus também nesses
dias, recordando o que o nosso Padre
nos ensinou: Sempre entendi o



descanso como afastamento do
trabalho diario, nunca como dias
de ocio. Descanso significa
represar: acumular forcas, ideias,
planos... Em poucas palavras:
mudar de ocupacao, para voltar
depois - com novos brios - a
actividade habitual [12].

Também temos neste més o 75°
aniversario de quando o
queridissimo D. Alvaro respondeu ao
Senhor: Aqui estou! A sua intercessio
confio a vossa fidelidade e a minha,
para que seja diariamente integra, e
para que me sustenteis nas minhas
intencoes.

Com todo o carinho, vos abengoa,
o vosso Padre

+ Javier

Pamplona, 1 de Julho de 2010.

[1] Lc 18,1.



[2] 1 Ts 5,17.

[3] Cfr. S. Jer6nimo, Tratado sobre o0s
Salmos, Comentario ao Salmo 1 (CCL
78, 5-6).

[4] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
8.

[5] S. Josemaria, Notas de uma
reunido familiar, 23-IV-1959.

[6] Bento XVI, Homilia, 19-I11-2006.

[7] Jodo Paulo II, Carta Apostdlica
Novo Millennio ineunte, 6-1-2001, n.
31.

[8] S. Josemaria, Notas de uma
reunido familiar, 30-X-1964.

[9] D. Alvaro del Portillo, Il lavoro si
transformi in orazione, artigo
publicado na revista “Il Sabato”, 7-
XII-1984 (“Rendere amabile la
verita”, Livraria Editrice Vaticana,
Roma 1995, p. 649).



[10] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
67.

[11] D. Alvaro del Portillo, cit., pp.
650-651.

[12] S. Josemaria, Sulco, n. 514.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-
prelado-julho-2010/ (29/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-julho-2010/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-julho-2010/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-julho-2010/

	Carta do Prelado (Julho 2010)

