
opusdei.org

Carta do Prelado
(Julho 2010)

Fazer do trabalho uma oração a
Deus: esta é a mensagem
principal que a formação
oferecida pelo Opus Dei recorda
a tantos cristãos. Neste tema
aprofunda o Prelado na sua
carta do mês de Julho.

05/07/2010

Queridíssimos: que Jesus me guarde
as minhas filhas e os meus filhos!

Passaram trinta e cinco anos desde
que, a 26 de Junho de 1975, Deus



chamou o nosso Padre a gozar para
sempre da Sua presença no Céu.
Como em aniversários anteriores,
inúmeras pessoas participaram nas
Missas em honra de S. Josemaria,
celebradas em todo o mundo por
ocasião da sua festa litúrgica. Por
toda a parte se elevou ao Senhor uma
intensa acção de graças, por ter
concedido ao mundo e à Igreja um
pastor como o nosso santo Fundador,
que é modelo de vida cristã e valioso
intercessor em todas as nossas
necessidades espirituais e materiais.

Para além disso, a festa ainda recente
é uma boa ocasião para meditarmos
bem na mensagem que S. Josemaria
difundiu, por vontade divina, entre
as mulheres e os homens: que, com a
ajuda de Deus, podemos e devemos
alcançar a santidade – ou seja, a
perfeição da caridade, a união plena
com Deus – através da realização fiel
e acabada do trabalho profissional e



no meio das outras circunstâncias
habituais da vida.

Pensemos melhor naquilo que é o
núcleo deste ensinamento: a
necessidade de se esforçar por
converter o trabalho – qualquer
trabalho, manual ou intelectual – em
verdadeira oração. O Evangelho
afirma claramente a necessidade de
orar sempre, sem deixar de o fazer
[1]. E S. Paulo, difundindo este
ensinamento, acrescenta: sine
intermissione orate [2], orai sem
interrupção. A recomendação tem a
força de um mandato. Mas não seria
possível pô-lo em prática se o
interpretássemos erradamente, no
sentido de que é preciso estar
constantemente a rezar, vocal ou
mentalmente, actuação impossível
na nossa actual condição terrena. A
realização das tarefas que nos
ocupam – familiares, profissionais,
sociais, desportivas, etc. – exige
muitas vezes uma atenção total da



nossa memória e da nossa
inteligência, um empenho firme da
nossa vontade. E isto, sem contar
com a necessidade de dedicar ao
sono as horas necessárias. Recordo, a
propósito, a grande alegria de S.
Josemaria, quando, depois de ter
ensinado durante anos que até o
sono podemos converter em oração,
leu um texto de S. Jerónimo em que
se comunica a mesma ideia [3].

Mas vamos considerar essa
premência do Mestre na sua
verdadeira grandeza. Convida-nos a
vivificar toda a existência humana,
em todas as suas dimensões, com o
esforço de a transformar em prece:
uma oração contínua, como o bater
do coração [4], mesmo que, com
frequência, não se exprima em
palavras. Assim o ensinou S.
Josemaria às suas filhas e filhos, e a
todas as pessoas que se querem
santificar segundo o espírito da Obra.
Repetia: a arma do Opus Dei não é o



trabalho, é a oração. Por isso
convertemos o trabalho em oração
e temos alma contemplativa [5].

Converter o trabalho em oração. Esta
tentativa diária de vivermos como
mulheres e homens contemplativos
nas mais variadas circunstâncias da
existência, mostra-nos a meta alta,
como a santidade, que –
convençamo-nos – se torna acessível
com a ajuda da graça. «É preciso
viver uma espiritualidade que ajude
os fiéis a santificar-se através do seu
próprio trabalho» [6], declarava
oPapa a propósito da figura de S.
José. Só pondo o trabalho corrente
em íntima relação com o esforço pela
santidade é possível, para a maioria
dos cristãos, aspirar seriamente à
plenitude da vida cristã.

Lembro-me das acções de graças que
brotavam da alma do nosso Padre
quando lia as cartas das suas filhas e
dos seus filhos. Comoveu-se muito



quando um camponês, um fiel da
Obra, lhe dizia que se levantava
muito cedo e pedia logo ao Senhor
que o nosso Padre tivesse um sono
descansado, acrescentando que
depois, com o tractor, quando abria
os sulcos na terra, rezava Lembrai-
vos e outras orações. O nosso
Fundador ficou muito contente ao
confirmar a realidade de uma vida
contemplativa no meio dos trabalhos
do campo. 

Na Carta Apostólica que o Servo de
Deus João Paulo II escreveu no início
do novo milénio, apelando à
santidade, lê-se: «Este ideal de
perfeição não deve ser mal
entendido, como se exigisse uma
espécie de vida extraordinária, só
exequível por alguns “génios” da
santidade. Os caminhos da santidade
são múltiplos e adequados à vocação
de cada um (…). É a hora de propor
de novo a todos, com convicção, esta 
“medida alta”da vida cristã diária.



Toda a vida da comunidade eclesial e
das famílias cristãs deve apontar
nesta direcção [7].

O nosso Padre reiterou esta doutrina
uma vez e outra, afirmando que a
contemplação não é coisa de
privilegiados. Algumas pessoas
com conhecimentos elementares
de religião – afirmava de maneira
gráfica, para que ficasse bem
gravado nos ouvintes – pensam que
os contemplativos estão todo o dia
como que em êxtase. E é uma
ingenuidade muito grande. Os
monges, nos seus conventos, têm o
dia cheio de mil trabalhos: limpam
a casa e dedicam-se a tarefas com
que ganham a vida. Muitas vezes
me escrevem religiosos e religiosas
de vida contemplativa, com
entusiasmo e afecto pela Obra,
dizendo que rezam muito por nós.
Compreendem o que muitos não
compreendem: a nossa vida
secular de contemplativos no meio



do mundo, no meio das
actividades temporais. A nossa
cela é a rua. Essa é a nossa
clausura. Onde se põe o sal?
Havemos de procurar que nada
fique insípido. Por isso o nosso
retiro hão-de ser todas as coisas
do mundo [8].

Assim como o corpo precisa do ar
para respirar e da circulação do
sangue para se manter vivo, também
a alma precisa de permanecer em
contacto com Deus ao longo das vinte
e quatro horas do dia. Por isso, a
autêntica piedade leva a referir tudo
ao Senhor: o trabalho e o descanso,
as alegrias e as dores, os êxitos e os
fracassos, o sono e a vigília. Como D.
Álvaro escrevia em 1984, «entre as
ocupações temporais e a vida
espiritual, entre o trabalho e a
oração, não pode haver só um
“armistício” mais ou menos
conseguido. Deve existir uma união
plena, uma fusão que não deixa



resíduos. O trabalho alimenta a
oração e a oração enche o
trabalho» [9].

Para alcançar esta meta, além do
auxílio da graça, requer-se um
esforço pessoal constante, que
muitas vezes se concretiza em
pequenos detalhes: dizer uma
jaculatória ou uma breve oração
vocal aproveitando uma deslocação
ou uma pausa na tarefa, dirigir um
carinhoso olhar à imagem do
crucifixo ou da Santíssima Virgem,
que discretamente colocámos no
nosso lugar de trabalho, etc. Tudo
isto serve para manter viva na alma
uma orientação de fundo para o
Senhor, a qual procuramos fomentar
quotidianamente na Missa e nos
tempos dedicados expressamente à
meditação. E assim, mesmo que em
muitas ocasiões estejamos
concentrados nas várias ocupações,
porque a mente se dedica
completamente às diversas tarefas, a



alma continua presa ao Senhor, e
mantém com Ele um diálogo que não
é de palavras, nem sequer de
pensamentos conscientes, mas de
afectos do coração, do desejo de fazer
tudo, até o mais trivial, por Amor,
com o oferecimento daquilo que nos
ocupa.

Quando actuamos com este interesse,
o trabalho profissional converte-se
numa palestra onde se exercitam as
mais variadas virtudes humanas e
sobrenaturais: a laboriosidade, a
ordem, o aproveitamento do tempo,
a fortaleza para rematar a tarefa, o
cuidado das coisas pequenas… e
tantos detalhes de atenção aos outros
que são manifestações de uma
caridade sincera e delicada.

Convencei-vos de que não é difícil
converter o trabalho num diálogo
de oração. Assim que o oferecemos
e metemos mãos à obra, já Deus
nos está a ouvir e a alentar. Assim,



nós, no meio do trabalho
quotidiano, conquistamos a
maneira de ser das almas
contemplativas, porque nos
conquista a certeza de que Deus
nos olha, sempre que nos pede
uma nova e pequena vitória: um
pequeno sacrifício, um sorriso à
pessoa importuna, começar pela
tarefa menos agradável e mais
urgente, ter cuidado com os
pormenores de ordem, ser
perseverante no dever quando era
tão fácil abandoná-lo, não deixar
para amanhã o que temos de
acabar hoje... E tudo isto para dar
gosto ao Nosso Pai Deus!
Entretanto, talvez sobre a tua
mesa ou num lugar discreto que
não chame a atenção, para te
servir de despertador do espírito
contemplativo, pões o crucifixo,
que já se tornou para a tua alma e
para a tua mente o manual onde
aprendes as lições de serviço [10].



Com a mesma força com que
impulsionava a converter o trabalho
em oração, o nosso Padre insistia na
necessidade de não abandonar os
tempos dedicados exclusivamente ao
Senhor: a Missa e a Comunhão
frequentes, os tempos de oração
mental, o Terço e outras práticas de
piedade amplamente
experimentadas na Igreja. Com tanto
mais cuidado e atenção quanto
maiores forem as dificuldades, por
causa de um horário de trabalho
apertado, da fadiga ou dos momentos
áridos que, mais tarde ou mais cedo,
não faltam na vida de ninguém. «Tais
exercícios – recordava D. Álvaro –
não se hão-de conceber como
interrupções do tempo dedicado ao
trabalho, não são como parêntesis no
decorrer do dia. Quando rezamos,
não abandonamos as actividades
“profanas” para nos metermos nas
actividades “sagradas”. Pelo
contrário, a oração é o momento
mais intenso de uma atitude que



acompanha o cristão em toda a sua
actividade e que cria o laço mais
forte, porque é o mais íntimo, entre o
trabalho realizado antes e o que se
voltará a realizar imediatamente a
seguir. E, de forma paralela,
precisamente do trabalho saberá o
cristão obter matéria com que
alimentar o fogo da oração mental e
vocal, impulsos sempre novos para a
adoração, a gratidão, o confiado
abandono em Deus» [11].

Dentro de poucos dias irei ao
Equador, Peru e Brasil, para estar
com as minhas filhas e com os meus
filhos, e animar a sua actividade
apostólica. Rogo-vos que, como
sempre, me acompanheis nesta
viagem, com a vossa oração, com o
oferecimento do vosso trabalho e do
vosso descanso, os que estais agora a
gozar um tempo de férias. Cuidai a
intimidade com Deus também nesses
dias, recordando o que o nosso Padre
nos ensinou: Sempre entendi o



descanso como afastamento do
trabalho diário, nunca como dias
de ócio. Descanso significa
represar: acumular forças, ideias,
planos... Em poucas palavras:
mudar de ocupação, para voltar
depois - com novos brios - à
actividade habitual [12].

Também temos neste mês o 75º
aniversário de quando o
queridíssimo D. Álvaro respondeu ao
Senhor: Aqui estou! À sua intercessão
confio a vossa fidelidade e a minha,
para que seja diariamente íntegra, e
para que me sustenteis nas minhas
intenções.

Com todo o carinho, vos abençoa, 

o vosso Padre

+ Javier

Pamplona, 1 de Julho de 2010.

[1] Lc 18,1.



[2] 1 Ts 5,17.

[3] Cfr. S. Jerónimo, Tratado sobre os
Salmos, Comentário ao Salmo 1 (CCL
78, 5-6).

[4] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
8.

[5] S. Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 23-IV-1959.

[6] Bento XVI, Homilia, 19-III-2006.

[7] João Paulo II, Carta Apostólica 
Novo Millennio ineunte, 6-I-2001, n.
31.

[8] S. Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 30-X-1964.

[9] D. Álvaro del Portillo, Il lavoro si
transformi in orazione, artigo
publicado na revista “Il Sabato”, 7-
XII-1984 (“Rendere amabile la
verità”, Livraria Editrice Vaticana,
Roma 1995, p. 649).



[10] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
67.

[11] D. Álvaro del Portillo, cit., pp.
650-651.

[12] S. Josemaria, Sulco, n. 514.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-
prelado-julho-2010/ (29/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-julho-2010/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-julho-2010/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-julho-2010/

	Carta do Prelado (Julho 2010)

