
opusdei.org

Carta do Prelado
(Julho 2009)

Na carta que dirige este mês aos
fiéis da Obra, D. Javier
Echevarría anima a agradecer a
Deus o dom que é cada
sacerdote, porque "o sacerdócio
é o amor do Coração de Jesus".

04/07/2009

Queridíssimos: que Jesus me guarde
as minhas filhas e os meus filhos!

Ainda fresca a festa de S. Josemaria,
o meu coração e a minha mente
dirigem-se ao nosso Padre, e quero



recorrer à sua intercessão com
frequência constante e com maior
intensidade. Ao reflectir sobre a sua
figura sacerdotal, a sua resposta tão
generosa ao que o Senhor lhe
mostrou a 2 de Outubro de 1928,
descobrimos mais uma vez a imensa
eficácia de um sacerdote santo.
Quantas vezes nos dizia que os
sacerdotes não se salvam sozinhos:
vão sempre acompanhados de um
cortejo de almas! Daí a necessidade
de nós, os cristãos, rezarmos
incansavelmente pela santidade dos
ministros de Cristo, para que,
entregando-se plenamente ao
ministério recebido e sendo fiéis à
sua vocação, abram o caminho do
Céu a uma multidão imensa.

Estas reflexões vêm com insistência
ao meu pensamento nestas primeiras
semanas do Ano sacerdotal,
inaugurado pelo Papa no passado dia
19 de Junho, solenidade do Sagrado
Coração de Jesus. Dizia o Romano



Pontífice na sua homilia que se é
verdade que o convite de Jesus a
“permanecer no seu amor” (cfr. Jo
15, 9) é para cada baptizado (…), tal
convite ressoa com maior vigor
para nós, sacerdotes, de modo
particular nesta tarde, solene
início do Ano sacerdotal, por mim
convocado por ocasião do 150º
aniversário da morte do santo
Cura de Ars[1].

S. João Maria Vianney é padroeiro e
modelo dos ministros sagrados, pelo
seu imenso amor a Deus e o seu
ardente zelo pela salvação das almas.
Presenciei o carinho que o nosso
Padre lhe manifestava quando o foi
venerar em Ars, em certa ocasião,
para lhe confiar a santidade dos
sacerdotes e as relações do Opus Dei
com os Bispos diocesanos. Peçamos-
lhe todos nós isso mesmo, nos
próximos meses.



O Catecismo da Igreja Católica regista
uma expressão do santo Cura de Ars,
que Bento XVI citou nestes dias: «O
sacerdócio é o amor do Coração de
Jesus»[2]. Que grande verdade
encerram estas palavras! E o Papa
exclama: Como não recordar com
emoção que, directamente deste
Coração, brotou o dom do nosso
ministério sacerdotal? Como
esquecer que nós, presbíteros,
fomos consagrados para servir,
humilde e respeitavelmente, o
sacerdócio comum dos fiéis? A
nossa missão é indispensável para
a Igreja e para o mundo, que
requer plena fidelidade a Cristo e
união incessante com Ele[3].

O chamamento ao sacerdócio é um
dom muito especial de Deus à
humanidade, para fazer chegar às
almas os frutos da Redenção, em
todo o tempo e lugar. O nosso Padre,
como é lógico, valorizava-o
muitíssimo. A expressão: Josemaria,



sacerdote, adquiria nos seus lábios e
na sua caneta uma ressonância
especial. O sacerdócio é o que há de
maior do mundo, dizia. Basta-nos
apenas pensar no que representa o
milagre de fazer vir Jesus todos os
dias à Terra. A nossa Mãe do Céu –
quanto havemos de a amar: mais
que Ela só Deus! – fez descer o
Senhor uma só vez: fiat mihi
secundum verbum tuum (Lc 1, 38)!
[4]

Ao mesmo tempo, evidentemente,
também pela missão específica do
Opus Dei, o nosso Fundador estimava
imensamente a vocação cristã dos
fiéis leigos: não fora em vão que o
Senhor o tinha escolhido para abrir
no mundo a senda da Obra, caminho
de santificação no trabalho
profissional e no cumprimento dos
deveres quotidianos do cristão[5]. Já
nos anos 30 do século passado,
quando mal se falava do
chamamento universal à santidade e



ao apostolado – isso era ainda muito
desconhecido –, S. Josemaria
mostrava às pessoas que se
aproximavam do seu trabalho
sacerdotal a dignidade da vocação
cristã. Ajudava-as a descobrir as
riquezas espirituais encerradas no
Baptismo: entre outras, que todos os
cristãos, homens e mulheres,
participam do único sacerdócio de
Cristo, que todos têm uma alma
sacerdotal e que, portanto, hão-de
aspirar com todas as sua forças – da
mesma maneira que os sacerdotes –
à santidade e fomentar nos seus
corações o cuidado pela salvação das
almas.

Este foi o seu constante estribilho –
sempre com os tons novos de uma
alma apaixonada – até ao fim da sua
vida. No próprio dia da sua ida para
o Céu, numa reunião com as suas
filhas, voltou a afirmá-lo: Vós tendes
alma sacerdotal, digo-vo-lo como
sempre que aqui venho. Os vossos



irmãos leigos também têm alma
sacerdotal. Com essa alma
sacerdotal, podeis e deveis ajudar.
E com a graça do Senhor e o
sacerdócio ministerial em nós, os
sacerdotes da Obra, faremos um
trabalho eficaz [6].

Nos seus escritos e nos seus
encontros com os fiéis dos lugares
mais variados, S. Josemaria explicava
esta doutrina com exemplos
concretos, que ajudavam a exercitar
o sacerdócio comum. Por exemplo,
respondendo a uma pergunta que
lhe tinham feito sobre este tema, em
1970, explicava: participamos todos
do sacerdócio de Cristo. E não vos
digo nada de novo, porque isso
mesmo escreve S. Pedro (cfr. 1 Pe 
2, 9). Todos tendes o sacerdócio
real. Eu, além disso, por ser
sacerdote, tenho o sacerdócio
ministerial. E esse sacerdócio real
faz-nos ser gente santa, povo
escolhido, povo de Deus. Estais a



ver? Se tu és do povo de Deus e da
gente santa que Ele escolheu, terás
que ser um defensor dos direitos
de Deus e dos direitos da criatura
humana. Serás bom com todos, e
quando estiveres a trabalhar
nalguma coisa que te é menos
agradável, fá-la-ás por amor, por
amor a Jesus Cristo, porque essa é
a Sua vontade. E hás-de fazê-la
também pensando em toda a
humanidade. Aí tens algumas
consequências desse sacerdócio
real de que S. Pedro falou [7].

O Concílio Vaticano II, ao tratar das
relações entre o sacerdócio
ministerial e o sacerdócio comum
dos fiéis, afirma: «Embora se
diferenciem essencialmente e não
apenas em grau, ordenam-se
mutuamente um ao outro, pois um e
outro participam, a seu modo, do
único sacerdócio de Cristo. Com
efeito, o sacerdócio ministerial, pelo
seu poder sagrado, forma e conduz o



povo sacerdotal, realiza o sacrifício
eucarístico fazendo as vezes de Cristo
e oferece-o a Deus em nome de todo
o povo. Os fiéis, por sua vez,
concorrem para a oblação da
Eucaristia em virtude do seu
sacerdócio real, que exercem na
recepção dos sacramentos, na oração
e acção de graças, no testemunho da
santidade de vida, na abnegação e na
caridade operativa»[8].

O que é próprio e específico dos
sacerdotes é servir os fiéis com o seu
ministério, possibilitando e
facilitando-lhes o exercício do
sacerdócio comum recebido no
Baptismo. Daí a necessidade de que
nós, os ministros de Cristo,
correspondamos com todas as nossas
forças ao dom tão grande que
recebemos. Neste contexto se
enquadra o Ano sacerdotal que agora
começou.



Para que o chamamento à santidade
e ao apostolado se introduza
profundamente na vida dos fiéis
leigos e não se fique em meras
palavras, a tarefa do sacerdote é
indispensável. Só ele é o mestre que
proclama com autoridade sagrada a
Palavra de Deus. Só o sacerdote pode
administrar o perdão divino no
sacramento da Penitência e dirigir as
almas como bom pastor pelos
caminhos da vida eterna. Só o
sacerdote recebeu o poder de
consagrar o Corpo e o Sangue de
Cristo na Santa Missa, fazendo as
vezes d’Ele, de modo que todos
possam entrar em contacto pessoal e
directo com o Mistério pascal e
receber a Sagrada Comunhão,
indispensável para alimentar o
caminhar sobrenatural das almas.

São razões que nos devem levar a
rezar pelo fiel ministério dos
presbíteros. Dizem que os sacerdotes
têm o povo que merecem e que os



fiéis também têm os sacerdotes que
merecem. Logo, temos de elevar a
nossa oração diária, em autêntica
Comunhão dos santos, pelos
sacerdotes e pelo povo. Temos de
rogar ao Senhor, com a nossa luta
diária pela santidade pessoal,
pedindo o que costumam repetir na
América latina: Senhor, dá-nos
sacerdotes santos. Esta oração será
sempre necessária e actual, com a
ideia clara de que todos
beneficiaremos ao implorar do Céu a
santidade do clero. Esta
responsabilidade diária afecta-nos a
todos e a todas. Rezamos assim
diariamente? Convidamos outros
para que se unam também à nossa
súplica?

Com que carinho enfrentava S.
Josemaria este dever! As suas
palavras eram convincentes e
repletas de urgência, para animar os
que o escutavam, sempre impelido
pela fé na Comunhão dos santos. 



Não conheço sacerdotes maus,
dizia. Sei que há alguns débeis,
frouxos, talvez cobardes. Mas
maus não![9].E noutra altura: por
acaso não será porque não os
ajudais suficientemente? Rezais
pelos sacerdotes? Sabeis fazer o
que fizeram os bons filhos de Noé?
(…) Tende um pouco de compaixão,
de caridade. Não murmureis.
Perdoai, desculpai, rezai[10].

Filhas e filhos meus, elevemos ao Céu
as nossas preces, cheios de confiança
e de optimismo, pela Igreja, pela
santidade dos sacerdotes e do povo
de Deus. Supliquemos que, em todos
os povos, aumente o número de
pessoas que procuram Cristo, que se
relacionam com Cristo, que se
apaixonam por Cristo. Aquelas
exortações do Senhor são sempre
actuais: a messe é grande, mas os
operários são poucos. Rogai, pois, ao
Senhor da messe que mande operários
para a Sua messe[11]. O nosso Padre



sublinhou-o frequentemente. Numa
meditação pregada em 1964,
exprimia-se assim: meus filhos,
quando pensamos na fome de
verdade, que há no mundo; na
nobreza de tantos corações que
não têm luz; na minha e na vossa
fraqueza, e na de tantos de nós
que temos razões para estar
deslumbrados com a luz do
Senhor; quando sentimos a
necessidade de semear a Boa Nova
de Cristo, para que se possa fazer
a colheita de vida, essa colheita
florida, lembramo-nos – e
meditámo-lo muitas vezes –
daquele andar de Cristo faminto
pelos caminhos da Palestina (…).
Num dia de sábado, passava Jesus
por umas searas, e os seus
discípulos, tendo fome, começaram
a colher espigas e a comê-las (Mt 
12, 1). Também eles, como nós
agora, considerariam a
necessidade de difundir a Boa
Nova, enquanto caminhavam por



um trigal esfregando entre as
mãos aquelas espigas maduras e
comendo com fome aqueles grãos.
Messis quidem multa. A messe, a
multidão dos homens que então
existia e a dos que viriam depois
era grande. Messis quidem multa,
operarii autem pauci (Mt 9, 37): a
messe é grande, mas os operários
são poucos. Não é isto que vos digo
tantas vezes, de mil formas
diferentes? (…) Temos de recorrer
ao Senhor: rogate ergo Dominum
messis ut mittat operarios in
messem suam (Mt 9, 38): Rogai,
pois, ao Senhor da messe que
mande operários para a Sua
messe[12].

Filhas e filhos meus: caritas Christi
urget nos[13]: impele-nos a caridade
de Jesus Cristo. Como a S. Josemaria,
esta consideração de S. Paulo há-de
tocar-nos bem no fundo. Deus
Omnipotente, Doador de todas as
graças, está pendente de cada uma e



de cada um de nós. Respondamos a
tão grande graça com um
enamoramento que cresça em cada
dia, certos de que o Seu chamamento
é sempre novo – o melhor! – e é
preciso corresponder com
sinceridade e constância, com ânsia
de tornar realidade na nossa vida as
palavras da Escritura: ecce ego, quia
vocasti me[14]: aqui estou, porque
me chamaste. Ser cristãos, ser filhos
de Deus, com conhecimento destas
graças e verdades, implica a
exigência de uma generosidade sem
limites. Sim, temos de animar todos
para que vivam o que o nosso Padre
escreve no Caminho: vinde
connosco atrás do Amor[15].

Por outro lado, Deus precisa de
muitos e santos sacerdotes, para que
possa haver muitos pais e mães de
família, jovens e mais velhos, gente
de todas as condições, que levem a
sério a vocação à santidade e ao
apostolado recebida no Baptismo.



Nesse sentido, o Romano Pontífice
explicou. “Rogai, portanto, ao
Senhor da messe”! Isto quer dizer
também: não podemos
simplesmente “produzir”
vocações, elas devem vir de Deus.
Não podemos, como talvez noutras
profissões, por meio de uma
propaganda bem orientada,
mediante, por assim dizer,
estratégias adequadas,
simplesmente recrutar pessoas. O
chamamento, partindo do coração
de Deus, deve sempre encontrar o
caminho até ao coração do homem.
E, contudo, exactamente para que
chegue aos corações dos homens, é
necessária também a nossa
colaboração. Antes de tudo, rogar
ao Senhor da messe significa
certamente rezar para isso,
despertar o coração e dizer: “Faz-
nos isto, por favor! Desperta os
homens! Acende neles o
entusiasmo e a alegria pelo
Evangelho! Faz-lhes entender que



este é o tesouro mais precioso de
todos os outros tesouros e que
quem o descobriu deve transmiti-
lo!”[16].

Vi tantas vezes o nosso Padre
consumido pelo cuidado das almas:
tudo o que fazia lhe parecia pouco, e
procurava fazer mais, não roubar
nada à glória de Deus nem no serviço
às almas. Actuamos nós assim?
Amamos a Deus com um amor novo
em cada dia? Ensinamos a amar a
Deus com a nossa actuação?

Neste mês vou à Alemanha, a Porto
Rico e ao México. Acompanhai-me na
oração que tenciono fazer diante de
Nossa Senhora de Guadalupe, bem
unidos às minhas intenções, como
todos fizemos com o nosso Fundador,
quando foi ao México em 1970.

No próximo dia 7, recordaremos o
“aqui estou” que D. Álvaro disse,
renovando-o diariamente.
Recorramos à sua intercessão para



que nos consiga uma fidelidade sem
quebras.

Com todo o afecto, abençoa-vos

O vosso Padre

+ Javier

Pamplona, 1 de Julho de 2009

[1]. Bento XVI, Homilia na abertura
do Ano sacerdotal, 19-VI-2009.

[2]. Cfr. Catecismo da Igreja Católica,
n. 1589.

[3]. Bento XVI, Homilia na abertura
do Ano sacerdotal, 19-VI-2009.

[4]. S. Josemaria, Carta 8-VIII-1956, n.
17. 

[5]. Oração a S. Josemaria.

[6]. S. Josemaria, Notas de uma
tertúlia, 26-VI-1975.



[7]. S. Josemaria, Notas de uma
tertúlia, 21-VI-1970.

[8]. Concílio Vaticano II, Const. Dogm.
Lumen gentium, n. 10. 

[9]. S. Josemaria, Notas de uma
tertúlia, 19-XI-1972.

[10]. S. Josemaria, Notas de uma
tertúlia, 29-X-1972.

[11]. Mt 9, 37-38. 

[12]. S. Josemaria, Notas de uma
meditação, 26-III-1964.

[13]. 2 Cor 5, 14.

[14]. 1 Sm 3, 6.

[15]. S. Josemaria, Caminho, n. 790.

[16]. Bento XVI, Discurso em Freising,
14-IX-2006. 



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-
prelado-julho-2009/ (13/02/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-julho-2009/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-julho-2009/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-julho-2009/

	Carta do Prelado (Julho 2009)

