
opusdei.org

Carta do Prelado
(janeiro 2013)

Jesus Cristo é Deus e homem
verdadeiro. Este é o tema da
carta do Prelado do Opus Dei no
mês de janeiro, que escreve
sobre a Encarnação do Filho de
Deus nas entranhas virginais de
Maria Santíssima, por obra do
Espírito Santo.

03/01/2013

Queridíssimos: que Jesus me guarde
as minhas filhas e os meus filhos!



Ao longo das santas festas do Natal,
aproximámo-nos da gruta de Belém
para contemplar Jesus nos braços da
Sua Mãe. Fomos para O adorar,
levados também pelo desejo de
representar, de algum modo, toda a
humanidade. E hoje, ao começarmos
o ano novo, lemos com emoção, na
segunda leitura da Missa, umas
palavras de S. Paulo: ao chegar a
plenitude dos tempos, Deus enviou o
Seu Filho, nascido de uma mulher,
nascido sob o domínio da Lei, para
resgatar os que se encontravam sob o
domínio da Lei, a fim de recebermos a
adoção de filhos [1].

Cresce nas nossas almas a ânsia de
comunicar a todos esta boa notícia ,
como o nosso Padre repetia – de
forma sempre nova! –, ao chegarem
estas festas do nascimento do
Senhor. Gostaríamos que O
tratassem muito bem em todos os
recantos, que O recebessem com
carinho em todo o mundo. E



teremos procurado compensar o
silêncio indiferente dos que não O
conhecem ou não O amam,
entoando cânticos de Natal, essas
canções populares que pequenos e
grandes cantam em todos os
países de antiga tradição cristã.
Reparais que falam sempre de ir
ver, contemplar o Menino Deus?
Como os pastores, naquela noite
venturosa: foram apressadamente
e encontraram Maria, José e o
Menino deitado na manjedoura(Lc 
2, 16 ) [2].

Cheios de assombro, contemplámos
nestes dias essa grande manifestação
da benevolência divina. Não
queiramos sair de tal assombro! É
preciso contemplar o Menino,
nosso Amor, no berço. Havemos de
O contemplar sabendo que
estamos diante de um mistério.
Precisamos de aceitar o mistério
pela fé e, também pela fé, de
aprofundar no seu conteúdo [3].



Por isso, além de imitarmos os
pastores que foram com prontidão à
gruta, podemos reparar no exemplo
dos Reis Magos, a quem vamos
recordar na próxima solenidade da
Epifania. Graças à sua fé humilde,
aqueles homens superaram as
dificuldades que encontraram na sua
longa viagem. Deus iluminou os seus
corações para que, na luz de uma
estrela, descobrissem o anúncio do
nascimento do Messias. Foram
dóceis, e essa docilidade conduziu-os
a Belém. Ali, entrando no lugar onde
a Sagrada Família estava alojada, 
viram o Menino com Maria, Sua Mãe,
e prostrando-se O adoraram. Depois,
abriram os seus cofres e ofereceram-
Lhe presentes: ouro, incenso e mirra
[4].

Sejamos também nós dóceis às
moções da graça, que nos chega por
meio dos Sacramentos. Também na
oração pessoal, ao meditarmos as
cenas do Evangelho, e ao aceitarmos



de bom grado os conselhos da
direção espiritual, procurando pô-los
em prática. A exortação de S. Tomás
de Aquino parece-nos inteiramente
lógica: «Devido à debilidade da
mente humana, e assim como ela
precisa de ser conduzida ao
conhecimento das coisas divinas,
assim precisa também de ser
conduzida ao amor como que pela
mão, por intermédio de algumas
coisas sensíveis que facilmente
conhecemos. E, entre estas, a
principal é a Humanidade de Jesus
Cristo, segundo o que dizemos no
Prefácio do Natal: “Para que,
conhecendo a Deus de forma visível,
sejamos por Ele arrebatados ao amor
das coisas invisíveis”» [5].

O Credo da Missa expõe com extrema
simplicidade o mistério da
Encarnação redentora ao confessar
que o Filho de Deus, por nós, homens
e para nossa salvação, desceu dos
Céus. E encarnou pelo Espírito Santo,



no seio da Virgem Maria, e se fez
homem [6]. Nestas poucas palavras,
que dizemos ou cantamos
acompanhadas de uma profunda
inclinação, narra-se o acontecimento
central da História, que nos abriu as
portas do Céu. Nesse texto, como
numa filigrana, ouve-se o eco das
três narrações da Encarnação que os
Evangelhos nos transmitem. S.
Mateus, ao narrar o anúncio do
mistério a S. José, põe nos lábios do
Anjo os mesmos termos referentes ao
Filho da Virgem Maria: pôr-lhe-ás o
nome de Jesus, porque Ele salvará o
povo dos seus pecados [7] . A
Encarnação e o Nascimento de Jesus
manifestam a infinita bondade
divina: como não podíamos voltar a
Deus pelas nossas próprias força, por
causa do pecado – o original e os
pessoais –, veio Ele ao nosso
encontro: Tanto amou Deus o mundo,
que lhe entregou o Seu Filho
Unigénito, a fim de que todo o que
n’Ele crê não se perca, mas tenha a



vida eterna [8]. Recordo-vos aquela
consideração do nosso Padre, com
que nos impelia a viver uma fé atual
e profunda: se não ficamos
surpreendidos perante os
mistérios de Deus, acabamos por
perder a fé [9]. Cuidamos o trato
íntimo com Deus com esmero?
Agradecemos a omnipotência do
Senhor que reclama a nossa
submissão, como prova de amor?

Verbum caro factum est [10]. O Verbo
de Deus não só se aproximou para
nos falar – como já antes, no Antigo
Testamento – mas fez-Se um de nós,
descendente de Adão e Eva, ao
adquirir a carne e o sangue da
Virgem Maria, em tudo igual a nós
exceto no pecado [11]. Quis vir ao
mundo para nos mostrar que podem
ser divinos todos os caminhos da
Terra, todos os estados de vida,
todas as profissões, todas as
tarefas honestas [12] e anima-nos a
percorrê-los santamente, com



perfeição sobrenatural e humana. De
que forma infinita e maravilhosa nos
aproxima o Deus connosco !

S. Lucas, ao narrar a Anunciação a
Nossa Senhora, inclui o diálogo do
Arcanjo Gabriel com Maria,
explicando-lhe o desígnio de Deus: O
Espírito Santo virá sobre ti e a força
do Altíssimo estenderá sobre ti a Sua
sombra. Por isso, aquele que vai
nascer é Santo e será chamado Filho
de Deus [13]. Em Santa Maria
converge o olhar de Amor das três
Pessoas divinas, que a tinham
escolhido desde a eternidade para
ser a autêntica arca da aliança, o
refúgio dos pecadores, pois no seu
seio puríssimo ia assumir carne
humana o Filho de Deus. A sua
resposta imediata e decidida – fiat
mihi secundum verbum Tuum [14],
faça-se em mim segundo a Tua
palavra – abriu passagem a este
grande e consolador mistério. Em
cada dia, ao rezarmos o Angelus,



comemoramos esse momento
singular da história da Salvação. Com
que recolhimento o rezamos nós?
Agradecemos a Nossa Senhora, do
fundo do coração, pela sua entrega
total ao cumprimento do projeto
divino? Saboreemos cada vez melhor
a consideração de S. Josemaria: Ó
Mãe, Mãe! Com essa tua palavra – 
“fiat” – tornaste-nos irmãos de
Deus e herdeiros da sua glória. – 
Bendita sejas! [15].

Todas estas razões e muitas mais que
seria de enumerar se podem resumir
numa só: «O Verbo fez-Se carne, para
nos tornar “ participantes da
natureza divina ”(2 Pe 1, 4): “Pois foi
por essa razão que o Verbo Se fez
homem, e o Filho de Deus Se fez
Filho do Homem: foi para que o
homem, entrando em comunhão com
o Verbo e recebendo assim a adoção
divina, se tornasse filho de
Deus”» [16].



Jesus Cristo é realmente a Segunda
Pessoa da Santíssima Trindade, o
Filho do Eterno Pai que assumiu
verdadeiramente a nossa natureza
humana, sem deixar de ser Deus.
Jesus não é um ser em parte divino e
em parte humano, como uma
mistura impossível da divindade e da
humanidade. É perféctus Deus,
perféctus homo , como declaramos no
Quicúmque, ou Símbolo Atanasiano.
Esforcemo-nos por entrar bem a
fundo nesta verdade. Peçamos ao
Paráclito que nos ilumine para a
captarmos com mais profundidade,
fazendo-a vida em nós, e para a
comunicarmos aos outros com santo
entusiasmo. Não esqueçamos que
havemos de manifestar em todos os
momentos, em qualquer
circunstância, o santo orgulho de
sermos irmãos de Jesus, filhos de
Deus Pai em Cristo.

Consideremo-lo mais uma vez: «A fé
verdadeira consiste, pois, em crer e



confessar que Nosso Senhor Jesus
Cristo, Filho de Deus, é Deus e
homem. É Deus, gerado na
substância do Pai desde toda a
eternidade. É homem porque nasceu,
no tempo, da substância da Sua Mãe.
Deus perfeito e homem perfeito, com
alma racional e carne humana. Igual
ao Pai, segundo a divindade, menor
que o Pai, segundo a humanidade. E,
embora seja Deus e homem, contudo
não são dois, mas um só Cristo. É um,
não porque a divindade se tenha
convertido em humanidade, mas
porque Deus assumiu a humanidade.
Um, finalmente, não por confusão de
substâncias, mas pela unidade da
Pessoa» [17].

Evidentemente que estamos perante
um mistério tão esplendoroso que a
razão fica encandeada ao considerá-
lo. A analogia fica muito aquém, mas
é como quando alguém tenta olhar
diretamente para o sol e tem que
fechar os olhos porque não consegue



resistir a tanta luz. Perante o
mistério da Encarnação, não há outra
alternativa senão a que o nosso
Padre indicava: Precisamos das
disposições humildes da alma
cristã: não pretender reduzir a
grandeza de Deus aos nossos
pobres conceitos, às nossas
explicações humanas, mas
compreender que esse mistério, na
sua obscuridade, é uma luz que
guia a vida dos homens [18].

Precisamente na gruta de Belém se
manifesta não só a infinita caridade
de Deus às Suas criaturas, como
também a Sua insondável
humildade. Esse Menino que emite
os seus primeiros choros, que tem
frio, que precisa do calor de Maria e
de José, é o Deus Todopoderoso e
eterno que, sem abandonar o Céu
para vir à Terra, Se quis despojar da
glória da Sua divindade. Ele, que é de
condição divina, não considerou como
uma usurpação o Seu ser igual a



Deus, mas aniquilou-Se a Si mesmo,
tomando a condição de servo,
tornando-se semelhante aos homens
[19]. Perante tão maravilhosa
realidade, entende-se que o nosso
Padre exclamasse com frequência: 
porque me amas tanto, Senhor? O
paradoxo cristão – comenta Bento
XVI – consiste precisamente na
identificação da Sabedoria divina,
ou seja no Logos eterno, com o
homem Jesus de Nazaré e com a
Sua história. Não existe uma
solução para este paradoxo a não
ser na palavra “Amor”, que neste
caso, naturalmente, deve ser
escrita com “A” maiúsculo,
tratando-se de um Amor que
ultrapassa infinitamente as
dimensões humanas e históricas
[20] .

Para que ficasse bem claro que a
humildade é imprescindível para
receber a luz da Encarnação, a
Sagrada Escritura conta-nos que as



primeiras testemunhas do
aniquilamento divino – para além de
Maria e de José – foram uns pobres
pastores que guardavam os seus
rebanhos nas proximidades de
Belém, gente simples e pouco
considerada pelos outros. O Senhor
reparou neles porque «o que atrai a
benevolência de Deus é sobretudo a
humildade de coração» [21]. Anos
mais tarde, o próprio Jesus dará
graças ao Seu Pai celestial: porque
escondeste estas verdades aos sábios
e entendidos e as revelaste aos
pequeninos. Sim, ó Pai, porque assim
foi do Teu agrado [22].

Também os Reis Magos
reconheceram o Messias porque
foram simples, generosamente
atentos ao sinal divino. Nosso
Senhor dirige-se a todos os
homens, para que venham ao Seu
encontro, para que sejam santos.
Não chama só os Reis Magos, que
eram sábios e poderosos, antes



disso tinha enviado aos pastores
de Belém não simplesmente uma
estrela, mas um dos Seus anjos
(cfr. Lc 2, 9). Contudo, pobres ou
ricos, sábios ou menos sábios hão
de fomentar na sua alma a
disposição de humildade que
permite ouvir a voz de Deus [23].

Recordo com emoção as ocasiões em
que S. Josemaria nos ajudava a
contemplar a cena do nascimento do
Senhor. Falava da cátedra de
Belém , de onde o Menino Jesus nos
dá muitas lições. Entre outras e
especialmente a da humildade, para
que aprendamos a render o nosso
orgulho e a nossa soberba
contemplando o Divino Infante.
Admiremos além disso o facto de, ao
reparar na Virgem Maria para a
tornar Sua Mãe, O tenha atraído
especialmente – falando à maneira
humana – a sua humildade, a sua
baixeza: Porque pôs os olhos na
humildade da Sua serva, de hoje em



diante, me chamarão bem-aventurada
todas as gerações [24].

Esta disposição, que temos de pedir
ao Senhor, não exclui a aspiração de
conseguir mais eficácia na ocupação
de cada um, pondo todos os meios
humanos ao nosso alcance para
melhorar, para honrar a Deus com o
que fazemos. Pelo contrário, como o
Santo Padre expõe, trata-se de
estudar, de aprofundar os
conhecimentos, conservando um
espírito de “pequeninos”, um
espírito humilde e simples, como o
de Maria, “Sede da Sabedoria”.
Quantas vezes tivemos medo de
nos aproximarmos da gruta de
Belém, porque temíamos que isso
viesse a impedir a nossa
capacidade crítica e a nossa
“modernidade”! Pelo contrário,
naquela gruta, cada um de nós
pode descobrir a verdade sobre
Deus e a verdade sobre o homem.
Estas verdades encontraram-se



naquele Menino, nascido da
Virgem: o anseio de cada ser
humano pela vida eterna
enterneceu o Coração de Deus, que
não se envergonhou de assumir a
condição humana [25].

Nesta batalha santa para que só Deus
brilhe em nós, no nosso trabalho, no
nosso apostolado, recorramos à
intercessão do nosso Padre,
particularmente no dia 9, aniversário
do seu nascimento, e no dia 13, dia
em que foi batizado, rogando-lhe que
nos obtenha mais luzes do Céu. Não
deixeis nunca de rezar pela Igreja e
pelo Papa, pelos apostolados da Obra,
bem unidos às minhas intenções, e
conscientes de que precisamos das
orações dos nossos irmãos cristãos.

Graças a Deus, o trabalho vai
crescendo em todo o lado, mas temos
de chegar a mais pessoas, a mais
ambientes, a novos lugares: Jesus
reclama isso de nós, a partir das



palhas do presépio, porque quer que
com Ele colaboremos na missão da
Igreja de levar a Redenção a todas as
almas. Tenho sentido a fome de Deus
em tantas e tantas pessoas, também
na minha recente viagem a Verona –
que maravilhosamente bem se está
convosco e com os outros! –, em
meados do mês passado, e “vejo” essa
fome nas notícias que recebo de
todas as partes do mundo.

Ao começar o novo ano, nesta
solenidade da maternidade divina de
Maria, e nas diversas festas que
assinalam, neste mês, a história da
Obra, invoco – recorrendo à nossa
Mãe – a bênção do Senhor sobre cada
um de vós e das vossas famílias,
sobre os vossos trabalhos e as vossas
atividades apostólicas. Com todo o
afeto, abençoa-vos

o vosso Padre

+ Javier



Roma, 1 de janeiro de 2013

© Prælatura Sanctæ Crucis et Operis
Dei

[1]. Missal Romano, Solenidade de
Santa Maria, Mãe de Deus, 2ª Leitura
( Gl 4, 4-5).

[2]. S. Josemaria, Notas de uma
Meditação, 25-XII-1973.

[3]. S. Josemaria, Cristo que passa , n.
13.

[4]. Mt 2, 11.

[5]. S. Tomás de Aquino, Suma
teológica , II-II. q. 82, a. 3 ad 2.

[6]. Missal Romano, Ordinário da
Missa, Símbolo Niceno-
Constantinopolitano.

[7]. Mt 1, 21.

[8]. Jo 3, 16 .



[9]. S. Josemaria, Notas de uma
conversa, 25-X-1973.

[10]. Jo 1, 14.

[11]. Cfr. Hb 4, 15.

[12]. S. Josemaria, Temas Atuais do
Cristianismo , n. 26.

[13]. Lc 1, 35

[14]. Lc 1, 38.

[15]. S. Josemaria, Caminho , n. 512.

[16]. Catecismo da Igreja Católica , n.
460. A citação é de S. Ireneu de Leão, 
Contra as heresias , 3, 19, 1 (PG VII/1,
939).

[17]. Símbolo Quicúmque 30-36 (Denz.
76).

[18]. S. Josemaria, Cristo que passa ,
n. 13.

[19]. Fl 2, 6-7.



[20]. Bento XVI, Homilia nas Vésperas
de 17-XII-2009.

[21]. Beato João Paulo II, Discurso na
Audiência Geral, 6-XI-1996.

[22]. Mt 11, 25-26.

[23]. S. Josemaria, Cristo que passa ,
n. 33.

[24]. Lc 1, 48.

[25]. Bento XVI, Homilia nas Vésperas
de 17-XII-2009.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-
prelado-janeiro-2013/ (27/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-janeiro-2013/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-janeiro-2013/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-janeiro-2013/

	Carta do Prelado (janeiro 2013)

