
opusdei.org

Carta do Prelado
(Janeiro 2011)

Fazendo eco à mensagem do
Santo Padre para o novo ano, o
Prelado do Opus Dei fala da
liberdade, necessária para
"amar Deus e por Ele todos os
homens", na sua carta de
Janeiro.

06/01/2011

Queridíssimos: que Jesus me guarde
as minhas filhas e os meus filhos!

Desde a noite de Natal, e depois,
várias vezes, ao longo dos dias



seguintes, a Liturgia põe nos nossos
lábios as palavras de um
Salmo:Cantai ao Senhor um cântico
novo, cantai ao Senhor, Terra inteira!
Cantai ao Senhor, bendizei o Seu
nome, proclamai, dia após dia, a Sua
salvação. Anunciai aos pagãos a Sua
glória e a todos os povos, as Suas
maravilhas [1].

Este reiterado convite à alegria tem
uma clara razão de ser: o nascimento
do Filho de Deus, para nos alcançar a
verdadeira liberdade. «Mas Deus
Pai, quando chegou a plenitude dos
tempos, enviou o Seu Filho
Unigénito, que por obra do Espírito
Santo, encarnou em Maria sempre
Virgem, para restabelecer a paz,
para que, redimindo o homem do
pecado, adoptionem filiorum
reciperemus (Gl 4, 5), nós fossemos
constituídos filhos de Deus (cfr. 
Rm 6, 4-5), capazes de participar na
intimidade divina, e assim fosse
concedida a este homem novo, a



esta nova estirpe dos filhos de
Deus, a libertação de todo o
universo da desordem,
restaurando todas as coisas em
Cristo (cfr. Ef 1, 9-10), que as
reconciliou com Deus (cfr. Cl 1,
20)» [2].

O Redentor trouxe-nos, além de
outros inumeráveis bens, o grande
dom da liberdade, para podermos
servir a Deus por amor, inspirados
interiormente pelo Espírito Santo,
que nos fez «filhos no Filho» [3]. Pela
nossa incorporação ao Corpo Místico
de Cristo, o temor que nos sujeitava à
escravidão foi lançado para longe de
nós. Como S. Paulo recorda, foi para
a liberdade que vós fostes chamados
(…). Foi para esta liberdade que Cristo
nos libertou. Permanecei, pois, firmes,
e não vos sujeiteis outra vez ao jugo
da escravidão [4].

Comentando umas palavras do
Evangelho – veritas liberavit vos [5], a



verdade vos fará livres –, S.
Josemaria escrevia: «Que verdade é
esta, que inicia e consuma o
caminho da liberdade em toda a
nossa vida? Resumi-la-ei com a
alegria e com a certeza que
provêm da relação de Deus com as
Suas criaturas: saber que saímos
das mãos de Deus, que somos
objecto da predilecção da
Santíssima Trindade, que somos
filhos de um Pai tão grande. Peço
ao meu Senhor que nos decidamos
a apercebermo-nos disso, a
saboreá-lo dia após dia: assim
actuaremos como pessoas livres.
Não esqueçamos: quem não sabe
que é filho de Deus desconhece a
sua verdade mais íntima e carece,
na sua actuação, do domínio e do
senhorio próprios dos que amam o
Senhor, sobre todas as coisas» [6].
Faço tantas citações do nosso Padre
porque elas são como moedas de
ouro que o Senhor põe nas nossas
mãos. Tiremos delas todo o sentido



que lhes dava quem só procurava
fomentar o seguimento de Jesus
Cristo e o serviço à Igreja santa e às
almas. Volto a sugerir-vos: recorrei
mais a este tesouro, que nos unirá
profundamente ao querer do Céu.

A liberdade de amar a Deus e, por
Ele, a todas as pessoas, surge como
uma das principais consequências da
filiação divina. Por isso temos de a
defender, respeitar e promover, a
todos os níveis da existência. Este é o
tema indicado para o Dia Mundial da
Paz, que se celebra hoje, primeiro dia
de Janeiro. Na sua Mensagem,
intitulada A liberdade religiosa,
caminho para a paz, Bento XVI dirige
uma vibrante chamada aos políticos,
aos líderes religiosos e a todos os
homens e mulheres de boa vontade,
para que promovam e defendam este
grandioso bem, próprio de quem foi
criado à imagem e semelhança de
Deus, o qual, juntamente com o bem
da vida, constitui o fundamento mais



básico de todos os direitos da pessoa.
«Com efeito», escreve o Papa, «a
abertura à verdade e ao bem, a
abertura a Deus, radicada na
natureza humana, confere plena
dignidade a cada um dos seres
humanos e é garante do respeito
pleno e recíproco entre as pessoas.
Por conseguinte, a liberdade religiosa
deve ser entendida não só como
imunidade da coacção mas também,
e mais ainda, como capacidade de
organizar as próprias opções
segundo a verdade» [7].

Vem-nos à memória a defesa
apaixonada do dom divino da
liberdade que S. Josemaria levou a
cabo durante toda a sua vida.
Manifesta-se de forma muito clara na
sua resposta à pergunta de um
jornalista. Dizia o nosso Fundador: 
«o Opus Dei, desde a sua fundação,
nunca fez discriminações: trabalha
e convive com todos, porque vê em
cada pessoa uma alma que é



preciso respeitar e amar. Não são
meras palavras: a nossa Obra foi a
primeira organização católica a
admitir como Cooperadores, com
autorização da Santa Sé, os não
católicos, sejam ou não cristãos.
Defendi sempre a liberdade das
consciências. Não compreendo a
violência: não me parece apta para
convencer nem para vencer. O
erro supera-se com a oração, com a
graça de Deus, com o estudo:
nunca com a força, sempre com a
caridade» [8].

Infelizmente, o direito civil de honrar
e servir a Deus segundo a voz da
própria consciência, encontra hoje
grandes dificuldades em muitos
países. Em muitos sítios, como o
Romano Pontífice lamenta com dor,
«os cristãos são, actualmente, o
grupo religioso que sofre maior
número de perseguições devido à
própria fé»[9], uma perseguição que
desemboca muitas vezes no martírio,



como pudemos testemunhar, mais
uma vez, recentemente. «Noutras
regiões», prossegue o Santo Padre,
«há formas mais silenciosas e
sofisticadas de preconceito e
oposição contra os crentes e os
símbolos religiosos»[10]. Isto está a
acontecer em povos de maioria e de
tradição cristã multissecular. Perante
estes abusos de poder, nenhum
homem e nenhuma mulher honrados
podem ficar indiferentes. «Não se
pode aceitar nada disto, porque
constitui uma ofensa a Deus e à
dignidade humana. Além disso, é
uma ameaça à segurança e à paz, e
impede a realização de um
desenvolvimento humano autêntico
e integral»[11].

Não penseis que a situação actual é
inédita. Talvez nos nossos dias se
manifeste com maior extensão e
novos matizes, também porque as
comunicações são mais fáceis e
rápidas, ainda que, na opinião



pública, nem sempre se atribua à
intolerância religiosa o relevo que
merece. Mas não é um facto novo na
História, como o próprio Jesus
avisou: Se o mundo vos odeia, sabei
que, antes que a vós, me odiou a Mim
(…). O servo não é mais que o seu
senhor. Se me perseguiram a Mim,
também vos hão-de perseguir a vós.
Se guardaram a Minha palavra,
também hão-de guardar a vossa [12].

Já tinha sido anunciado no Antigo
Testamento. Ouçamos de novo S.
Josemaria: «Recordai o Salmo
número dois: porque razão se
amotinam as nações e os povos
maquinam planos vãos? Os reis da
Terra sublevam-se e os príncipes
coligam-se contra o Senhor e
contra o Seu Messias (Sl 2, 1-2).
Vedes? Nada de novo. Opunham-se
a Cristo antes de Ele nascer,
opuseram-se-Lhe enquanto os Seus
pés pacíficos percorriam os
caminhos da Palestina.



Perseguiram-nO depois e agora,
atacando os membros do Seu
Corpo Místico e real. Porquê tanto
ódio, porquê este encarniçar-se
contra a pura simplicidade, porquê
este universal esmagamento da
liberdade de cada consciência?»
[13]. Uma pergunta que inúmeras
pessoas formularam, ao longo dos
séculos. A resposta oferece‑no‑la a
Sagrada Escritura, especialmente no
Livro do Apocalipse, que, numa
linguagem cheia de imagens e
símbolos, descreve as lutas da Igreja
no decorrer da História, até que Jesus
Cristo venha na Sua glória, para
tomar posse definitiva do Seu Reino.

«Que há muita gente empenhada
em comportar-se com injustiça?
Sim, mas o Senhor insiste: pede-
me, e Eu te darei as nações em
herança, e os teus domínios irão
até aos confins da Terra. Tu os
governarás com vara de ferro, e os
quebrarás qual vaso de oleiro (Sl



2, 8-9). São promessas fortes e são
de Deus. Por isso, não as podemos
dissimular. Não é em vão que
Cristo é o Redentor do mundo, e
reina, soberano, à direita do Pai»
[14]. A oração é a primeira exortação
do Papa na sua Mensagem: «convido
os católicos a orarem pelos seus
irmãos na fé que sofrem violências e
intolerâncias, e a serem solidários
com eles» [15]. Dirijamo-nos ao
Senhor, em cada dia, com verdadeira
fé e confiança, com uma sincera
petição por todos os que sofrem
perseguição – encoberta ou
descarada – por causa das suas
convicções religiosas. Convido-vos a
fazer isto apoiando-me naquelas
palavras do Senhor, que saíam com
frequência dos lábios do nosso Padre,
e que rezamos diariamente na Obra: 
ut omnes unum sint! [16], que todos
sejam um, por amor a Deus e por
respeito pelos que são imagem de
Deus. Assim podemos colaborar na
«construção de um mundo onde



todos sejam livres para professar a
sua própria religião ou a sua fé, e
viver o seu amor a Deus com todo o
coração, com toda a alma e com toda
a mente (cfr. Mt 22, 37)»[17].

Para que este anseio de fraternidade
universal não se fique por um desejo
inoperante, esmeremo-nos em tratar
os outros católicos, cada um, com a
máxima compreensão e delicadeza,
amando todos os caminhos que, no
seio da Igreja, conduzem a Deus.
Lembremo-nos da passagem do
Evangelho que narra a intolerância
de alguns Apóstolos de Jesus – ainda
o Espírito Santo não tinha descido
sobre eles – perante as actuações dos
que não se contavam no número dos
discípulos: Mestre, vimos alguém
expulsar demónios em Teu nome,
alguém que não nos segue, e quisemos
impedi-lo porque não nos segue. Jesus
disse-lhes: Não o impeçais, porque
não há ninguém que faça um milagre
em Meu nome e vá logo a seguir dizer



mal de Mim. Quem não é contra nós é
por nós [18]. O nosso Padre
costumava comentar assim esta
passagem: «meus filhos, não
ponhais nunca obstáculo ao
trabalho apostólico dos que
trabalham por Jesus Cristo (…). A
nós ninguém nos perturba. Dá-nos
muita alegria que todos trabalhem:
o mundo das almas é um mar
imenso! Que ameis o trabalho dos
outros! Ninguém nos estorva» [19].

Actualmente, e sempre, uma tarefa
de capital importância consiste em
ensinar todos – especialmente as
jovens gerações – a actuar assim. Que
grande trabalho podem fazer, por
exemplo, um pai e uma mãe de
família com os seus filhos, no seio do
lar, com o exemplo e o ensinamento
oportuno! A mesma coisa na escola,
um professor ou uma professora com
critério cristão. E um amigo com os
seus amigos, nesse apostolado de
amizade e confidência que S.



Josemaria ensinou a fazer. Esta é
uma maneira muito eficaz de actuar,
para desterrar «o fundamentalismo
religioso e o laicismo, que são», como
o Papa afirma, «formas reverberadas
e extremas de rejeição do legítimo
pluralismo e do princípio de
laicidade» [20]. Com uma acção
capilar e constante, mesmo que
possa parecer de pouca importância,
ocorrerá um fenómeno semelhante
ao da pedra caída no lago, que
produz círculos cada vez mais
amplos, cada vez mais longínquos
[21]. Recusas as bisbilhotices,
infelizmente tão comuns? Exercitas-
te na compreensão e, quando é
necessário, sabes fazer a correcção
fraterna? Respeitas e não limitas o
carácter dos outros?

Além disso, cada um, no uso da sua
legítima liberdade civil, há-de
procurar influir nos costumes sociais
e nas leis com os meios honrados que
tiver ao seu alcance, convidando a



comprometer-se, nesta tarefa de
compreensão, outras pessoas que,
mesmo que não tenham fé, são gente
de boa vontade. Porque «a liberdade
religiosa não é património exclusivo
dos crentes, mas da família inteira dos
povos da Terra. É elemento
imprescindível de um Estado de
direito, não pode ser negada, sem ao
mesmo tempo minar todos os
direitos e as liberdades
fundamentais, pois é a sua síntese e o
seu cume» [22].

Aproximamo-nos de um novo
aniversário do nascimento do nosso
Padre. Podemos, nestas datas,
oferecer-lhe o presente de ser muito
fiéis aos seus ensinamentos e de os
difundir, de modo que se espalhe
mais e melhor o conhecimento da
sua figura e dos seus escritos. Os que
vivemos ao seu lado e convivemos
com ele pessoalmente, podemos
testemunhar a verdade daquelas
palavras que deixou escritas:



«durante toda a minha vida
preguei a liberdade pessoal, com
pessoal responsabilidade.
Procurei-a e procuro-a, por toda a
Terra, como Diógenes procurava
um homem. E amo-a cada vez mais,
amo-a sobre todas as coisas
terrenas: é um tesouro que nunca
saberemos apreciar
suficientemente»[23]. Na passagem
pela Terra e nos ensinamentos deste
sacerdote enamorado de Deus – e
portanto da liberdade –,
descobriremos pontos de contacto
com os anseios de tantos amigos e
colegas que procuram o bem e a
felicidade, e não os encontram,
porque ninguém lhes disse onde se
encontram.

Antes de terminar quero participar-
vos a minha alegria por ter ido a
Bucareste, na Roménia, antes do
Natal. As pessoas da Obra que lá
vivem vão progredindo
gostosamente, com alegria, no meio



de dificuldades de espaço, do mínimo
necessário de bem-estar, como o
repetia o nosso Padre apoiando-se na
doutrina de S. Tomás de Aquino. Essa
realidade traz consigo muitos frutos
de almas. Só lá estive dois dias, muito
intensos, em que pude tocar, mais
uma vez, como o espírito do Opus Dei
se enraíza em lugares de cultura e
tradições muito diversas. Ajudai-me
a dar graças a Deus, e continuai a
pedir pela Igreja e pelo Papa, bem
unidos a todas as minhas intenções,
que são muitas!

Com todo o afecto, abençoa-vos e
deseja-vos um ano de 2011 cheio de
frutos espirituais

o vosso Padre

+ Javier

Roma, 1 de Janeiro de 2011.

[1] Sl 95 (96) 1-3.



[2] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
183.

[3] Concílio Vaticano II, Const. Past. 
Gaudium et Spes, n. 22.

[4] Gl 5, 13 e 1.

[5] Jo 8, 32.

[6] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
26.

[7] Bento XVI, Mensagem para Dia
Mundial da Paz de 2011, 8-XII-2010,
n. 3.

[8] S. Josemaria, Temas Actuais do
Cristianismo, n. 44.

[9] Bento XVI, Mensagem para Dia
Mundial da Paz de 2011, 8-XII-2010,
n.1.

[10] Ibid.

[11] Ibid.



[12] Jo 15,18-20.

[13] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
185.

[14] Ibid., n. 186.

[15] Bento XVI, Mensagem para Dia
Mundial da Paz de 2011, 8-XII-2010,
n.1.

[16] Jo 17, 21.

[17] Bento XVI, Mensagem para Dia
Mundial da Paz de 2011, 8-XII-2010,
n.1.

[18] Mc 9, 38-40.

[19] S. Josemaria, Notas de uma
meditação, 16-IV-1954.

[20] Bento XVI, Mensagem para Dia
Mundial da Paz de 2011, 8-XII-2010,
n.8.

[21] Cfr. S. Josemaria, Caminho, n.
831.



[22] Bento XVI, Mensagem para Dia
Mundial da Paz de 2011, 8-XII-2010,
n.5.

[23] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
184.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-
prelado-janeiro-2011/ (13/02/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-janeiro-2011/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-janeiro-2011/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-janeiro-2011/

	Carta do Prelado (Janeiro 2011)

