
opusdei.org

Carta do Prelado
(Janeiro 2009)

Começa um novo ano e o
Prelado do Opus Dei convida a
afrontá-lo considerando a
maravilha de sermos filhos de
Deus. O Espírito Santo ajudar-
nos-á a desfrutar desse amor.

06/01/2009

Queridíssimos: que Jesus me guarde
as minhas filhas e os meus filhos!

Nestes dias do tempo de Natal, o
nosso olhar vai também para Nossa
Senhora, totalmente ocupada a



cuidar do seu Filho recém-nascido.
Com que amor O tomou nos seus
braços em Belém e cuidou d’Ele a
toda a hora! Depois, nos anos de
Nazaré, arranjou maneira de não se
afastar nunca d’Ele: colaborou com S.
José no crescimento humano do Filho
de Deus, dando-Lhe todo o seu
carinho, aprendendo com a Sua
actuação e as Suas palavras, como a
primeira e a melhor discípula do
Mestre. Agora ocupa-se de nós – de
cada uma e de cada um – com o
carinho e a dedicação com que
cuidou do seu Filho, porque Jesus
Cristo, na Cruz, confirmou-a na sua
verdadeira maternidade espiritual
sobre as mulheres e os homens de
todos os tempos[1]. Desde então,
Maria nunca mais deixou de cuidar
de toda a humanidade, e
especialmente dos seus filhos mais
necessitados. Por isso, ao começar o
novo ano, na Solenidade da
Maternidade divina de Nossa
Senhora, a Igreja convida-nos a



meditar na solicitude da Virgem
Maria e a agradecer todos os seus
cuidados.

A Incarnação do Verbo realizou-se,
como professamos no Credo, por
obra do Espírito Santo, com a livre e
plena colaboração da Virgem Maria.
Através deste mistério, que culmina
na Cruz e Ressurreição, Deus
resgatou-nos dos nossos pecados e
outorgou-nos o dom da filiação
divina. Nos dias passados, lemos
umas palavras de S. Paulo, o grande
arauto de Cristo e do Evangelho,
dirigidas aos Gálatas, que encerram
um tesouro de doutrina. O Apóstolo
escreve que, ao chegar a plenitude
dos tempos, enviou Deus o Seu filho,
nascido de mulher, nascido sob a Lei,
para redimir os que estavam sob a
Lei, a fim de recebermos a adopção de
filhos [2].

Neste ano paulino, percorremos com
afecto alguns pontos principais da



doutrina que o Apóstolo dos gentios
nos transmitiu. «Estamos – dizia o
Papa há alguns meses – perante um
gigante, não só pelo seu apostolado
concreto, mas também pela sua
doutrina teológica,
extraordinariamente profunda e
estimulante»[3]. Foi ele quem,
juntamente com S. João, mais nos
falou do Espírito Santo, da Sua acção
na Igreja e nos cristãos. Gostaria de
referir nestas linhas alguns aspectos
dessa doutrina, a fim de que
possamos captar com mais
profundidade a importância capital
do Paráclito para um
desenvolvimento intenso da
existência cristã, meta a que
devemos aspirar.

A leitura dos Actos dos Apóstolos
mostra-nos como o Espírito Santo
guia a Igreja desde a primeira hora.
Tal como se narra neste livro, a Sua
acção manifesta-se na vida de S.
Paulo: tudo o que o Apóstolo realiza,



desde a sua conversão até ao seu
martírio, está marcado pela acção do
Paráclito. Por meio da graça, o
Senhor escolhe-o e consagra-o a ele e
a Barnabé, para a expansão do
cristianismo entre os gentios. É Ele
quem o conduz durante as suas
viagens apostólicas, levando-o a
evangelizar a Europa. Anuncia-lhe
que deve dar testemunho de Cristo
em Jerusalém e até mesmo em
Roma[4]. 
«Numa palavra, a Sua presença e a
Sua actuação dominam tudo»[5].
Torna-se tão patente a intervenção
do Santificador na primitiva
cristandade, que se chegou a chamar
ao livro dos Actos dos Apóstolos, o
Evangelho do Espírito Santo.

Não tenhamos dúvidas: ganhamos
muitíssimo em espírito
contemplativo, em eficácia
apostólica, se O invocamos mais em
cada dia, se Lhe rogamos que nos
guie com a Sua graça. Até que ponto



te esforças por dar relevo
sobrenatural às tuas acções? Com
que devoção repetes o Gloria Patri, et
Filio, et Spiritui Sancto? Reparas na
necessidade de te pores nas Suas
mãos cada vez que mencionas o Seu
Nome?

Mas S. Paulo, nas suas Epístolas, «não
se limita a ilustrar a dimensão
dinâmica e operativa da Terceira
Pessoa da Santíssima Trindade, mas
analisa também a Sua presença na
vida do cristão»[6]. Jesus Cristo tinha
anunciado que na alma dos que
acolhessem a Sua palavra e O
amassem, o Pai e Ele próprio fariam
a Sua morada. E tinha acrescentado: 
Falei-vos de tudo isto estando ainda
convosco, mas o Paráclito, o Espírito
Santo que o Pai enviará em Meu
nome, vos ensinará tudo e vos
recordará tudo o que Eu vos disse[7].
Inspirado por Deus, o Apóstolo
«reflecte sobre o Espírito, mostrando
a Sua influência não apenas sobre o 



actuar do cristão mas também sobre
o seu ser. Com efeito, ele diz que o
Espírito de Deus habita em nós (cfr. 
Rm8, 9; 1Cor 3, 16) e que “Deus
enviou aos nossos corações o Espírito
do Seu Filho” (Gl 4, 6)»[8].

Sabemos que a Trindade inteira in-
habita na alma do justo pela graça,
mas a Sua presença nos homens e
nas mulheres que caminham na
amizade de Deus atribui-se de forma
especial ao Santificador. A razão
tradicional é bem compreensível:
sendo a santificação um efeito do
amor de Deus, é lógico que essa
operação se aproprie à Pessoa que,
no seio da Trindade, é o Amor
subsistente, o Espírito Santo.
Analogamente se atribui ao Pai a
Criação e ao Verbo a Redenção,
embora tudo o que Deus opera em
relação ao mundo seja insepara‐
velmente feito pelas três Pessoas
divinas. A Santíssima Trindade
trespassa até o mais profundo do



nosso ser, não somente enquanto
criaturas, mas também para nos
fazer participar, com a graça, na vida
íntima divina, como filhos do Pai, no
Filho, pelo Espírito Santo[9].

O Concílio Vaticano II explica: «Este é
o grande mistério do homem que a
Revelação cristã manifesta aos fiéis.
Por Cristo e em Cristo se ilumina o
enigma da dor e da morte, o qual,
fora do Evangelho, nos envolve em
absoluta escuridão. Cristo
ressuscitou. Com a Sua morte
destruiu a morte e deu-nos a vida,
para que, filhos no Filho, clamemos
no Espírito: Abba! Pai!»[10].

O dom da filiação divina mostra-se-
nos como o maior presente que
podíamos receber de Deus. «A nossa
grande dignidade consiste
precisamente em que não somos
apenas imagem mas também filhos
de Deus. E isto – comenta o Santo
Padre – é um convite a viver a nossa



filiação divina, a tomar cada vez
mais consciência de que somos filhos
adoptivos na grande família de Deus.
É um convite a transformar este dom
objectivo numa realidade subjectiva
decisiva para o nosso pensar, para o
nosso actuar, para o nosso ser»[11].

Que agradecidos devemos estar a S.
Paulo, instrumento escolhido por
Deus para nos mostrar, com novo
fulgor, esta verdade primordial da fé
cristã! Na Epístola aos Gálatas, depois
de recordar que o Verbo se fez
homem no seio da Virgem Maria
para podermos chegar a ser filhos de
Deus, acrescenta: E porque sois filhos,
Deus mandou aos vossos corações o
Espírito de Seu Filho que clama
«Abba, Pai!» Portanto já não és servo
mas filho. E se és filho também és
herdeiro de Deus[12]. Assim se
cumpre o que S. Tomás de Aquino
diz: «tal como conduzir ao Pai foi
efeito da missão do Filho, assim é



efeito da missão do Espírito Santo
levar os fiéis ao Filho»[13].

Reconhecer este dom e actuar em
consequência constitui – como
ensinava S. Josemaria – «a maior
rebeldia do homem que não tolera
viver como um animal, que não se
conforma, não sossega, enquanto
não ganha intimidade e conhece o
Criador»[14] . Por isso acrescentava:
«Escravidão ou filiação divina, eis
o dilema da nossa vida. Ou filhos
de Deus ou escravos da soberba, da
sensualidade, desse egoísmo
angustiante em que tantas almas
parecem debater-se»[15].

Quis Deus que o fundamento do
espírito do Opus Dei fosse a
consciência actual e viva da filiação
divina. Assim o declarou sempre o
nosso Fundador, que se lembrava –
disse-o muitas vezes – até do
momento exacto em que Nosso
Senhor dispôs que se gravasse a fogo



na sua alma. «Este traço típico do
nosso espírito nasceu com a Obra,
e ganhou forma em 1931: em
momentos humanamente difíceis,
em que tinha, contudo, a
segurança do impossível – daquilo
que hoje contemplais feito
realidade –, senti a acção do
Senhor que fazia germinar no meu
coração e nos meus lábios, com a
força de uma coisa
imperiosamente necessária, esta
terna invocação: Abba! Pater!
Estava eu na rua, num eléctrico: a
rua não impede o nosso diálogo
contemplativo. O bulício do mundo
é para nós lugar de oração.
Provavelmente fiz aquela oração
em voz alta, e as pessoas deviam
pensar que era louco: Abba! Pater!
Que confiança, que descanso e que
optimismo vos causará sentir-vos,
no meio das dificuldades, filhos de
um Pai que sabe tudo e que pode
tudo!»[16].



S. Josemaria recomendava a todos
que considerássemos esta
verdadefrequentemente, em cada
dia. Animava a meditar nestes
ensinamentos de S. Paulo: O mesmo
Espírito dá testemunho ao nosso
espírito de que somos filhos de Deus.
Se somos filhos também somos
herdeiros: herdeiros de Deus e co-
herdeiros de Cristo. Mas isto, se
sofrermos com Ele, para ser com Ele
glorificados[17].

É sempre tempo de aprofundar na
filiação divina, mas nestes dias
torna-se mais fácil: basta olhar para
o Menino Jesus no presépio,
aconchegado nos braços da Sua Mãe
ou nos de S. José. O nosso Deus fez-se
criatura desprotegida e indefesa para
que nós sejamos e nos sintamos
muito profundamente filhos de Deus,
e nos aproximemos d’Ele sem
qualquer receio. Se às vezes, por
qualquer razão, se nos torna difícil,
recorramos a Nossa Senhora e a S.



José, pedindo-lhes que nos ensinem a
tratar Deus com a confiança e a
intimidade com que eles O trataram.
Supliquemos ao Paráclito, que habita
na nossa alma, que ponha este
clamor no nosso coração – Abba!, Pai!
– de modo que, com o dom da
piedade, nos faça saborear a fundo a
realidade da nossa filiação divina.

Nas suas catequeses, Bento XVI
sublinha «outro aspecto
característico do Espírito que S.
Paulo nos mostra: a Sua relação com
o Amor. O Apóstolo escreve: “A
esperança não falha, porque a
caridade de Deus foi derramada nos
nossos corações pelo Espírito Santo,
que nos foi dado (Rm 5,5) (…). O
Espírito faz-nos vibrar ao próprio
ritmo da vida divina, que é vida de
Amor, fazendo-nos participar
pessoalmente nas relações que se
dão entre o Pai e o Filho»[18].



Calibremos bem o significado destas
palavras. Graças ao Paráclito, que
nos torna filhos de Deus em Cristo,
fomos como que introduzidos na Vida
beatífica e beatificante da Santíssima
Trindade. Nós, pobres criaturas,
criadas do pó da terra, podemos
bater ao ritmo do Coração do Senhor.
«O Espírito torna-nos cristiformes
mediante a Sua força santificadora.
Ele é verdadeiramente como a figura
ou estrutura de Cristo, nosso
Salvador, e imprime em nós, por Si
mesmo, a imagem de Deus»[19].

A solenidade da Epifania e a festa do
Baptismo do Senhor falam-nos desta
acção constante do Santo Espírito.
Ele guiou os Reis Magos até Belém e
desceu visivelmente sobre Nosso
Senhor no Jordão, mostrando que
Jesus Cristo era o Messias esperado.
Aprendamos a abrir os nossos
corações à Sua graça santificadora.
Ouviremos com mais frequência
aquele convite que ressoou enquanto



Jesus era baptizado por João: Este é o
Meu Filho muito amado, no Qual pus
as Minhas complacências[20]. E no
momento da Transfiguração, com
nova insistência: Este é o Meu Filho
dilecto em Quem pus todo o Meu
enlevo. Escutai-O [21]. Para
entrarmos bem nesse diálogo, para
tirarmos consequências operativas
destes ensinamentos do Mestre –
gestos e palavras –, teremos de ser
primorosamente dóceis à acção do
Espírito Santo, que nos levará a
descobrir com mais plenitude a
possibilidade e a necessidade de
santificarmos a vida corrente,
conscientes de que toda a nossa
actuação se há-de resumir em falar
com Deus e em falar de Deus às
almas.

O aniversário do nascimento de S.
Josemaria, a 9 de Janeiro, e o do seu
Baptismo, a 13, falam-nos também
desta proximidade do Paráclito.
Aproveitemos a intercessão do nosso



Padre para que se enraíze em nós
uma fidelidade íntegra – como a que
S. Josemaria procurou ao longo da
sua existência –, acolhendo todas as
inspirações do Espírito Santo.

Já sei que tereis também muito
presente que a 21 de Janeiro se
completa outro aniversário do
primeiro círculo de S. Rafael.
Naqueles «três, três mil, trezentos
mil, três milhões…»estávamos nós.
Não percamos de vista que, se
quisermos, também a cada uma e a
cada um o Senhor nos põe em
condições de sermos eficazmente
apostólicos, se somos
“essencialmente” eucarísticos.

Com todo o afecto, abençoa-vos

O vosso Padre

+ Javier

Roma, 1 de Janeiro de 2009



[1] Cfr. Jo 19, 25-27.

[2] Gl 4, 4-5.

[3] Bento XVI, Discurso na audiência
geral, 15-XI-2006.

[4] Cfr. Act 13, 2-4; 16, 6-10; 20, 22-23;
23, 11; 27, 24.

[5] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
127.

[6] Bento XVI, Discurso na audiência
geral, 15-XI-2006.

[7] Jo 14, 25-26.

[8] Bento XVI, Discurso na audiência
geral, 15-XI-2006.

[9] Cfr. João Paulo II, Encíclica 
Dominum et Vivificantem, 18-V-1986,
nn. 32 e 52.

[10] Concílio Vaticano II, Const. Past. 
Gaudium et Spes, n. 22.

https://pt.escrivaworks.org/book/cristo_que_passa-ponto-127.htm
https://pt.escrivaworks.org/book/cristo_que_passa-ponto-127.htm
https://pt.escrivaworks.org/book/cristo_que_passa-ponto-127.htm
https://www.vatican.va/edocs/POR0065/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/edocs/POR0065/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/edocs/POR0065/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html


[11] Bento XVI, Discurso na audiência
geral, 15-XI-2006.

[12] Gl 4, 6-7.

[13] S. Tomás de Aquino, Comentário
ao Evangelho de S. João, 14, 26.

[14] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
38.

[15] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
38.

[16] Cfr. A. Vázquez de Prada. El
Fundador del Opus Dei, Vol I, pp.
389-390.

[17] Rm 8, 16-17.

[18] Bento XVI, Discurso na audiência
geral, 15-XI-2006.

[19] S. Cirilo de Alexandria, Sermão
pascal.

[20] Mt 3, 17.

https://pt.escrivaworks.org/book/amigos_de_deus-ponto-38.htm
https://pt.escrivaworks.org/book/amigos_de_deus-ponto-38.htm
https://pt.escrivaworks.org/book/amigos_de_deus-ponto-38.htm
https://pt.escrivaworks.org/book/amigos_de_deus-ponto-38.htm
https://pt.escrivaworks.org/book/amigos_de_deus-ponto-38.htm
https://pt.escrivaworks.org/book/amigos_de_deus-ponto-38.htm


[21] Mt 17, 5.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-
prelado-janeiro-2009/ (13/02/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-janeiro-2009/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-janeiro-2009/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-janeiro-2009/

	Carta do Prelado (Janeiro 2009)

