opusdei.org

Carta do Prelado
(Janeiro 2009)

Comec¢a um novo ano e o
Prelado do Opus Dei convida a
afronta-lo considerando a
maravilha de sermos filhos de
Deus. O Espirito Santo ajudar-
nos-a a desfrutar desse amor.

06/01/2009

Queridissimos: que Jesus me guarde
as minhas filhas e os meus filhos!

Nestes dias do tempo de Natal, o
nosso olhar vai também para Nossa
Senhora, totalmente ocupada a



cuidar do seu Filho recém-nascido.
Com que amor O tomou nos seus
bracgos em Belém e cuidou d’Ele a
toda a hora! Depois, nos anos de
Nazaré, arranjou maneira de ndo se
afastar nunca d’Ele: colaborou com S.
José no crescimento humano do Filho
de Deus, dando-Lhe todo o seu
carinho, aprendendo com a Sua
actuacdo e as Suas palavras, como a
primeira e a melhor discipula do
Mestre. Agora ocupa-se de nos — de
cada uma e de cada um - com o
carinho e a dedicacdo com que
cuidou do seu Filho, porque Jesus
Cristo, na Cruz, confirmou-a na sua
verdadeira maternidade espiritual
sobre as mulheres e os homens de
todos os tempos[1]. Desde entdo,
Maria nunca mais deixou de cuidar
de toda a humanidade, e
especialmente dos seus filhos mais
necessitados. Por isso, ao comecar o
novo ano, na Solenidade da
Maternidade divina de Nossa
Senhora, a Igreja convida-nos a



meditar na solicitude da Virgem
Maria e a agradecer todos oS seus
cuidados.

A Incarnacdo do Verbo realizou-se,
como professamos no Credo, por
obra do Espirito Santo, com a livre e
plena colaboracdo da Virgem Maria.
Através deste mistério, que culmina
na Cruz e Ressurreicdo, Deus
resgatou-nos dos nossos pecados e
outorgou-nos o dom da filiacdo
divina. Nos dias passados, lemos
umas palavras de S. Paulo, o grande
arauto de Cristo e do Evangelho,
dirigidas aos Galatas, que encerram
um tesouro de doutrina. O Apdstolo
escreve que, ao chegar a plenitude
dos tempos, enviou Deus o Seu filho,
nascido de mulher, nascido sob a Lei,
para redimir os que estavam sob a
Lei, a fim de recebermos a adopgdo de
filhos [2].

Neste ano paulino, percorremos com
afecto alguns pontos principais da



doutrina que o Apostolo dos gentios
nos transmitiu. «Estamos — dizia o
Papa ha alguns meses — perante um
gigante, ndo so pelo seu apostolado
concreto, mas também pela sua
doutrina teoldgica,
extraordinariamente profunda e
estimulante»[3]. Foi ele quem,
juntamente com S. Jodo, mais nos
falou do Espirito Santo, da Sua acgao
na Igreja e nos cristdos. Gostaria de
referir nestas linhas alguns aspectos
dessa doutrina, a fim de que
possamos captar com mais
profundidade a importancia capital
do Paraclito para um
desenvolvimento intenso da
existéncia crista, meta a que
devemos aspirar.

A leitura dos Actos dos Apostolos
mostra-nos como o Espirito Santo
guia a Igreja desde a primeira hora.
Tal como se narra neste livro, a Sua
accdo manifesta-se na vida de S.
Paulo: tudo o que o Apodstolo realiza,



desde a sua conversdo até ao seu
martirio, estd marcado pela acc¢do do
Paraclito. Por meio da graca, o
Senhor escolhe-o e consagra-o a ele e
a Barnabé, para a expansao do
cristianismo entre os gentios. E Ele
quem o conduz durante as suas
viagens apostolicas, levando-o a
evangelizar a Europa. Anuncia-lhe
que deve dar testemunho de Cristo
em Jerusalém e até mesmo em
Romal[4].

«Numa palavra, a Sua presenca e a
Sua actuacdo dominam tudo»[5].
Torna-se tao patente a intervencao
do Santificador na primitiva
cristandade, que se chegou a chamar
ao livro dos Actos dos Apdstolos, o
Evangelho do Espirito Santo.

Ndao tenhamos duvidas: ganhamos
muitissimo em espirito
contemplativo, em eficacia
apostolica, se O invocamos mais em
cada dia, se Lhe rogamos que nos
guie com a Sua graca. Até que ponto



te esforcas por dar relevo
sobrenatural as tuas ac¢des? Com
que devocdo repetes o Gloria Patri, et
Filio, et Spiritui Sancto? Reparas na
necessidade de te pores nas Suas
maos cada vez que mencionas o Seu
Nome?

Mas S. Paulo, nas suas Epistolas, «ndo
se limita a ilustrar a dimensao
dindmica e operativa da Terceira
Pessoa da Santissima Trindade, mas
analisa também a Sua presenca na
vida do cristdo»[6]. Jesus Cristo tinha
anunciado que na alma dos que
acolhessem a Sua palavra e O
amassem, o Pai e Ele proprio fariam
a Sua morada. E tinha acrescentado:
Falei-vos de tudo isto estando ainda
convosco, mas o Pardaclito, o Espirito
Santo que o Pai enviara em Meu
nome, vos ensinard tudo e vos
recordard tudo o que Eu vos disse[7].
Inspirado por Deus, o Apostolo
«reflecte sobre o Espirito, mostrando
a Sua influéncia nao apenas sobre o



actuar do cristdo mas também sobre
0 seu ser. Com efeito, ele diz que o
Espirito de Deus habita em nos (cfr.
Rma&, 9; 1Cor 3, 16) e que “Deus
enviou aos nossos coracdes o Espirito
do Seu Filho” (Gl 4, 6)»[8].

Sabemos que a Trindade inteira in-
habita na alma do justo pela graca,
mas a Sua presenca nos homens e
nas mulheres que caminham na
amizade de Deus atribui-se de forma
especial ao Santificador. A razdo
tradicional é bem compreensivel:
sendo a santificacdo um efeito do
amor de Deus, é 16gico que essa
operacdo se aproprie a Pessoa que,
no seio da Trindade, é o Amor
subsistente, o Espirito Santo.
Analogamente se atribui ao Pai a
Criacgdo e ao Verbo a Redencado,
embora tudo o que Deus opera em
relacdo ao mundo seja insepara-
velmente feito pelas trés Pessoas
divinas. A Santissima Trindade
trespassa até o mais profundo do



nosso ser, ndo somente enquanto
criaturas, mas também para nos
fazer participar, com a graca, na vida
intima divina, como filhos do Pai, no
Filho, pelo Espirito Santo[9].

O Concilio Vaticano II explica: «Este é
o grande mistério do homem que a
Revelacgdo cristd manifesta aos fiéis.
Por Cristo e em Cristo se ilumina o
enigma da dor e da morte, o qual,
fora do Evangelho, nos envolve em
absoluta escuriddo. Cristo
ressuscitou. Com a Sua morte
destruiu a morte e deu-nos a vida,
para que, filhos no Filho, clamemos
no Espirito: Abba! Pai!»[10].

O dom da filiacao divina mostra-se-
nos como 0 maior presente que
podiamos receber de Deus. «A nossa
grande dignidade consiste
precisamente em que ndo somos
apenas imagem mas também filhos
de Deus. E isto — comenta o Santo
Padre - é um convite a viver a nossa



filiacdo divina, a tomar cada vez
mais consciéncia de que somos filhos
adoptivos na grande familia de Deus.
E um convite a transformar este dom
objectivo numa realidade subjectiva
decisiva para 0 nosso pensar, para o
nosso actuar, para o nosso ser»[11].

Que agradecidos devemos estar a S.
Paulo, instrumento escolhido por
Deus para nos mostrar, com novo
fulgor, esta verdade primordial da fé
cristd! Na Epistola aos Galatas, depois
de recordar que o Verbo se fez
homem no seio da Virgem Maria
para podermos chegar a ser filhos de
Deus, acrescenta: E porque sois filhos,
Deus mandou aos vossos coragoes o
Espirito de Seu Filho que clama
«Abba, Pai!» Portanto ja ndo és servo
mas filho. E se és filho também és
herdeiro de Deus[12]. Assim se
cumpre o que S. Tomds de Aquino
diz: «tal como conduzir ao Pai foi
efeito da missao do Filho, assim é



efeito da missdo do Espirito Santo
levar os fiéis ao Filho»[13].

Reconhecer este dom e actuar em
consequéncia constitui — como
ensinava S. Josemaria — «a maior
rebeldia do homem que néo tolera
viver como um animal, que nao se
conforma, ndo sossega, enquanto
nao ganha intimidade e conhece o
Criador»[14] . Por isso acrescentava:
«Escravidao ou filiacao divina, eis
o dilema da nossa vida. Ou filhos
de Deus ou escravos da soberba, da
sensualidade, desse egoismo
angustiante em que tantas almas
parecem debater-se»[15].

Quis Deus que o fundamento do
espirito do Opus Dei fosse a
consciéncia actual e viva da filiacdo
divina. Assim o declarou sempre o
nosso Fundador, que se lembrava -
disse-o muitas vezes — até do
momento exacto em que Nosso
Senhor dispds que se gravasse a fogo



na sua alma. «Este traco tipico do
nosso espirito nasceu com a Obra,
e ganhou forma em 1931: em
momentos humanamente dificeis,
em que tinha, contudo, a
seguranca do impossivel - daquilo
que hoje contemplais feito
realidade —, senti a accdo do
Senhor que fazia germinar no meu
coracdo e nos meus labios, com a
forca de uma coisa
imperiosamente necessaria, esta
terna invocacao: Abba! Pater!
Estava eu na rua, num eléctrico: a
rua nao impede o nosso dialogo
contemplativo. O bulicio do mundo
€ para nos lugar de oracao.
Provavelmente fiz aquela oracao
em voz alta, e as pessoas deviam
pensar que era louco: Abba! Pater!
Que confianca, que descanso e que
optimismo vos causara sentir-vos,
no meio das dificuldades, filhos de
um Pai que sabe tudo e que pode
tudo!»[16].



S. Josemaria recomendava a todos
que considerassemos esta
verdadefrequentemente, em cada
dia. Animava a meditar nestes
ensinamentos de S. Paulo: O mesmo
Espirito da testemunho ao nosso
espirito de que somos filhos de Deus.
Se somos filhos também somos
herdeiros: herdeiros de Deus e co-
herdeiros de Cristo. Mas isto, se
sofrermos com Ele, para ser com Ele
glorificados[17].

E sempre tempo de aprofundar na
filiacdo divina, mas nestes dias
torna-se mais facil: basta olhar para
0 Menino Jesus no presépio,
aconchegado nos bracos da Sua Mae
ou nos de S. José. O nosso Deus fez-se
criatura desprotegida e indefesa para
que nos sejamos e nos sintamos
muito profundamente filhos de Deus,
e nos aproximemos d’Ele sem
qualquer receio. Se as vezes, por
qualquer razao, se nos torna dificil,
recorramos a Nossa Senhora e a S.



José, pedindo-lhes que nos ensinem a
tratar Deus com a confianca e a
intimidade com que eles O trataram.
Supliquemos ao Paraclito, que habita
na nossa alma, que ponha este
clamor no nosso coracédo — Abba!, Pai!
— de modo que, com o dom da
piedade, nos faca saborear a fundo a
realidade da nossa filiacdo divina.

Nas suas catequeses, Bento XVI
sublinha «outro aspecto
caracteristico do Espirito que S.
Paulo nos mostra: a Sua relagao com
o0 Amor. O Apostolo escreve: “A
esperanca nao falha, porque a
caridade de Deus foi derramada nos
nossos coracgdes pelo Espirito Santo,
que nos foi dado (Rm 5,5) (...). O
Espirito faz-nos vibrar ao proprio
ritmo da vida divina, que é vida de
Amor, fazendo-nos participar
pessoalmente nas relacdes que se
dao entre o Pai e o Filho»[18].



Calibremos bem o significado destas
palavras. Gracgas ao Paraclito, que
nos torna filhos de Deus em Cristo,
fomos como que introduzidos na Vida
beatifica e beatificante da Santissima
Trindade. NOs, pobres criaturas,
criadas do po da terra, podemos
bater ao ritmo do Coracéo do Senhor.
«O Espirito torna-nos cristiformes
mediante a Sua forca santificadora.
Ele é verdadeiramente como a figura
ou estrutura de Cristo, nosso
Salvador, e imprime em nas, por Si
mesmo, a imagem de Deus»[19].

A solenidade da Epifania e a festa do
Baptismo do Senhor falam-nos desta
accao constante do Santo Espirito.
Ele guiou os Reis Magos até Belém e
desceu visivelmente sobre Nosso
Senhor no Jorddo, mostrando que
Jesus Cristo era o Messias esperado.
Aprendamos a abrir 0s nossos
coracOes a Sua graca santificadora.
Ouviremos com mais frequéncia
aquele convite que ressoou enquanto



Jesus era baptizado por Jodo: Este € o
Meu Filho muito amado, no Qual pus
as Minhas complacéncias[20]. E no
momento da Transfiguracdo, com
nova insisténcia: Este é o Meu Filho
dilecto em Quem pus todo o Meu
enlevo. Escutai-O [21]. Para
entrarmos bem nesse didlogo, para
tirarmos consequéncias operativas
destes ensinamentos do Mestre —
gestos e palavras —, teremos de ser
primorosamente ddceis a ac¢ao do
Espirito Santo, que nos levara a
descobrir com mais plenitude a
possibilidade e a necessidade de
santificarmos a vida corrente,
conscientes de que toda a nossa
actuacao se ha-de resumir em falar
com Deus e em falar de Deus as
almas.

O aniversario do nascimento de S.
Josemaria, a 9 de Janeiro, e o0 do seu
Baptismo, a 13, falam-nos também
desta proximidade do Paraclito.
Aproveitemos a intercessdo do nosso



Padre para que se enraize em nas
uma fidelidade integra — como a que
S. Josemaria procurou ao longo da
sua existéncia —, acolhendo todas as
inspirac¢6es do Espirito Santo.

Ja sei que tereis também muito
presente que a 21 de Janeiro se
completa outro aniversario do
primeiro circulo de S. Rafael.
Naqueles «trés, trés mil, trezentos
mil, trés milhoes...»estavamos nos.
Néao percamos de vista que, se
quisermos, também a cada uma e a
cada um o Senhor nos pde em
condigoes de sermos eficazmente
apostolicos, se somos
“essencialmente” eucaristicos.

Com todo o afecto, abencgoa-vos
O vosso Padre
+ Javier

Roma, 1 de Janeiro de 2009



[1] Cfr. Jo 19, 25-27.
[2] Gl 4, 4-5.

[3] Bento XVI, Discurso na audiéncia
geral, 15-X1-2006.

[4] Cfr. Act 13, 2-4; 16, 6-10; 20, 22-23;
23,11, 27, 24.

[5] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
127.

[6] Bento XVI, Discurso na audiéncia
geral, 15-XI-2006.

[7] Jo 14, 25-26.

[8] Bento XVI, Discurso na audiéncia
geral, 15-X1-2006.

[9] Cfr. Jodo Paulo II, Enciclica
Dominum et Vivificantem, 18-V-1986,
nn. 32 e 52.

[10] Concilio Vaticano II, Const. Past.
Gaudium et Spes, n. 22.


https://pt.escrivaworks.org/book/cristo_que_passa-ponto-127.htm
https://pt.escrivaworks.org/book/cristo_que_passa-ponto-127.htm
https://pt.escrivaworks.org/book/cristo_que_passa-ponto-127.htm
https://www.vatican.va/edocs/POR0065/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/edocs/POR0065/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/edocs/POR0065/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html

[11] Bento XVI, Discurso na audiéncia
geral, 15-XI-2006.

[12] Gl 4, 6-7.

[13] S. Tomas de Aquino, Comentdario
ao Evangelho de S. Jodo, 14, 26.

[14] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
38.

[15] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
38.

[16] Cfr. A. Vazquez de Prada. El
Fundador del Opus Dei, Vol I, pp.
389-390.

[17]Rm 8, 16-17.

[18] Bento XVI, Discurso na audiéncia
geral, 15-X1-2006.

[19] S. Cirilo de Alexandria, Sermdo
pascal.

[20] Mt 3, 17.


https://pt.escrivaworks.org/book/amigos_de_deus-ponto-38.htm
https://pt.escrivaworks.org/book/amigos_de_deus-ponto-38.htm
https://pt.escrivaworks.org/book/amigos_de_deus-ponto-38.htm
https://pt.escrivaworks.org/book/amigos_de_deus-ponto-38.htm
https://pt.escrivaworks.org/book/amigos_de_deus-ponto-38.htm
https://pt.escrivaworks.org/book/amigos_de_deus-ponto-38.htm

[21] Mt 17, 5.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-
prelado-janeiro-2009/ (13/02/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-janeiro-2009/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-janeiro-2009/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-janeiro-2009/

	Carta do Prelado (Janeiro 2009)

