
opusdei.org

Carta do Prelado
(Fevereiro 2012)

O fruto maduro da caridade é a
unidade. Tão desejada na
Igreja, o Prelado propõe
diversas maneiras para vivê-la
no dia-a-dia.

06/02/2012

Queridíssimos: que Jesus me guarde
as minhas filhas e os meus filhos!

Tenho a alegria de vos comunicar
que o Santo Padre me recebeu em
audiência há dois dias, a 30 de
Janeiro. Como de outras vezes, fui a



esse encontro acompanhado pela
vossa oração. Ao comunicar-lhe o
desejo de fidelidade a Deus como
cristãos, por parte dos fiéis e
Cooperadores da Prelatura,
assegurei-lhe uma vez mais a
constante oração de todas e de todos
pela sua Pessoa e intenções. O Papa,
como sempre, foi muito afetuoso:
agradeceu o serviço que a Obra
presta à Igreja e encarregou-me de
vos transmitir a sua bênção aos fiéis
e às atividades apostólicas em todo o
mundo.

Apoiemos sempre os ensinamentos
do seu magistério, com o empenho
de oferecer toda a nossa ajuda à
Santa Madre Igreja. Vivamos
diariamente a realidade do Omnes
cum Petro ad Jesum per Mariam :
amai muito o Romano Pontífice e
apoiemos a preparação do Ano da fé
que irá proclamar dentro de alguns
meses, para crescermos nesta virtude
e chegarmos a muitas pessoas.



Na semana passada, com a festa da
conversão de S. Paulo, acabou o
oitavário pela unidade dos cristãos.
Demos graças a Deus pelos
progressos que se estão a dar nesse
sentido, pouco a pouco, sob a direção
do Espírito Santo, e peçamos ao
Paráclito que a Sua graça se
manifeste cada vez com maior
eficácia: que mova os corações dos
que se honram com o nome de
cristãos, para que se cumpra o anseio
de Jesus na Última Ceia: ut omnes
unum sint, sicut tu, Pater, in me et ego
in te! [1]: que todos sejam um, como
Tu, ó Pai, o és em Mim e Eu em Ti.

Na Obra, rezamos em cada dia esta
oração pro unitate apostolatus :
assim o dispôs S. Josemaria logo nos
começos do Opus Dei. E, ao longo dos
anos, insistiu connosco na
importância desta prece, animando-
nos a rezá-la porque a vivemos . O
nosso Padre desejava ardentemente
que a súplica pela unidade de todos



os que crêem em Cristo – mais ainda,
de todos os homens – fosse apoiada
pelo esforço de a tornar realidade,
antes de mais na própria vida.

Os nossos irmãos na fé, os primeiros
cristãos, deixaram-nos uma clara
lição: perseveravam assíduos na
doutrina dos Apóstolos e na
comunhão, na fração do pão e nas
orações [2]. Já nos detivemos muitas
vezes neste resumo da História da
Igreja dos primeiros tempos, é um
texto a que o nosso Padre recorria
com frequência, de tal forma que
quis gravá-lo no friso de um dos
primeiros oratórios da Obra. E assim
fez no do Pensionato , em Roma,
quando dispôs que se pintassem
essas palavras na parede. Dizia
sempre que o espírito do Opus Dei é
o espírito da primitiva
cristandade [3]. E animava-nos a
procurar agir sempre com a
coerência da atuação dos que
abriram o caminho da Igreja.



O Papa Bento XVI, ao comentar as
características que definem a
primeira comunidade de
Jerusalém como lugar de unidade e
de amor [4], sublinhou que S. Lucas
não se limita a descrever uma
situação já passada, mas oferece-no-
la como modelo, como norma da
Igreja presente, porque estas
quatro características devem
estruturar sempre a vida da Igreja
[5]. Efetivamente, a fidelidade à
doutrina dos Apóstolos, a união de
almas e de corações, a celebração da
Sagrada Eucaristia e a assiduidade
na oração constituem os pilares da
autêntica vida cristã, necessários
para que a Igreja cumpra
plenamente a sua missão no mundo.

Neste contexto da oração pela
unidade, gostava de me referir
concretamente à caridade que unia
aquelas mulheres e aqueles homens.
Como diz também S. Lucas, a



multidão dos crentes tinha um só
coração e uma só alma [6].

A união dos cristãos é um dom do
Espírito Santo, que havemos de
implorar com uma oração assídua.
Mas esta petição há de estar
amadurecida pela caridade. Como o
Santo Padre diz, convençamo-nos de
que a nossa busca de unidade pode
ser conduzida de maneira realista
se a mudança se verificar antes de
tudo em nós mesmos, e se
deixarmos que Deus atue em nós,
se nos deixarmos transformar à
imagem de Cristo e se entrarmos
na vida nova em Cristo, que é a
verdadeira vitória. A unidade
visível de todos os cristãos é
sempre obra que vem do alto, de
Deus, obra que exige a humildade
de reconhecer a nossa debilidade e
de acolher o dom (…). A unidade
que vem de Deus exige, portanto, o
nosso compromisso quotidiano de



nos abrirmos uns aos outros na
caridade [7].

S. Agostinho pregou que «a soberba
gera divisão, enquanto a caridade é
mãe da unidade» [8]. Devemos ter
consciência de que cada um traz
dentro de si o risco da dissolução,
porque todos carregamos a
tendência para elevar o próprio eu,
que se levanta como o maior inimigo
da unidade. Não seria portanto um
bom instrumento quem pensasse
egoisticamente em si mesmo, quem
se deixasse dominar pelo orgulho,
quem não procurasse eliminar as
próprias misérias pessoais. Pelo
contrário, a caridade sincera , sem
fingimento, como S. Paulo
recomenda [9], estreita os laços que
mantêm e asseguram a fraternidade
de pessoas muito diferentes entre si,
sem menosprezar a legítima
diversidade de ideias e atuações
temporais. Por isso, a petição sincera
pela unidade dos cristãos há de ir



acompanhada pelo exercício
concreto da humildade e da
caridade. Conseguir esta unidade e
fazer que permaneça – explicava o
nosso Fundador – é tarefa difícil,
que se alimenta de atos de
humildade, de renúncias, de
silêncios, de saber ouvir e
compreender, de saber interessar-
se nobremente pelo bem do
próximo, de saber desculpar
sempre que for preciso: de saber
amar verdadeiramente, com obras
[10].

Num cristão, o trato com todos os
que encontra no seu caminho não se
reduz nunca a mera cortesia ou a
boa educação, mas exprime a
manifestação do Amor com
maiúscula, que o próprio Deus
derrama nos nossos corações. Por
isso, a caridade, o afeto, não se limita
apenas a alguns sentimentos, embora
estes intervenham com força nas
nossas atuações, uma vez que não



somos só espírito, mas homens e
mulheres de carne e osso. Contudo,
precisamos todos de purificar os
sentimentos, senão, o que começou
talvez como um amor altruísta corre
o risco de se transformar em fruto do
egoísmo, em busca da própria
excelência, em desorbitada satisfação
do próprio eu.

Na Encíclica Deus caritas est , Bento
XVI explica que os sentimentos vão
e vêm. Podem ser uma
maravilhosa chispa inicial, mas
não são a totalidade do amor [11].
Devem purificar-se, conseguindo que
amadureçam através da abnegação.
Só assim o sentimento se converte
em amor, no pleno sentido da
palavra [12].

Não há outro modelo senão Jesus
Cristo. Por isso, a caridade cristã
consiste em amar como Ele nos
amou: até à entrega completa do Seu
ser ao Pai, por amor e para nossa



salvação. Deixou-no-lo como
testamento na Última Ceia: dou-vos
um mandamento novo: que vos ameis
uns aos outros. Assim como Eu vos
amei, amai-vos também uns aos
outros. Nisto conhecerão todos que
sois Meus discípulos, se vos amais uns
aos outros [13]. Naquelas primeiras
comunidades cristãs, materializou-se
este mandamento novo, até ao ponto
de os pagãos comentarem,
assombrados: «Vede como eles se
amam!» [14].

A verdadeira caridade cristã,
participação da que transbordava do
coração do Verbo incarnado, está
embebida no sacrifício. Não procura
a afirmação pessoal mas o bem dos
outros. E configura-se como uma
tarefa que nunca devemos
considerar concluída: precisamos de
aprender a amar, fixando-nos no
exemplo de Nosso Senhor, da
Santíssima Virgem e dos santos que
mais amaram a Deus e ao próximo.



Sintamos a responsabilidade de
começar e de recomeçar, em cada
dia, muitas vezes ao dia, com
pequenos pormenores de serviço e
de entrega aos outros – às vezes
também em coisas de maior
importância – que os outros talvez
não descubram, mas que não passam
despercebidas ao olhar do nosso Pai
Deus. Recordemos a insistência com
que o nosso Padre nos dirigia
aquelas palavras do profeta: discite
benefacere [15], aprendei a fazer o
bem. Aprendamos a acabar bem
aquilo que nos ocupa.

E ao atuar assim, vê-se que é
possível o amor ao próximo no
sentido enunciado por Jesus, na
Bíblia. Consiste precisamente no
facto de que eu amo, em Deus e
com Deus, também a pessoa que
não me agrada ou que nem
conheço sequer. Isto só é possível
realizar-se a partir do encontro
íntimo com Deus, um encontro que



se tornou comunhão de vontade,
chegando mesmo a implicar o
sentimento. Então aprendo a ver
aquela pessoa já não somente com
os meus olhos e sentimentos, mas
segundo a perspectiva de Jesus
Cristo [16].

Esta forma de atuar requer
certamente – não me importo de o
repetir – que nos esforcemos em pôr
de lado o nosso eu, esquecendo-nos
de nós mesmos. Caridade e
humildade andam intimamente
unidas, e o seu fruto maduro é a
unidade. Quando sinceramente nos
consideramos nada; quando
compreendemos que, se não
tivéssemos o auxílio divino, a mais
débil e fraca das criaturas seria
melhor do que nós; quando nos
vemos capazes de todos os erros e
de todos os horrores; quando nos
reconhecemos pecadores, embora
lutemos com empenho por nos
afastarmos de tantas



infidelidades, como havemos de
pensar mal dos outros? Como se
poderá alimentar no coração o
fanatismo, a intolerância, a
altivez? A humildade leva-nos pela
mão a tratar o próximo da melhor
forma: compreender a todos,
conviver com todos, desculpar a
todos, não criar divisões nem
barreiras: atuar – sempre! – como
instrumentos de unidade [17].

A caridade, como qualquer virtude,
deve viver-se com ordem. Por isso,
sem discriminar ninguém, deve
dirigir-se, em primeiro lugar aos que
temos à nossa volta: a própria
família, os amigos, os colegas de
profissão, os vizinhos e conhecidos…
Assim contribuímos para que a
unidade da Igreja se torne mais
sólida, e colaboramos – apoiados na
oração – na realização da ansiada
união de todos os cristãos. Como
tratamos as pessoas que Deus
colocou perto de nós? Que



pormenores concretos, quotidianos,
de serviço alegre, temos com cada
um? Procuramos que em casa, no
ambiente do trabalho, no círculo de
amizades que frequentamos, se
manifeste o bom aroma de Cristo [18]
da amizade sincera, de um afeto
humano imerso no amor a Deus?

O principal apostolado que nós, os
cristãos, temos de realizar no
mundo – escreveu. S. Josemaria – , o
melhor testemunho de fé é
contribuir para que dentro da
Igreja se respire o clima de
autêntica caridade. Quando não
nos amamos uns aos outros
verdadeiramente, quando há
ataques, calúnias e inimizades,
quem se sentirá atraído pelos que
afirmam que pregam a Boa Nova
do Evangelho? [19]

O Senhor pede que façamos uma
sementeira de compreensão e perdão
nos diversos ambientes da sociedade.



A isto chama Ele cada cristão, isso
espera dos homens. Esta sementeira
é possível, se nos conduz a caridade
de Cristo, que sabe tornar
compatíveis as diferenças de caráter,
de educação, de cultura, na unidade
do Corpo Místico, sem que nada a
quebre. O Apóstolo não rejeita a
diversidade: cada um tem de Deus
o seu próprio dom, um de uma
maneira e outro de outra (cfr. 1
Cor 7, 7). Mas essas diferenças têm
de estar ao serviço do bem da
Igreja. Sinto-me agora inclinado a
pedir ao Senhor – escreve S.
Josemaria – (…) que não permita
que na sua Igreja a falta de amor
semeie joio nas almas. A caridade
é o sal do apostolado dos cristãos.
Se perde o sabor, como poderemos
apresentar-nos ao mundo e
explicar, de cabeça erguida: aqui
está Cristo ? [20]

Dentro de duas semanas, a 14 de
Fevereiro, comemoraremos na Obra



o aniversário da expansão do
trabalho apostólico às mulheres, em
1930, e da fundação da Sociedade
Sacerdotal da Santa Cruz, em 1943. O
nosso Padre considerou que essa
coincidência de datas, em anos
diferentes, era uma manifestação da
Providência divina, que queria
sublinhar com força a unidade do
Opus Dei. Agradeçamos este dom
divino, que cada uma e cada um de
nós deve fomentar e defender, antes
de mais na própria vida, e também à
nossa volta.

Rezemos por todos os Pastores da
Igreja, para que todos, com Pedro,
cabeça visível do Corpo Místico,
vamos a Jesus por Maria. Não
deixemos de rogar ao Espírito Santo
pela incorporação plena dos cristãos
e de toda a humanidade na unidade
da Igreja Católica, de modo que se
cumpram as palavras de Nosso
Senhor: tenho outras ovelhas que não
são deste rebanho. A estas, também é



necessário que as traga. E ouvirão a
Minha voz, e serão um só rebanho,
com um só Pastor [21].

Não quero terminar sem uma
explícita recordação do queridíssimo
D. Álvaro, que no dia 19 celebrava o
seu onomástico. Podemos aprender,
entre tantas coisas, com a sua
resposta a Deus, a cuidar com
esmero desta família sobrenatural a
que o Senhor nos chamou – a Igreja,
a Obra –, gastando-nos com gosto
neste empenho, como o primeiro
sucessor de S. Josemaria à frente do
Opus Dei.

Como sempre, acompanhai-me nas
minhas intenções. Concretamente e
de maneira especial, rezai pelos
meus filhos Agregados da Prelatura
que vou ordenar de diáconos no
próximo dia 18.

Com todo o afeto, abençoa-vos

o vosso Padre



+ Javier

Roma, 1 de Fevereiro de 2012

[1]. Jo 17, 21.

[2]. At 2, 42.

[3]. S. Josemaria, Notas da pregação,
23-IV-1963.

[4]. Bento XVI, Discurso na Audiência
geral, 19-I-2011.

[5]. Bento XVI, Discurso na Audiência
geral, 19-I-2011 .

[6]. At 4, 32

[7]. Bento XVI, Angelus, 22-I-2012.

[8]. S. Agostinho, Sermão 46, 18 (PL
38, 280).

[9]. Cfr. 2 Cor 6, 6.

[10]. S. Josemaria, Notas da pregação,
ano 1972.



[11]. Bento XVI, Carta Encíclica Deus
caritas est , 25-XII-2005, n. 17.

[12]. Bento XVI, Carta Encíclica Deus
caritas est , 25-XII-2005, n. 17 .

[13]. Jo 13, 34-35.

[14]. Tertuliano, Apologético 39, 7
(CCL 1, 151).

[15]. Is 1, 17.

[16]. Bento XVI, Carta Encíclica Deus
caritas est , 25-XII-2005, n. 18.

[17]. S. Josemaria, Amigos de Deus , n.
233.

[18]. 2 Cor 2, 15.

[19]. S. Josemaria, Amigos de Deus , n.
226.

[20]. S. Josemaria, Amigos de Deus , n.
234.

[21]. Jo 10, 16



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-
prelado-fevereiro-2012/ (13/02/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-fevereiro-2012/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-fevereiro-2012/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-fevereiro-2012/

	Carta do Prelado (Fevereiro 2012)

