
opusdei.org

Carta do Prelado
(Fevereiro 2011)

“A proximidade de Deus traz
consigo, necessariamente, a
proximidade dos outros,
vizinhos ou distantes”. É uma
das conclusões que o Prelado do
Opus Dei propõe na sua carta
de Fevereiro.

04/02/2011

Queridíssimos: que Jesus me guarde
as minhas filhas e os meus filhos!

Foi com grande alegria que
recebemos a notícia – tal como



inúmeros filhos da Igreja e tantas
outras pessoas do mundo inteiro – da
beatificação do Servo de Deus João
Paulo II, no próximo dia 1 de Maio.
Esta data, memória litúrgica de S.
José Operário, coincide este ano com
o II Domingo da Páscoa, dedicado à
Misericórdia divina, da qual esse
inesquecível Pontífice era tão devoto.

Veio-me à cabeça que a melhor
maneira de dar graças à Santíssima
Trindade, por este novo dom à Igreja
e à humanidade, se concretiza em
retomar com novo impulso, cheios de
alegria, o caminho de santificação
nas circunstâncias habituais da vida.
Aprendemos este caminho com S.
Josemaria, e João Paulo II indicou-o
como o principal desafio dirigido a
todos os cristãos sem excepção, na
Carta Apostólica dedicada ao novo
milénio. Escrevia: «este ideal de
perfeição não há-de ser mal
entendido, vendo nele um caminho
extraordinário, transitável apenas



por algum “génio” da santidade. Os
caminhos da santidade são variados
e apropriados à vocação de cada um.
Agradeço ao Senhor por me ter
concedido, nestes anos, beatificar e
canonizar muitos cristãos, entre os
quais numerosos leigos que se
santificaram nas condições normais
da vida. É hora de propor de novo a
todos, com convicção, esta “medida
alta” da vida cristã de cada dia: toda
a vida da comunidade eclesial e das
famílias cristãs deve apontar nesta
direcção» [1]. E manifestou a mesma
ideia na Bula de canonização do
nosso Padre, definindo-o como «o
santo da vida comum» [2].

Desta urgente necessidade nos fala a
Liturgia dos próximos Domingos do
Tempo Comum, em que lemos o
capítulo 5 de S. Mateus. Há dois dias,
proclamava-se a passagem das bem-
aventuranças, com que o Sermão da
Montanha começa. E nos Domingos
seguintes, ouviremos as



consequências deste chamamento à
santidade, que o Senhor expõe
mostrando a todos como a Sua
doutrina conduz à plenitude da Lei
que Deus tinha entregado a Moisés,
no monte Sinai. No fim do capítulo,
Ele sintetiza assim os Seus
ensinamentos: sede pois perfeitos
como o vosso Pai do Céu é perfeito [3].

Sem Jesus Cristo, não poderíamos
aspirar àquela meta: sine Me nihil
potestis facere [4], declara o
Evangelho de S. João. E cada um há-
de colaborar livremente, abrir-se à
graça do Espírito Santo, que nos
chega especialmente através dos
Sacramentos, por meio de sinais
sensíveis que a bondade e a
sabedoria do Senhor estabeleceu
para se aproximar das Suas
criaturas. Deus não é um Deus
distante, demasiado distante e
grande para se ocupar das nossas
insignificâncias, dizia Bento XVI. E
prosseguia: Porque Ele é grande,



pode interessar-se também pelas
coisas pequenas. Porque Ele é
grande, a alma do homem, o
próprio homem, criado para o
amor eterno, não é uma coisa
pequena, mas grande e digna do
Seu Amor [5]. Depois, referindo-se às
reacções de temor, no Antigo
Testamento, perante a santidade
divina, o Papa acrescentava que
desde que o Messias veio à Terra, a
santidade de Deus não é só um
poder incandescente, diante do
qual nós nos devemos retirar
aterrorizados, é poder de amor e
por isso é poder que purifica e
tudo renova [6].

A festa da Purificação de Nossa
Senhora, que celebramos amanhã,
dia 2 de Fevereiro, unida à
Apresentação de Jesus no Templo,
fala-nos precisamente da
necessidade de nos purificarmos dos
nossos pecados, passo primeiro e
indispensável para caminharmos



pela via da santidade. Esta cena do
Evangelho medita-se no Rosário, no
4º mistério gozoso, que S. Josemaria
nos ensinou a contemplar
convidando-nos a entrar nesse
episódio da vida de Maria, que agora
recordamos. Depois de ter
mencionado o relato de S. Lucas, o
nosso Padre escreve:

E desta vez, meu amigo, hás-de ser
tu a levar a gaiola das rolas. Estás
a ver? Ela – a Imaculada! – 
submete-se à Lei como se estivesse
imunda. Aprenderás com este
exemplo, menino tonto, a cumprir
a Santa Lei de Deus, apesar de
todos os sacrifícios pessoais?
Purificar-se! Sim, tu e eu, é que
precisamos de purificação!
Expiação e, além da expiação, o
Amor. Um amor que seja cautério:
que abrase a imundície da nossa
alma, e fogo que incendeie, com
chamas divinas, a miséria do
nosso coração [7].



Passaram mais de vinte séculos
desde a incarnação redentora do
Filho de Deus, e, infelizmente, o
pecado continua presente no mundo.
Embora Cristo o tenha vencido
mediante a Sua Morte na Cruz e a
Sua Ressurreição gloriosa, a
aplicação desses méritos infinitos
depende também da nossa
colaboração: criados à imagem e
semelhança de Deus, cada uma e
cada um se há-de esforçar por fazer
seus os méritos do Salvador,
colaborando com Ele na aplicação da
Redenção. E espera esse serviço
especialmente dos que O queremos
seguir de perto na Sua Igreja Santa,
meio e instrumento de salvação para
toda a humanidade. Esforças-te por
afastar o que te afasta de Deus?
Cultivas diariamente o desejo de
conseguir uma maior intimidade
com o Senhor?

A experiência do pecado não nos
deve, portanto, fazer duvidar da



nossa missão. Certamente que os
nossos pecados podem dificultar
que Cristo seja reconhecido, e por
isso devemos lutar contra as
nossas misérias pessoais, buscar a
purificação, sabendo, porém, que
Deus não nos prometeu a vitória
absoluta sobre o mal nesta vida,
mas o que nos pede é luta. Sufficit
tibi gratia mea(2 Cor 12,9), basta-te
a minha graça, respondeu Deus a
Paulo, que pedia a sua libertação
do aguilhão que o humilhava. O
poder de Deus manifesta-se na
nossa fraqueza, e incita-nos a
lutar, a combater os nossos
defeitos, mesmo sabendo que
nunca obteremos completamente a
vitória durante este caminhar
terreno. A vida cristã é um
constante começar e recomeçar,
uma renovação em cada dia [8].

Lutaremos eficazmente contra o
pecado e as suas consequências na
nossa vida pessoal recorrendo à



confissão sacramental
verdadeiramente contritos, com a
frequência oportuna, e sabendo,
além disso, que este sacramento de
misericórdia foi instituído por Deus
Nosso Senhor não só para perdoar os
pecados graves, mas também para
fortalecer as nossas almas à hora da
luta contra os inimigos da nossa
santificação. Cristo manifesta-se,
portanto, não já apesar da nossa
miséria, mas, de certo modo,
através da nossa miséria, da
nossa vida de homens feitos de
carne e de barro, no esforço por
sermos melhores, por realizarmos
um amor que aspira a ser puro,
por dominarmos o egoísmo, por
nos entregarmos plenamente aos
outros, fazendo da nossa
existência um serviço constante
[9].

Há anos, no início do seu pontificado,
Bento XVI alertava para uma
tentação frequente nos dias de hoje:



a de pensar erradamente que a
liberdade de dizer não [a Deus], o
descer às trevas do pecado e o
querer actuar sozinho faz parte do
verdadeiro facto de ser pessoa
humana, que só então se pode
desfrutar até ao fundo toda a
vastidão e profundidade do facto
de sermos homens, de sermos
verdadeiramente nós mesmos, que
devemos pôr à prova esta
liberdade, também contra Deus,
para nos tornarmos realmente nós
próprios. Em síntese – dizia o Papa
–, pensamos, lá no fundo, que o
mal é bom, que precisamos dele,
pelo menos um pouco, para
experimentar a plenitude do ser
[10].

Para provar engano deste raciocínio
– que pode, às vezes, aflorar também
ao pensamento das pessoas que
querem cumprir a Vontade de Deus –
basta olhar para o mundo que nos
rodeia. Por isso, o Santo Padre



afirmava: podemos ver que não é
assim, ou seja, que o mal envenena
sempre, que não eleva o homem,
mas o rebaixa e humilha, que não
o enobrece, não o torna mais puro
nem mais rico, mas o prejudica e
faz com que se torne menor [11].

Neste contexto, ganha relevo
particular a comemoração litúrgica
de Nossa Senhora de Lurdes, que
celebramos no dia 11 de Fevereiro.
Naquele recanto dos Pirenéus, Santa
Maria, depois de ter aparecido
muitas vezes a uma rapariga,
dizendo-lhe que rezasse e fizesse
rezar pelos pecadores, a Senhora
declarou a sua identidade: Eu sou a
Imaculada Conceição; quer dizer, a
criatura que, por privilégio divino
particular, para ser a digna Mãe de
Deus, foi preservada do pecado
original e de toda a mancha do
pecado pessoal, desde o primeiro
momento da sua concepção.
Roguemos a tão grande Intercessora



que olhe para nós com misericórdia.
Que derrame sobre o mundo, tão
necessitado de redenção, as
abundantes graças que o seu Filho
para nós mereceu.

O empenho em viver sempre na
graça de Deus não afasta o cristão
dos seus irmãos os homens. Pelo
contrário, torna-o mais sensível às
necessidades espirituais e materiais
dos outros, concede-lhe um coração
bom, capaz de se compadecer e
gastar por todos e por cada um. A
proximidade de Deus traz consigo,
necessariamente, a proximidade dos
outros, vizinhos ou distantes. Vemo-
lo em Maria. O facto de Ela estar
totalmente junto de Deus é a razão
pela qual se encontra também
próxima dos homens. Por isso,
pode ser a Mãe de toda a
consolação e de toda a ajuda, uma
Mãe à qual, em qualquer
necessidade, todos podem dirigir-
se na própria debilidade e no



próprio pecado, porque Ela tudo
compreende e para todos constitui
a força aberta da bondade criativa
[12].

Estas considerações podem servir-
nos para aproveitar mais e melhor as
graças que, assim o esperamos, a
Virgem Mãe nos prodigaliza também
agora, ao terminar o ano mariano.
Chegará ao seu fim no dia 14,
aniversário de duas intervenções do
Senhor na História da Obra: na
primeira, mostrou a S. Josemaria que
o Opus Dei era também para as
mulheres, na segunda, mostrou-lhe a
forma de incardinar os primeiros
sacerdotes da Obra. Preparemo-nos
para que a nossa acção de graças a
Deus pelas Suas misericórdias brote
de um coração contrito e arrependido
[13], bem purificado pela recepção
frutuosa do Sacramento da
reconciliação. Acolhamos o conselho
de S. Josemaria: Pede a Jesus que te
conceda um Amor como fogueira



de purificação, onde a tua pobre
carne – o teu pobre coração – se
consuma, limpando-se de todas as
misérias terrenas... E, vazio de ti
mesmo, se encha d'Ele. Pede-Lhe
que te conceda uma aversão
radical a tudo o que é mundano,
que só te sustenha o Amor [14].

Vários aniversários decorrem neste
mês. Elevemos nessas datas as nossas
almas a Deus: ut in gratiarum semper
actione maneamus, numa acção de
graças permanente. Pensa que a
Obra, minha filha, meu filho, é tua, é
de cada um.

Aproxima-se a Solenidade de S. José,
de grande tradição cristã na Igreja e
no Opus Dei. Seguindo uma antiga e
nova tradição, cuidemos os sete
Domingos que a piedade cristã
dedica a preparar aquela festa.
Lembro-me que o nosso Padre, ao
preencher no início do ano a sua
agenda de bolso, me pedia que



escrevesse as alegrias e dores do
Santo Patriarca, para as meditar em
cada um desses Domingos. Era uma
maneira de se dispor melhor para a
festa de quem, com imenso carinho e
agradecimento, apelidava meu Pai e
Senhor, a quem tanto amo.

Escapei-me, convosco, a Bruxelas. Aí,
pela mão do nosso Padre, vi como a
Obra cresce compacta, segura. E
pensei que tem de ser assim, com a
diária correspondência de cada uma
e de cada um, também porque nos
chamam de muitíssimos lados: que
não se possa dizer de nenhum de nós
que encolhemos os ombros perante
esta urgência.

Recorramos a D. Álvaro, que
celebrava o seu onomástico no dia 19
e desenvolveu uma acção apostólica
diária; a sua vida levou-o sempre a
interessar-se por todas as almas, e
com essa urgência tratava as pessoas
com quem falava.



Ontem, o Santo Padre recebeu-me
em Audiência. Fui com todas e com
todos, e manifestei-lhe que, como o
nosso Padre nos ensinou, queremos
viver o omnes cum Petro ad Iesum
per Mariam! Disse-me que agradecia
sinceramente essa ajuda. Deu a
bênção para todas e para todos. Já
que conta contigo, comigo, gastemos
a nossa vida apoiando o seu
Magistério, unidos à sua Pessoa e às
suas intenções. Que amemos muito o
Papa!

Antes de finalizar estas linhas, volto
a suplicar-vos que tenhais muito
presentes todas as minhas intenções,
confiando-as de modo especial à
Virgem Imaculada, Mater Pulchrae
Dilectionis, Mãe do Amor Formoso.

Com todo o afecto, abençoa-vos

o vosso Padre

+ Javier



Roma, 1 de Fevereiro de 2011

[1] João Paulo II, Carta Apostólica No
início do novo Milénio, 6-I-2001, n. 31.

[2] João Paulo II, Litterae decretales
para a canonização de Josemaria
Escrivá, 6-X-2002.

[3] Mt 5, 48.

[4] Jo 15, 5.

[5] Bento XVI, Homilia na Missa in
Cena Domini, 13-IV-2006.

[6] Bento XVI, Homilia na Missa in
Cena Domini, 13-IV-2006.

[7] S. Josemaria, Santo Rosário, 4º
Mistério gozoso.

[8] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
114.

[9] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
114.



[10] Bento XVI, Homilia na
Solenidade da Imaculada, 8-XII-2005.

[11] Bento XVI, Homilia na
Solenidade da Imaculada, 8-XII-2005.

[12] Bento XVI, Homilia na
Solenidade da Imaculada, 8-XII-2005.

[13] Sl 50 (51), 19.

[14] S. Josemaria, Sulco, n. 814.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-
prelado-fevereiro-2011/ (28/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-fevereiro-2011/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-fevereiro-2011/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-fevereiro-2011/

	Carta do Prelado (Fevereiro 2011)

