
opusdei.org

Carta do Prelado
(Fevereiro 2010)

Na sua carta mensal, o Prelado
anuncia um ano mariano no
Opus Dei, para agradecer ao
Senhor que S. Josemaria tenha
visto, há 80 anos, que o Opus
Dei também era um caminho de
santidade para as mulheres.

04/02/2010

Queridíssimos: que Jesus me guarde
as minhas filhas e os meus filhos!

Neste mês, faz oitenta anos que S.
Josemaria viu que o Opus Dei era



também para as mulheres. Sabemos
que no dia 2 de Outubro de 1928,
quando recebeu a luz fundacional, o
nosso Padre pensou que na Obra só
haveria homens. Podemos por isso
imaginar a sua surpresa e a sua
alegria quando, poucos meses depois,
a 14 de Fevereiro de 1930, o Senhor
lhe fez perceber que contava
também com as mulheres para levar
a todo o lado, com o seu exemplo e a
sua palavra, a mensagem da
santificação no trabalho profissional
e em todas as circunstâncias da vida
corrente. Anos depois, cheio de
agradecimento à Providência,
comentaria que realmente, a Obra,
sem essa vontade expressa do
Senhor e sem as vossas irmãs, teria
ficado coxa[1]. Assim se exprimiu
muitíssimas vezes, dando-nos a
entender, filhas, que a
responsabilidade de cada uma é
grande. Apesar de ser um pequeno
parêntesis, rogo-vos que peçais ao



Céu uma intenção, que vos dará
muita alegria.

Desde o dia 14 de Fevereiro de 1930,
S. Josemaria trabalhou para abrir
este caminho de santidade no meio
do mundo, o Opus Dei, a mulheres de
todas as profissões, raças e condições
sociais. Agora, manifestamos à
Santíssima Trindade a nossa
gratidão, porque é uma realidade
que esse trabalho se enraizou, em
profundidade e extensão, por todo o
mundo, apesar das grandes
dificuldades que teve de superar,
especialmente no início. Se a
pregação de S. Josemaria sobre a
santificação das realidades terrenas
encontrou tantos obstáculos nos anos
30 e 40 do século passado, imaginai
as dificuldades acrescidas, quando
este convite para santificar todas as
profissões honestas se dirigia a um
público feminino.



Hoje em dia reconhecem-se às
mulheres – e é lógico – as mesmas
possibilidades que aos homens em
múltiplos campos, mas há oitenta
anos não era assim. Naquela altura,
era pouco frequente, por exemplo,
que frequentassem a universidade
ou que trabalhassem fora de casa – à
excepção dos trabalhos manuais, que
sempre tinham feito –, e era ainda
mais invulgar que ocupassem
lugares de responsabilidade civil,
social ou académica. Muitos lustros
depois, o Concílio Vaticano II
proclamava: «Mas a hora vem, a hora
chegou em que a vocação da mulher
se realiza em plenitude, a hora em
que a mulher adquire no mundo
uma influência, um alcance, um
poder jamais conseguidos até aqui.
Por isso, neste momento em que a
humanidade sofre uma tão profunda
transformação, as mulheres
impregnadas do espírito do
Evangelho podem tanto para ajudar
a humanidade a não decair»[2].



Desde aquela época, percorreu-se um
longo caminho, graças ao esforço de
inúmeras pessoas que ajudaram a
que se reconhecesse, também nas
leis civis, a dignidade da mulher, a
sua igualdade de direitos e deveres
em relação ao homem. Entre essas
pessoas – é de justiça reconhecê-lo –
tem um lugar de destaque S.
Josemaria, que, desde o princípio,
animou as suas filhas e as que se
aproximavam da Obra, a atingirem
as metas que lhes fossem possíveis,
nos mais diversos sectores da
actividade humana. Lembro-me de
muitos casos concretos: desde a força
com que encorajava as que tinham
condições intelectuais a que se
propusessem metas altas na sua vida
profissional – no campo da cultura,
das ciências, etc. –, até ao empenho,
não menor, com que procurou que se
reconhecesse o enorme serviço que
outros trabalhos prestam à
sociedade. Ao seu directíssimo
impulso se deve, por exemplo, que



haja em todo o mundo instituições
educativas dedicadas precisamente a
qualificar profissionalmente muitas
jovens para os trabalhos da casa, de
modo a que estas actividades
recebam o reconhecimento que
merecem, tanto nas leis civis como
na consciência social.

Dou graças a Deus porque os fiéis da
Prelatura, em estreita união com
tantas outras pessoas de boa
vontade, contribuíram e continuam a
contribuir para difundir pelo mundo
esta visão cristã da condição
feminina. Contudo, ainda há tanto
por fazer! Se em muitos ambientes já
se reconhece amplamente a
dignidade e o papel da mulher,
noutros é ainda uma remota
possibilidade. Seja como for, as filhas
e os filhos de Deus têm de prosseguir
diligentemente com esta tarefa, e
mostrar que, como o nosso Padre
escreveu, desenvolvimento,
maturidade, emancipação da



mulher, não devem significar uma
pretensão de igualdade –
uniformidade – com o homem,
uma imitação da maneira de ser
masculina. Isso não seria uma
aquisição, seria uma perda para a
mulher, não porque ela seja mais
ou menos que o homem, mas
porque é diferente. Num plano
essencial – que deve ser objecto de
reconhecimento jurídico, tanto no
direito civil como no eclesiástico –
pode falar-se de igualdade de
direitos, porque a mulher tem,
exactamente como o homem, a
dignidade de pessoa e de filha de
Deus. Mas para além desta
igualdade fundamental, cada um
deve alcançar o que lhe é próprio.
E, neste plano, emancipação é o
mesmo que possibilidade real de
desenvolver plenamente as
próprias virtualidades: as que tem
na sua singularidade e as que tem
como mulher. A igualdade em face
do direito, a igualdade de



oportunidades perante a lei, não
suprime, antes pressupõe e
promove essa diversidade, que é
riqueza para todos[3].

Tal como no ano de 2008, em que
comemorámos o octogésimo
aniversário da fundação da Obra,
pareceu-me que o modo mais
oportuno de canalizar a nossa acção
de graças é viver estes meses
caminhando pela mão de Nossa
Senhora. Por isso tenho a grande
alegria de convocar um novo ano
mariano no Opus Dei, desde o
próximo dia 14 de Fevereiro até à
mesma data de 2011. Ao longo destes
meses, vamos esforçar-nos por
honrar mais e melhor a nossa Mãe,
sobretudo cuidando com esmero a
oração e contemplação do Santo
Rosário, difundindo esta devoção
entre as nossas famílias e os nossos
amigos. E demos graças a Deus,
expressamente, pela tarefa das
mulheres que se ocupam do cuidado



material dos Centros da Prelatura, a
qual contribui, de forma decisiva,
para manter e melhorar o ambiente
familiar que o Senhor infundiu na
Obra, quando a inspirou ao nosso
Padre em 1928.

Os primeiros meses do ano mariano
coincidem com os últimos do Ano
sacerdotal convocado por Bento XVI
para toda a Igreja. Ao longo deste
tempo, tenho insistido para que, ao
pedirmos pelos sacerdotes, rezemos
também para que todos os fiéis sejam
mais conscientes da suaalma
sacerdotal, com um esforço diário. E
que nos decidamos, também
quotidianamente, a comunicar a
alegria deste dom – comum a todos
os baptizados – às pessoas com quem
convivemos.

O dia 14 de Fevereiro é um novo
aniversário da fundação da
Sociedade Sacerdotal da Santa Cruz,
que ocorreu em 1943. Naquele dia,



enquanto S. Josemaria celebrava o
Sacrifício do Altar no oratório de um
Centro da Secção de mulheres, o
Senhor quis dar-lhe a solução para
que se pudessem incardinar
sacerdotes no Opus Dei. O nosso
Padre, homem de fé profunda na
Providência divina, via claramente
que, com esta coincidência de datas,
o Senhor tinha querido reafirmar a
profunda unidade – de espírito, de
vocação e de governo – característica
do Opus Dei, entre homens e
mulheres, seculares e sacerdotes.
Dizia: é como se o Senhor nos
quisesse dizer: não me quebreis a
unidade da Obra! Amai-a,
defendei-a, fomentai-a![4].

A alma sacerdotal não é mais que o
sacerdócio comum feito vida nos
baptizados, até chegar a abranger
todos os instantes da sua existência.
O nosso Padre agradecia a Deus que
esta realidade fosse vida em cada
uma e em cada um dos fiéis da Obra. 



Tenho-vos dito muitas vezes,
pregava, por exemplo em 1960, que
todos, sacerdotes e leigos, têm
alma sacerdotal. Mais ainda: eu
diria a todos os meus filhos que
são sacerdotes – com esse
sacerdócio real de que S. Pedro
fala (cfr. 1 Pe 2, 9) – não só por
terem recebido o Baptismo, mas
também porque vos estis lux
mundi, sois luz do mundo e a luz
não se pode esconder: non potest
civitas abscondi supra montem
posita (Mt 5, 14), não se pode
esconder uma cidade edificada
sobre um monte. Cristo é
levantado na Cruz para atrair tudo
a Si, e os meus filhos procuram
elevá-Lo no cume de todas as
actividades humanas nobres, para
Lhe levar almas[5].

Ao recordar-nos esta certeza,
animava-nos a pôr em acção as
virtualidades contidas na vocação
cristã. E não se limitava a enunciar



teoricamente esta verdade, mas
também ensinava a pô-la em prática.
Aconselhava a viver a Santa Missa ao
longo das vinte e quatro horas do dia,
apresentando ao Senhor, no
ofertório, as actividades quotidianas,
os êxitos e os fracassos, as penas e as
alegrias. Recomendava a realização
do trabalho esforçando-se por
exercitar as virtudes que toda a
actividade profissional comporta –
laboriosidade, abnegação, serviço
aos outros, etc. – com espírito cristão.
Assim, concluía, a Santa Missa
converte-se verdadeiramente no
centro e raiz da vida espiritual do
cristão[6], e prolongamos o Santo
Sacrifício durante o dia inteiro.

E gostava de descer aos pormenores.
Durante uma reunião com gente
nova, respondeu deste modo à
pergunta de como viver, na prática, a
alma sacerdotal: como achas tu que
deve ser um sacerdote?
Sacrificado, dedicado, sorridente,



que atraia, que não rejeite as
pessoas que lhe pedem os seus
serviços, que saiba desculpar, que
saiba compreender, que saiba
aconselhar, etc. Tu sabias isto e
muitas coisas mais, e tenho a
certeza, filho do meu coração, que
o procuras pôr em prática: por isso
tens alma sacerdotal[7].

E noutra altura dizia: participais no
sacerdócio real por terdes
recebido os sacramentos do
Baptismo e da Confirmação, e
participais também nos carismas
que o Espírito Santo distribui, no
sentido em que fazeis muitas
coisas boas. Às vezes, uma palavra
vossa abre os olhos a um cego. O
vosso modo de actuar faz que um
paralítico, uma pessoa que não
fazia nada para a vida cristã, se
levante e trabalhe ao vosso lado. E
outras vezes são mortos, que já
cheiram mal, que vão ao
Sacramento da Penitência levados



pelos vossos pedidos, pelos vossos
ensinamentos, pela vossa oração.
Purificam-se, limpam-se e são
capazes de todas as coisas boas:
ressuscitaram[8].

À luz destas considerações, podemos
perguntar-nos se a Santa Missa é de
facto o ponto de confluência dos
nossos desejos e intenções, a fonte de
que se alimentam os desejos de
santidade e de apostolado. Vemos
almas nas pessoas com quem nos
encontramos ao longo do dia?
Reagimos com actos de amor e de
reparação diante das ofensas que o
Senhor recebe? Sintamo-nos, além
disso, solidários com os que sofrem
material e espiritualmente por causa
de guerras, perseguições, catástrofes
naturais, etc., e procuremos
acompanhá-los com a nossa oração, e
com a nossa ajuda material, sempre
que seja possível. Desejamos que as
notícias como a do terramoto no



Haiti não se fiquem em mera
recordação.

Os frutos apostólicos dependem da
união com Nosso Senhor, como o
Papa salientou, referindo-se à
extraordinária eficácia do Santo Cura
de Ars. Conseguiu tocar o coração
das pessoas, declarava numa
audiência, não em virtude dos
próprios dotes humanos, nem
contando exclusivamente com um
compromisso da vontade, por
mais louvável que fosse.
Conquistou as almas, mesmo as
mais refractárias, comunicando-
lhes o que vivia intimamente, ou
seja, a sua amizade com Cristo.
Estava “apaixonado” por Cristo, e
o verdadeiro segredo do seu êxito
pastoral foi o amor que nutria
pelo Mistério eucarístico
anunciado, celebrado e vivido, que
se tornou em amor pela grei de
Cristo, pelos cristãos e por todas
as pessoas que procuram Deus[9].



A 19 de Fevereiro recordaremos
especialmente o queridíssimo D.
Álvaro, que celebrava o seu santo
nessa data. Confiamos na sua
intercessão para viver este novo ano
mariano, com o mesmo espírito filial
com que o primeiro sucessor de S.
Josemaria convocou e viveu outros
anos marianos, por ocasião dos
vários aniversários da Obra. No dia
seguinte, 20 de Fevereiro, ordenarei
diáconos dois irmãos vossos
Agregados. Rezemos por eles e por
todos os clérigos.

Há dias, o Santo Padre recebeu-me
em audiência privada. Levei-lhe o
afecto e a oração de todas e de todos,
garantindo-lhe que rezamos
constantemente pela sua Pessoa e
pelas suas intenções. Continuemos
assim, bem unidos ao Sucessor de
Pedro e também a todos os Bispos,
sacerdotes e fiéis da Igreja. Bento XVI
quis abençoar todo o trabalho



apostólico dos fiéis da Obra e cada
uma e cada um.

Não preciso de vos recordar que
confio muito na vossa oração pelas
minhas intenções. Continuai a rezar
com generosidade.

Com todo o afecto, abençoa-vos

o vosso Padre

+ Javier

Roma, 1 de Fevereiro de 2010

[1] S. Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, Fevereiro de 1955.

[2] Concílio Vaticano II, Mensagem
final às mulheres, 8-XII-1965, nn. 3-4. 

[3] S. Josemaria, Temas Actuais do
Cristianismo, n. 87.

[4] S. Josemaria, Notas de uma
homilia, 14-II-1958. 



[5] S. Josemaria, Notas de uma
meditação, 15-IV-1960.

[6] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
87.

[7] S. Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 31-III-1974. 

[8] S. Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, Outubro de 1972.

[9] Bento XVI, Discurso na Audiência
Geral, 5-VIII-2009.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-
prelado-fevereiro-2010/ (13/02/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-fevereiro-2010/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-fevereiro-2010/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-fevereiro-2010/

	Carta do Prelado (Fevereiro 2010)

